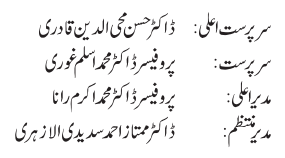


جلد:ا،شاره:۲





فيكلثي آف اسلامك سطريزا يند شريعه منهاج يونيورسي، لا ہور

رابطه نمبر: 042-35177398

#### dean@cosis.edu.pk

#### makramrana.minhaj@gmail.com

#### 042-35177398,0300-4860699,0300-6344656

- 🛠 👘 قيمت پاکستان ميں: 250 روپے فی شارہ/ 400 روپے سالانہ
  - 🛠 👘 قيمت بيرون ملك: 30 ڈالر في شارہ/ 50 ڈالر سالانہ

نوم: إدارہ مقالہ نگار کے پیش کیے ہوئے حقائق کی ذمہ داری قبول نہیں کرے گا۔

مجلسِ ادار<u>ت</u>

<u>مجلس مشاورت (بین الاقوام)</u>

1\_الأستاذ الدكتور محمد عبد الرحيم البيومي،عميد كلية أصول الدين، جامعة الأزهر، زقازيق، مصر 2\_ الدكتور بان حميد الراوى، رئيس قسم علوم القرآن، كلية التربية للبنات ،جامعة بغداد، عراق 3\_الدكتور غلام محمد قمرا لازهر ى،قسم الدراسات الإسلامية،كلية اللغات والترجمه،جامعة الازهر،قاهره ،مصر

4- پروفیسر ڈاکٹر شاہ کو تر مصطفیٰ ابوالعلائی، ڈیپار ٹمنٹ آف فلاسفی اینڈ اسلا مک سٹڈیز، یو نیور شی آف ڈھا کہ، بنگلہ دیش 5- پروفیسر ڈاکٹر حافظ محد سلیم، ڈائر یکٹر صفہ انسٹی ٹیوٹ آف ہائر سٹڈیز، میڈن ھیڈ برکس، انگلینڈ 6- ڈاکٹر محدر فیق حبیب، ڈائر یکٹر منہاج القر آن اسلا مک سینٹر، گلاسگو، برطانیہ

<u>مجلس مشاورت ( قومی )</u> 1- پروفیسر ڈاکٹر ظہوراحمدا ظہر، چیئر مین بجو یری چیئر، پنجاب یو نیورٹی، لا ہور 2- پروفیسر ڈاکٹر نوراحمد شاہتاز، ڈائر کیٹر، شخ زید اسلا مک سنٹر، کراچی یو نیورٹی، کراچی 3- پروفیسر ڈاکٹر حالق دا دملک، چیئر مین شعبہ ءعربی، پنجاب یو نیورٹی، لا ہور 4- پروفیسر ڈاکٹر حالق دا دملک، چیئر مین شعبہ ءعربی، پنجاب یو نیورٹی، لا ہور 5- پروفیسر ڈاکٹر حالق دا دملک، چیئر مین شعبہ ءعربی، پنجاب یو نیورٹی، لا ہور 5- پروفیسر ڈاکٹر حالق دا دملک، چیئر مین شعبہ ءعربی، پنجاب یو نیورٹی، لا ہور 5- پروفیسر ڈاکٹر حالق داملک، چیئر مین شعبہ ءعربی، پنجاب یو نیورٹی، لا ہور 5- پروفیسر ڈاکٹر حالق داملک، چیئر مین شعبہ علوم اسلا میہ، برخاب یو نیورٹی، لا ہور 6- ڈاکٹر حمد عبداللہ، ایسوسی ایٹ پروفیسر، شعبہ ءعلوم اسلا میہ، پہاؤالدین زکریا یو نیورٹی، ملتان 9- ڈاکٹر حمد خان ملک، ایسوسی ایٹ پروفیسر، شعبہ ءعلوم اسلا میہ، ہوا دالدین زکریا یو نیورٹی، ملتان 9- ڈاکٹر حمد خان ملک، ایسوسی ایٹ پروفیسر، شعبہ ءعلوم اسلا میہ، یو نیورٹی ال او پن یو نیورٹی، ملتان

| مقاله جات کے موضوعات |                               |                                                  |         |  |
|----------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------|---------|--|
| صفحة بمر             | مقاله نگار                    | موضوعات                                          | نمبرشار |  |
| 1                    |                               | ادارىيە                                          | 1       |  |
| 3                    | ڈاکٹر محمد کریم خان           | نبی کریم ملتظ بینم کے تشریعی اختیارات            | 2       |  |
|                      | و                             |                                                  |         |  |
|                      | بروفيسر ڈاکٹر محمدا کرم رانا  |                                                  |         |  |
| 25                   | ڈ اکٹر سیڈلیم اشرف جائسی      | نوآبادیاتی نظام کےخلاف صوفی تحریکات وشخصیات      | 3       |  |
|                      |                               | کی جد دجهد شمالی افریقہ کے خصوصی تناظر میں       |         |  |
| 43                   | پروفیسر محمدان <i>س حس</i> ان | جدید معاشی مسائل اور اسلام( مولانا محد تقی امینی | 4       |  |
|                      |                               | کے فقہی افکار کا خصوصی مطالعہ )                  |         |  |
| 63                   | ڈ اکٹر محمد عبدالعلی ا چکز ئی | تبرکات کی شرعی حیثیت                             | 5       |  |
|                      |                               |                                                  |         |  |
| 76                   | الدكتور شفاقت على             | الروابط التركيبية المعنوية في الجملة             | 6       |  |
|                      | الأزهرى                       | القرآنية                                         |         |  |
| 100                  | الدكتور محمد إقبال            | المجاز و استخداماته في التراث                    | 7       |  |
|                      |                               | الإسلامي                                         |         |  |
| 113                  | الدكتور فيض الله البغدادي     | تـأثـر العلامة محمد إقبال بالأدب العربي،         | 8       |  |
|                      |                               | وعناصروحدة الأمة في أدبه                         |         |  |

مقاله جات کے موضوعات

#### dean@cosis.edu.pk

#### makramrana.minhaj@gmail.com

#### 042-35177398,0300-4860699,0300-6344656

- 🛠 👘 قيمت پاکستان ميں: 250 روپے فی شارہ/ 400 روپے سالانہ
  - 🛠 👘 قيمت بيرون ملك: 30 ڈالر في شارہ/ 50 ڈالر سالانہ

نوم: إدارہ مقالہ نگار کے پیش کیے ہوئے حقائق کی ذمہ داری قبول نہیں کرے گا۔

## اداريه

علم نافع قدرت کاعطیہ ہے جوسراسرنوراور وسیلہ ، شعور ہے، جہاںعلم ہوگا وہاں محبت، میانہ روی، انسان دوّی اورنفع آفرینی ہوگی، نبی کریم ﷺ نے اپنے رب کی بارگاہ میں دعا کرتے ہوئے بیالتجافر مائی تھی: اَللَّٰهُمَّ اِنِّی اَعُوْ ذُبِکَ مِنُ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ. اے اللّہ میں ایسے کم سے تیری پناہ مانگتا ہوں جونفع نہ دے۔

علم کا نفع پہلے تو سیصنے دالے کو یوں ہوتا ہے کہ اس کے دل دد ماغ میں محبت کی چاشی اور شعور کی اجالے اتر جاتے ہیں، دامنِ دل میں علم کا نور سیٹنے والوں کی شخصیت سنور جاتی ہے تو بیا ہل علم جہاں بھر میں علم کے چراغ روثن کرتے ہیں، اسی طرح چراغوں سے چراغ جلنے کا سلسلہ جاری رہتا ہے، تحقیقی مجلّات بھی علم کے فروغ کا بہترین ذریعہ ہیں، بیرمجلّات اپنے دامن میں علم کے ایسے تاب دارموتی لئے ہوتے ہیں جواہل علم کے مطالعہ کا حاصل ہوتے ہیں، ان تحقیقی مقالات میں نوا موز تحقیقی ن

پہلے ریسر پی آرٹیک میں نبی کریم طریقتھ کا تشریعی مقام اور آپ کے تشریعی اختیارات کتاب وسنت اور اقوال ائم سلف وخلف کی روشن میں واضح کئے گئے ہیں، نیز اس امر کوبھی تحقیقی بنیا دوں پر اجا گر کیا گیا ہے کہ نبی کریم طریق ٹی نے نہ صرف اشیاء کی حلت وحرمت کو بیان فرمایا بلکہ آپ نے اللہ تعالی کی طرف سے عطا کر دہ تشریعی اختیار کوا شیاء کی تحکیل وتحریم میں استعال بھی فرمایا۔ دوسرے ریسر پی آرٹیکل میں ڈاکٹر سید علیم اشرف جائسی نے شالی افر یقہ کے تناظر میں نوآبا دیاتی نظام کے خلاف صوفی تحریکات وشخصیات کی جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی، اطالوی، روسی اور ایسینی استعار کے خلاف صوفی کی جرا متدانہ جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی، اطالوی، روسی اور ایسینی استعار کے خلاف صوفی کی جرا متدانہ جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی، اطالوی، روسی اور ایسینی استعار کے خلاف صوفی کی جرا متدانہ جدوجہد کا ند کرہ کیا۔ اور اس بات کو واضح کیا کہ استعار کی ادوار میں شالی افریقہ کے معان میں اور ک دو کر وکھی میں رکھا بلکہ ضرورت پڑنے پر خانقا ہوں سے نگل کر رہم شہر کی بھی ادا کی، انہوں نے اس جرات کے ساتھ

''جدید معاشی مسائل اوراسلام'' کے عنوان سے تیسر طحقیقی مقالے میں پروفیسر حمد انس حسان صاحب نے مولا نامحمد تقی امینی کے فقتہی افکار کا خصوصی مطالعہ کرتے ہوئے فقہ اسلامی کی تشکیل جدید کے حوالے سے جدید معاشی مسائل کے حل ک لئے مولا نا کی تصنیفی خدمات کو اُجا گر کیا۔سود،سٹہ بازی،سٹاک ایکیچینج، بیمہ،عور توں کے حقوق ملکیت اراضی اور تعلیم کے مسئلہ پر روشنی ڈالتے ہوئے مولا ناامینی نے تن تنہا ایک فقتہی مجلس کے برابر کا م کیا۔

چو تھےر یسرچ آرٹیکل میں ڈاکٹر حمد عبدالعلی اچکز کی نے کتاب وسنت کی روشی میں'' تبرکات کی شرعی حیثیت'' کو تحقیق اسلوب میں بیان کیا ہے ،انہوں نے'' تبرک'' کا معنی و مفہوم بیان کرتے ہوئے نبی کریم مٹائیتھ کے آثار سے برکت حاصل

#### ¢.....è

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان

کرنے کا مسئلہ متعدد صحابہ کرام کے ٹمل کے ذریعے سے ثابت کیا، میہ سلسلہ تابعین اور تبع تابعین سے بھی ثابت کیا۔ ''السرو ابسط التسر کیبیڈ السمعنویڈ فی الجملڈ القر آنیڈ '' کے عنوان سے ڈاکٹر شفاقت علی الاز ہری صاحب نے علوم اللسان کی روشنی میں نو (۹) جہتوں سے قرآنی جملوں کے درمیان ترکیبی اور معنومی ربط کو بیان کیا، بیا یک خالصتاً ایک علمی، فنی اور لسانی تحقیق ہے جس میں قرآن کریم کے جملوں میں ترکیبی روابط اور اس لسانی جمال کو داضح کیا گیا ہے۔

چھٹے ریسر پچ آرٹیکن' المعجاز و استخداماتہ فی التواٹ الإسلامی '' کے عنوان نےڈ اکٹر محمدا قبال صاحب نے علم بلاغت کی ایک اصطلاح'' مجاز'' کا تعارف کروایا ہے پھراس مسّلہ کو واضح کیا کہ علم بلاغت میں'' مجاز'' کا جمالیاتی پہلو'' حقیقت' سے کہیں بڑھ کر ہے۔ پھر کتاب وسنت میں مجاز کے استعالات پر دوشنی ڈالتے ہوئے مجاز کے بارے میں سلف، خلف اور معتز لہ کا مؤقف بیان کیا، نیزاد بی نکتہ نظر سے مجاز کی خوبصورتی کو اُجا گر کیا

ساتوین تحقیقی مقالے کاعنوان ہے:'نتاثد العلامه محمد اقبال بالادب العربی، و عناصر و حدۃ الامۃ فی أدبه'' جس میں یہ واضح کیا گیا ہے کہ شاعر اسلام علامہ تحد اقبال عربی ادب سے کس حد تک متاثر تھے، ان کی عربی زبان وادب سے متاثر ہونے کی بنیادی وجہ ریتھی کہ یہ قرآن اور صاحب قرآن طلیقیق کی زنان ہے، پھرانہوں نے ان دینی، نشاندہ ی کی جوامت اسلام یہ کی وحد ۃ میں بنیادی کر دارادا کر سکتے ہیں۔

Three Grades of Islam & Necessity of Taswuf in the Contemprary کے عنوان سے اسلام، ایمان اورا حسان کا معنی و مفہوم بیان کیا گیا ہے۔ نیز عصر حاضر میں کتاب وسنت پر مینی تصوف کی ضرورت واہمیت پر روشنی ڈالی گئی ہے اور نیز انسان دوستی، امن اور سلامتی پر منی شخ عبد القادر جیلانی، مولانا جلال الدین رومی، خواجہ معین الدین چشتی اور خواجہ نظام الدین اولیاء کی روحانی تعلیمات کو اُجا گر کیا گیا ہے، نیز معاصر دنیا امن وامان ، محبت اور برداشت کے فروغ کے لئے میں تصوف کی ضرورت واہمیت پر دشنی ڈالی گئی ہے۔

> پروفیسرڈ اکٹر حمدا کرم رانا مدیراعلی شش ماہی العرفان

بى على فتحقيق مجلَّه-العرفان

نبي كريم ملتي ينظم كتشريعي اختبارات

اكتر محدكر يم خان 

#### Absract

:God the almighty has sent the prophet (PBUH) as an illustrater.He has explained the all kinds of commands and the prohibited matters as such as the Almighty God has explained them in the Holy Quran, wich are preserved in The shape of Hadith.This was all to show the account of jurisprudentic authorities of the prophet (PBUH) which were authorised him by God, the almighty.Thus all these are a part of our jurisprudence and they are applicable and practicable as like as the Holy Quran.It is collective faith of Muhammaden Ummah that He(PBUH) is at the designation of illustrater.The Holy Quran and Hadith,The jurists of Ummah of the ancient ages and those who came after them, are to follow the illustrations of the Prophet (PBUH)

**Keywords:** Illustrater, Prohibited Matters, Jurisprudentic Athorities, Practicable, Aplplicabl, Muhammaden Ummah, designation of illustrater,

اللہ تعالی جل جلالہ نے حضورا کرم سٹی تین کوشارع بنا کر مبعوث فرمایا ہے۔ امرو نہی اور تحلیل وتر کیم جس طرح قرآن مجید میں بیان ہوئے ہیں، اسی طرح نبی کریم سٹی تین نے قرآن کے علاوہ بھی ادامر دنوا ہی اور تحلیل دتح یم کو بیان فرمایا ہے، جو کہ احادیث کی صورت میں محفوظ ہیں۔ بیسب پچھاللہ تعالی جل جلالہ کی طرف سے آپ سٹی تین کو عطا کردہ نشریعی اختیارات کی بناء پرہے۔ اس لیے بیسب بھی قانون خداوند کی کا ایک حصہ اور قرآن ہی کی طرح واجب الا تباع ہیں، قرآن کے بعد حدیث وسنت اسلامی شریعت کا دوسرا بنیادی ماخذ ہے، بیش نظر مقالے میں نبی کریم مٹی تین کی اختیارات کو بیان کی گیا ہے۔ آپ سٹی تین کے تشریعی اختیارات کی دخلہ میں نعاد میں نبی کریم مٹی تین کی مرد واجب الا تباع ہیں، قرآن کے بعد حدیث میں تاسلامی شریعت کا دوسرا بنیادی ماخذ ہے، بیش نظر مقالے میں نبی کریم مٹی تین کے تشریعی اختیارات کو بیان کیا گیا ہے۔ میں حیث اسلامی شریعت کا دوسرا بنیادی ماخذ ہے، پیش نظر مقالے میں نبی کریم مٹی تین کی مرد واجب الا تباع ہیں۔ قرآن کے بعد حدیث

> ۲۵ اسٹنٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیہ، یو نیور ٹی آف گجرات، گجرات ۲۸ ۲۸ ژین فیکلٹی آف اسلامک سٹڈیز اینڈ شریعہ، منہاج یو نیور ٹی، لاہور

اور برباد ہوجانے کا خطرہ ہے۔یاان میں ایسے حقوق ماد میاور معنو بیکا بیان ہے جن کے اداکرنے کا ہمیں حکم ہے جیسے وراثت، اقارب کے نفقہ اور میاں بیوی کے حسن معاشرت کے احکام یا ایسے حقوق جن کی پابند کی کا ہمیں حکم دیا گیا ہے، جیسے معاملات میں اپنے قول کی پابند کی وغیرہ ۔ ایسے تمام اقوال وافعال تشریحی ہیں اوران کی اطاعت تمام امت پر فرض ہے۔ لیکن حضور میٹیکنہ کے ایسے اقوال وافعال جن کا تعلق حقوق اللہ یا حقوق العباد سے نہیں اور نہ ہی ان سے ان بنیاد کی امور سے ضرروفساد کا از الہ مقصود ہے بیہ اقوال وافعال غیر تشریحی ہیں۔ مثلاً عادات، صاد سے مناط ت اور دہلوم وفنون جن کا دارو مدار بحث و تجربہ پر ہے ۔ ان امور کے متعلق جواقوال ہیں انہیں اعلاء کی اصطلاح میں ''ارشاد'' کہا جا تا ہے وہ تشریحی نہیں ہے ۔ (ا)

حضور نبی کریم ﷺ کامنصب شارع پر فائز ہونا اہل سنت و جماعت کا اجماعی عقیدہ ہے، جس پرقر آن وحدیث اور آئم سلف وخلف کے اقوال وکمل شاہد ہے، اس بارے میں قر آن مجید، احادیث مبار کہ اور اقوال آئم سلف وخلف کو بالتر تیب بیان کیا جاتا ہے۔

ا قرآن مجيد: حضور نبي كريم سَنْيَيَنِم كَتْارع مونى كَوالے حقر آنى آيات اوران كامفهوم درج ذيل بے: ا . يَنْأَصُوهُم بِالْمَعُوُوفِ وَيَنْهَاهُمُ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَآئِتَ وَيَصَعُ عَنْهُمُ إِصُرَهُمُ وَالأَعُلالَ الَّتِى كَانَتُ عَلَيْهِمُ. (٢)

وہ انہیں اچھی باتوں کاتھم دیتے ہیں اور بری باتوں سے منع فرماتے ہیں اوران کے لئے پا کیزہ چیز وں کوحلال کرتے ہیں اوران پر پلید چیز وں کوحرام کرتے ہیں، اوران سے بارگراں اورطوق ساقط فرماتے ( اورانہیں نعمت آ زادی سے سمبرہ یا ب کرتے ) ہیں۔

> اس آیت کی تغییر میں علامہ غلام رسول سعیدی لکھتے ہیں: ب

''اس کامعنی میہ ہے کہ جن پاک چیزوں کوانہوں نے اپنی خواہش سے حرام کرلیا ہے،ان کو میہ نبی حلال کر ےگا، اور جن ناپاک چیز وں کوانہوں نے اپنی مرضی سے حلال کرلیا ہے ان کو میہ نبی حرام کر ےگا، یااس کا میہ مختی ہے کہ جو پاک چیزیں بنی اسرائیل پر بطور سز احرام کر دی گئی تقییں ان کو میہ نبی حلال کرد ے گا۔ مثلاً حلال جانوروں کی چربی اور ناپاک اور گندی چیز وں کو حرام کرد ے گا مثلاً خون ، مردار جانور اور شراب وغیرہ ۔ جو چیزیں حرام ذریعہ آ مدنی سے حاصل ہوں ان کو بھی حرام کرد ے گا۔ مثلاً خون ، مردار جانور اور شراب وغیرہ ۔ جو چیزیں حرام ذریعہ اس آ یہ نے سے حاصل ہوں ان کو بھی حرام کرد ے گا۔ مثلاً ضود ، شوت اور جواد غیرہ ۔ '( س)

٢. وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ. (٣)

## ششاہی علمی و تحقیق محلہ-العرفان جو الی - دسمبر ۲۰۱۶- بسب منع فرما نمیں سو (اس سے ) رُک اور جو کچھ رسول پیڈیڈیڈ تمہمیں عطافر ما نمیں سواسے لے لیا کر واور جس سے تمہمیں منع فرما نمیں سو (اس سے ) رُک جایا کرو،اوراللہ سے ڈرتے رہو (یعنی رسول پیڈیڈیڈ کی تقشیم وعطا پر کبھی زبان طعن نہ کھولو)، بینک اللہ سخت عذاب دین والا ہے۔

حضزت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه کے متعلق روایت ہے کہ ایک دفعہ انہوں نے تقریر کرتے ہوئے کہا:'' الله تعالیٰ نے فلال فلال فیشن کرنے والی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے۔' اس تقریر کوئن کرایک عورت ان کے پاس آئی اور اس نے عرض کیا: یہ بات آپ نے کہاں سے اخذ کی ہے؟ کتاب الله میں تو یہ صفمون کہیں میری نظر سے نہیں گز را۔ حضرت عبدالله رضی الله عنه نے فرمایا: تونے اگر الله کی کتاب پڑھی ہوتی تو یہ بات صرور تحقیا اس میں مل جاتی ۔ کیا تونے یہ آیت نہیں پڑھی و مَت الله عنه نے السوَّ سُوُلُ فَحُدُو ہُ وَ مَانَهَا کُمْ عَنْهُ فَانَتَهُوا اس نے عرض کیا: بہاں ، یہ یہ تو میں نے پڑھی ہے۔ حضرت عبدالله رضی الله عنه نے عنه نے فرمایا: تو رسول الله میں تو ان محکم عنه فَانَتَهُوا اس نے عرض کیا: ہاں ، یہ یہ تو میں نے پڑھی ہے۔ حضرت عبدالله رضی الله عنه نے فرمایا: تو رسول الله میں تو ال موقل سے منع فرمایا ہے اور یہ خبر دی ہے کہ اللہ نے ایں افعل کرنے والی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے - عورت نے عرض کیا: اب میں سمجھ گئی ۔ (۲) (۲)

اللہ تعالی نے اہل ایمان کوایسے لوگوں کے ساتھ جنگ کرنے کا تھم دیا جواللہ اور قیامت پرایمان نہیں لاتے نیز اللہ اور اسکے رسول میٹی تیم کے موتے کو حرام نہیں جانتے ،ارشاد فرمایا:

۳. قَاتِلُو ٱ الَّذِيْنَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِالْيَوُمِ الآخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ. (٨) ترجمہ: (اےمسلمانو!)تم اہل کتاب میں سے ان لوگوں کے ساتھ (بھی) جنگ کرو، جونہ اللّٰہ پرایمان رکھتے ہیں نہ یوم آخرت پر،اوران چیز وں کو حرام نہیں جانتے ہیں جنہیں اللّٰہ اوراس کے رسول سُٹَیَمَ نے حرام قرار دیا ہے۔

#### ¢......}

ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان

اس آیت مبار که میں اللہ تعالیٰ نے اپنے ساتھ ساتھ رسول اللہ ﷺ کی حرام کردہ چیزوں کو حرام نہ سجھنے دالوں پر وعمید فرمانی اور مسلمانوں کوان کے خلاف جہاد کا حکم فرمایا۔

٢. وَمَا كَانَ لِـمُؤُمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمُراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الُخِيَرَةُ مِنُ أَمُوهِمُ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدُ ضَلَّ ضَلَالاً مُبِيُناً . (٩)

اور نہ کسی مومن مردکو(یہ) حق حاصل ہے اور نہ کسی مومن عورت کو کہ جب اللہ اور اس کارسول طلاق کسی کام کا فیصلہ (یاحکم) فرمادیں، توان کے لئے اپنے (اس) کا م میں ( کرنے یا نہ کرنے کا) کوئی اختیار ہو۔اور جوشخص اللہ اور اس کے رسول طلاق کی نا فرمانی کرتا ہے تو وہ یقیناً کھلی گمراہی میں بھٹک گیا۔

پس (اے حبیب سلیلیل) آپ کے رب کی قشم ! بیلوگ مسلمان نہیں ہو سکتے ؟ یہاں تک کدوہ اپنے درمیان واقع ہونے والے ہراختلاف میں آپ کوحاکم بنالیں، پھراس فیصلہ سے جوآپ صادر فرمائیں، اپنے دلوں میں کوئی تنگی نہ پائیں اور (آپ کے کلم کو) بخوشی پوری فرما نبر داری کے ساتھ قبول کر لیں۔

اس آیت سے معلوم ہوا کہ نبی طبیقیتم نے فیصلہ کو نہ ماننے والا مومن نہیں ہے، کبھی ایسا ہوتا ہے کہ انسان ایک فیصلہ کو بہ ظاہر مان لیتا ہے لیکن دل سے قبول نہیں کر تااس لئے فر مایا: کہ دہ آپ کے لیے ہوئے فیصلہ کے خلاف دل میں بھی تگی نہ پائیں، بعض ادقات ایک عدالت سے فیصلہ کے بعد اس سے او پر کی عدالت میں اس فیصلہ کے خلاف دل میں بھی تگی نہ پائیں، چسے ہائی کورٹ کے فیصلہ کے خلاف سپر یم کورٹ میں رٹ کی جاسمتی ہے۔لیکن نبی طبیقیتم کے فیصلہ کرنے کا اختیار ہوتا ہے، میں اس فیصلہ کے خلاف رٹے نہیں کی جاسمتی ، اس لیے بعد میں فر مایا: اس فیصلہ کے خلاف رٹ کرنے کا اختیار ہوتا ہے، میں اس فیصلہ کے خلاف رٹے نہیں کی جاسمتی ، اس لیے بعد میں فر مایا: اس فیصلہ کوخوش سے مان لو، اس آیت سے ریکھی معلوم ہوا کہ نبی طبیقیتم جو فیصلہ کریں دہ خطا سے ما مون اور تحفوظ بلکہ معصوم ہوتا ہے۔ یہ حکم قیا مت تک کے لیے ہے۔اگر کو نی شخانہی عبادت گزارہولیکن اس کے دل میں بینیال آئے کہ اگر صنور سینیتم ایسانہ کرتے اور ایسا کر لیتے تو وہ مومن نہیں رہے گا۔ (١٢) ٢. وَيَقُولُونَ آمَنَّ ابِ اللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَوِيُقٌ مِّنْهُم مِّن بَعُدِ ذَلِکَ وَمَا أُوُلَئِکَ بِ الْـ مُؤْمِنِيُن، وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم إِذَا فَوِيُقٌ مِّنْهُم مَّن بَعُدِ ذَلِکَ وَمَا أُوُلَئِکَ الْـ حَقُّ يَنْتُوا إِلَيْهِ مُذُعِنِيُن، قَلِى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم إِذَا فَوِيُقٌ مِّنْهُم مُّع مِضُون، وَإِن يَكُن لَّهُمُ الْـ حَقُّ يَنْتُوا إِلَيْهِ مُذُعِنِيْن، قَلِى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم إِذَا قُولِيقٌ مِّنْهُم الْـ حَقُّ يَنْتُوا إِلَيْهِ مُذُعِنِيْن، قَلْو بِهِم مَّرَصٌ أَمَ ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِينُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَرَسُولُهُ بَلُ أُولَئِکَ هُمُ الظَّالِمُون، إِنَّى مَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم أَن يَقُولُوا اللَّهُ وَلَئِکَ هُمُ الظَّالِمُون، إِنَّامَ كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم أَن يَقُولُوا سَمِعُنا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِکَ هُمُ الظَّالِمُون، إِنَّهُ مَاللَهُ وَلَا مُعُعْنَا وَأُولَئِکَ هُمُ الْقَالِيُونَ اللَهُ وَيَتَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِکَ هُمُ الْقَائِرُونَ (١٣)

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عندا یک روز مسجد نبوی طریقیتم میں کھڑ ے تھے، اچا تک ایک روی دہقانی آ دمی بالکل آپ کے برابر آ کھڑا ہو گیا اور کہنے لگا: انسا الشہ یہ ان لا اللہ ، و اللہ کھڈ انَّ محمَّد ا دسو لُ اللّٰہ، حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عند نے پوچھا کیا بات ہے؟ تو کہا میں اللہ جل جلالہ کے لئے مسلمان ہو گیا ہوں ۔حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے پوچھا: کیا اس کا کوئی سبب ہے؟ اس نے کہا: ہاں ! بات ہیہ ہے کہ میں نے تو رات ، انجیل ، زبور اور انبیا ۽ سابقین کی بہت تی کتا میں پڑھی ہیں ۔ مگر حال میں ایک مسلمان قیدی قرآن کی ایک آ ہیت پڑھر ہا تھا، وہ سن تو معلوم ہوا کہ اس چھوٹی تی آ ہے نے تمام کتب قد بحد کوالی ایک مسلمان قیدی قرآن کی ایک آ ہے۔ پڑھر ہا تھا، وہ میں زبور اور انبیا ۽ سابقین کی بہت تی نے تمام کتب قد بحد کوالی میں ایک مسلمان قیدی قرآن کی ایک آ ہے۔ پڑھر ہا تھا، وہ سن تو معلوم ہوا کہ اس چھوٹی تی آ ہ نے تمام کتب قد بحد کوالی اندر سمولیا ہے، تو بچھے یقین ہو گیا کہ بیاللہ جل جلالہ ہی کی طرف سے ہے۔ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے پوچھا: کہ وہ کوئی آ ہیں ایک مسلمان قیدی قرآن کی ایک آ ہے۔ پڑھر ہا تھا، وہ سن تو معلوم ہوا کہ اس چھوٹی تی آ ہے محضر ہو کہ ہے ہو چھا: کہ وہ کوئی آ ہیں ایک مسلمان قیدی قرآن کی ایک آ ہو ہوں ہوں کہ لیے اللہ ہوں کی طرف سے ہے۔ تھ مور خریب اس طرح بیان کی: 'مَن یُہ طِع اللّٰہ ' فرائض الہ ہی کے متعلق ہے۔ 'وَ دَم سُو کَ لُہ'' سنت نبوی کے متعلق ہوں ۔ 'و وَ ہُ حُشَ اللَّٰہ '' گز شتہ عمر کے متعلق ہے۔ 'و یہ تھاں ' کہ کی تعلق ہے۔ جب انسان ان چار چیزوں کا عامل ہوجا کے جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### ¢.....}

ششماہی علمی وتحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

، تواس کو اُول مَک هُم السف آمند و ن کی بشارت ہے،اورفائز دہ څخص ہے جوجہنم سے نجات پائے اور جنت میں اس کو ٹھکانا ملے حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے میرس کر فرمایا: نبی کریم ملتی تین ( کے کلام میں اس کی تصدیق موجود ہے،آپ ملتی نے فرمایا ہے:

- اُوُتِيُتُ جَوَامِعُ الْكَلَمِ. (٢ ١) يعنى الله تعالى في مجصلا يسيجامع كلمات عطافرمائ مين جن كالفاظ مخضرا ورمعانى نهايت وسيع ميں۔ 2. لَقَدُ كَانَ لَكُمُ فِي دَسُولِ اللَّهِ أُسُوَقٌ حَسَنَةٌ لَّمَن كَانَ يَرُجُو اللَّهَ وَالْيَوُمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيُواً. (١٥)
- فی الحقیقت تمہارے لیے رسول اللہ ( سُنْمَيْنَظِ کی ذات ) میں نہایت ہی حسین نمویز (حیات ) ہے۔ ہراں شخص کے لئے جواللہ ( سے ملنے ) کی اور یوم آخرت کی امیدر کھتا ہے اور اللہ کا ذکر کثر ت سے کرتا ہے۔

٨. فَلْيَحْذَرِ الَّذِيْنَ يُحَالِفُونَ عَنُ أَمْرِو أَن تُصِيبَهُمُ فِتْنَةٌ أَوُ يُصِيبَهُمُ عَذَابٌ أَلِيُمٌ. (١)

پس وہ لوگ ڈریں جورسول مٹی یہ کے امر(ادب) کی خلاف ورزی کررہے ہیں، کہ( دنیا میں ہی)انہیں کوئی آفت آ پہنچے گی یا( آخرت میں )ان پردرد ناک عذاب آن پڑ ہےگا۔

امام جعفرصا دق رضی اللہ عنہ نے فننے کا مطلب'' خالموں کا تسلط' 'لیاہے۔ یعنی اگر مسلمان رسول اللہ طریقیق کے احکام کی خلاف ورزی کریں گے توان پر جابر وخالم حکمراں مسلط کردیئے جائیں گے۔ بہر حال فننے کی یہ بھی ایک صورت ہو سکتی ہے اور اسکے سواد وسری بے شارصورتیں بھی ممکن ہیں۔ مثلاً آپس کے تفرقے اور خانہ جنگیاں ،اخلاقی زوال ، نظام جماعت کی پراگندگی،

#### 

ششما ہی علمی <sup>و</sup>تحقیقی مجلّہ-العرفان

داخلی انتشار، سیاسی اور مادی طاقت کا لوٹ جانا، غیروں کا محکوم ہوجانا وغیرہ۔(۱۸) ۹ . مَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللّهَ . (۱۹) جس نے رسول ( سَنْيَنَهُ ) کاحکم مانا، بیتک اس نے اللّہ (ہی ) کاحکم مانا۔

حضرت عبداللدا بن عباس رضى اللد عند نے فرمایا: اس آیت کا معنى بیہ ہے کہ سید نا محمد طفیق کی اطاعت اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے، حضرت حسن بصرى رحمتہ اللہ علیہ نے کہا: اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول طفیق کی اطاعت کواپنی اطاعت قر اردیا ہے اور رسول طفیق کی اطاعت حجت ہے، امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے ''الرسالہ' میں ذکر کیا ہے کہ ہروہ کا م جس کو اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرض کیا ہے، مثلاً رحج، نماز اور زکو ۃ، اگر رسول اللہ طفیق ان کا بیان نہ فرمان کو کیسے ادا کرتے ؟ اور کس بھی عبادت کو انجام دینا ہمارے لیے کس طرح ممکن ہوتا؟ جب احکام شرعیہ کا آپ کے بیان کے بغیر ادا کر نامکن نہیں ہے تو پھر آپ کی اطاعت کرنا حقیقت میں اللہ عز وجل کی اطاعت ہے۔ (۲۰)

حضرت ابوہر رہ رضی اللّد عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: جس نے میری اطاعت کی، اس نے اللّہ تعالٰی کی اطاعت کی، اور جس نے میری معصیت کی اس نے اللّہ تعالٰی کی معصیت کی، اور جس نے امیر کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی،اور جس نے امیر کی معصیت کی اس نے میری معصیت کی۔(۲۱)

قاضى عياض مالكى رحمته الله عليه نے لكھا ہے كه اس پر اجماع ہے كه امير كى اطاعت غير معصيت ميں واجب ہے، اور معصيت ميں اس كى اطاعت حرام ہے۔رسول الله طليقيق كاتكم دينا الله جل جلاله كاتكم دينا ہے، آپ كامنع كرنا الله جل جلاله كا منع كرنا ہے، آپ كا دعدہ الله جل جلاله كا وعدہ ہے، اور آپ كى وعيد الله جل جلاله كى وعيد ہے، آپ كى رضا الله جل جلاله كى رضا ہے، اور آپ كا غضب الله جل جلاله كا غضب ہے، اور آپ كو ايذاء پہنچانا الله جل جلاله كى وعيد ہے، آپ كى رضا الله جل جلاله كى رضا نهى طليقيق معصوم ہونے كى دليل ہے، كيونكه آپ كى اطاعت كو ايذاء پہنچانا الله جل جلاله كو ايذاء پہنچانا ہے۔ اس آيت ميں ميں آپ كى اتباع كو واجب قرار ديا ہے، آكر آپ كے قول يا تمل ميں معصيت اور گناہ آسكے، تو پھر معصيت اور گناہ ميں بھى آپ كى اتباع واد جب ہوگى اور يہ ماله كا خضب ہے، اور آپ كو الله تعالى نے اپن اطاعت قرار ديا ہے اور سورہ آلى تمران : ٣

١. وَمَا أَرُسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهِ. (٢٣)

اورہم نے کوئی پیغیر نہیں بھیجا مگراس لیے کہ اللہ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔

خدا کی طرف سے رسول اس لئے نہیں آتا ہے کہ بس اس کی رسالت پرایمان لے آواور پھراطاعت جس کی چاہو کرتے رہو۔ بلکہ رسول کے آنے کی غرض ہی یہ ہوتی ہی کہ زندگی کا جوقانون وہ لے کر آیا ہے، تمام قوانین کو چھوڑ کر صرف اس کی پیروی کی جائے اور خدا کی طرف سے جواحکام وہ دیتا ہے، تمام احکام کو چھوڑ کر صرف انہی پڑمل کیا جائے، اگر کسی نے یہی نہ کیا تو پھر اس کا محض رسول کورسول مان لینا کوئی معنی نہیں رکھتا۔ (۲۴)

ششمابی علمی د<u>خ</u>قیقی مجلّه-العرفان

ا ١. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيْعُوا اللَّهَ وَأَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَأُولِى الأَمْرِ مِنكُمُ فَإِن تَنَازَ عُتُمُ فِى شَىء فَوُ دُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن حُنتُمُ تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيُلاً .(٢٦) اے ایمان والو!اللہ کی اطاعت کرواور رسول ﷺ کی اطاعت کرو اوراپنے میں سے (اہل حق)صاحبانِ امرک، پھراگرکسی مسئلہ میں تم باہم اختلاف کروتواسے (حتمی فیصلہ کے لئے)اللہ اوررسول سُنائِمَ کی طرف لوٹا دو،اگرتم

اللہ پراور یوم آخرت پرایمان رکھتے ہو، (تو) یہی (تمہار ے حق میں ) بہتر اورانجام کے لحاظ سے بہت اچھا ہے۔ اس آیت مبارکہ کے پہلے حصہ میں اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول ٹینیٹل کی اطاعت کا حکم ہے۔ ساتھ ہی امت کے جولوگ اولوالا مرمقرر ہوں ان کی اطاعت کو بھی ضروری قرار دیا گیا (کیونکہ اس کے بغیر معاشرہ کا نظم ونسق چلا ناممکن نہیں )، آیت مبارکہ کے دوسرے حصہ میں حکم ہیہ ہے کہ اگر کسی معاملہ میں اختلاف رائے ہو جائے تو اختلاف کو دورکرنے کے لئے اصولی

ہدایت بیددی گٹی ہی کہاللہ تعالیٰ کی کتاب اوررسول علیہ السلام کی سنت کی طرف رجوع کیا جائے۔ سردنہ کر سہر سب اور سرما یہ سرما یہ سرما یہ میں شند ہوا ہے۔

اس حصد کے منہوم کو پیچھنے کے لئے چند پہلوؤں پر روشنی ڈالنا ضروری ہے۔ ایک میر کہ اہل ایمان میں اختلاف رائے صرف ان مسائل میں ہو سکتا ہے جو صراحناً نصوص میں مذکور نہ ہوں ، دوسرے میر کہ اس آیت میں '' فسی منسی نکو ہ ''استعال ہوا ہے جو عموم پر دلالت کرتا ہے۔ اس کا مطلب سیہ ہی کہ جس قشم کا بھی مسلہ پیش آ جائے ، خواہ وہ مسائل عبادات سے متعلق ہوں یا معاملات اور امور دنیا سے ، قر آن وسنت کی روشنی ہی میں اس کا حل تلاش کیا جا سکتا ہے اور ایسا کرنا وا جب ہو کہ پر کرنے کو ایمان سے منسلک کر دیا گیا ہے کہ اگر تم اللہ تعالی اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہوتو تہ ہیں ایسا ضرور کرنا چا ہے۔ چوتھی بات ہیہے کہ اگرتم اس ضابطہ پڑل کر و گتو اس کے بہتر نہا کی اور ثوم آخرت پر ایمان رکھتے ہوتو تہ ہیں ایسا ضرور کرنا چا ہے۔ چوتھی

٢ ١. قُلُ أَطِيعُوا اللّهَ وَالرَّسُولَ فإن تَوَلَّوُا فَإِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبُّ الْكَافِرِيْنَ . (٢٨) آپفرمادین کهالنداوررسول ﷺ کی اطاعت کرو پھراگروہ روگردانی کریں توالند کافروں کو پسندنہیں کرتا۔ اس آیت میں بھی دعوت اسلام قبول کرنے والوں کو عظم دیا جارہا ہے کہتم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول سُتَنْ يَتَنَجَ کی اطاعت کرو۔ آج کل بعض لوگ اس تحریک کوبڑی سرگرمی سے چلار ہے ہیں کہ میں صرف قر آن کا اتباع کرنا چاہیے سنت نبوی کی پروی کی ضرورت نہیں۔ چیرت ہوتی ہے کہ وہ قرآنی احکام کی انتاع کا دعوی کرنے کے باوجودا نکارسنت کی کیسے جرأت کرتے ہیں۔کیا قرآن نے ہی بے ثمار مقامات پر نہایت واضح اورز ور دارا نداز میں سیحکم نہیں دیا کہ اللہ تعالیٰ کے اس برحق رسول ﷺ کی اطاعت کرو، اس کاتکلم مانوا وراس کے اسوہ عصنہ کواپنا ؤ۔ تو گویا حضور نبی کریم ﷺ کی اطاعت اور فرما نبر داری قرآن سے کوئی الگ چیز نہیں۔ بلکہ قرآن ہی کی بےشارآیات کی تعمیل ہے۔اگر آ پ سنت نبوی ﷺ کی پیروی سے انکار کریں گے تو آ ب نے صرف سنت کا ہی انکارنہیں کیا، بلکہ قرآن کی بے شار آیات کا انکار کردیا۔ اپتاع رسول ﷺ اور اطاعت رسول ملینین کسے کہتے ہیں؟ یہ بتا دینا بھی ضروری ہے تا کہ کوئی گفظی ابہام راہ راست سے منحرف کرنے کا باعث نہ بنے ۔امام ابوالحسن آيدي في ''اتباع'' كي وضاحت كرتے ہوئ ككھاہے:'' الاتب ع فسى المفعل هوالتامسى بعينه والتأمسى ان تىفىعىل مثيل فىعلە على وجھە من اجلە. "كسى كےفعل اتباع كاميە عنى ہے كہاس كےاں فعل كواس طرح كياجائے جس طرح وہ کرتا ہےاوراس لیے کیا جائے کیونکہ وہ کرتا ہے۔امام آمدی اطاعت کے مفہوم کی توضیح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:''و من اتھ بمثل فعل الغیر علی قصد إعظامه فھو مطیع له. '' جب کوئی شخص کی دوسر کی عزت داختر ام کے باعث بعینه اس کے فعل کی طرح کوئی فعل کر بے تو وہ اس کا مطبع کہلاتا ہے۔اتباع واطاعت رسالتماً ب ﷺ کے متعلق جو حکم قرآن نے ہم کو دیاہے ( جس کی اطاعت دہ بھی فرض شبھتے ہیں ) اس کی تعمیل کی صرف یہی صورت ہے کہ ہم حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے افعال کو بالکل اسی طرح ادا کریں جیسے حضور مٹیتین نے ادافر مایا،اورصرف اس لیےادا کریں کہ بہافعال اس ذات اطہر واقد س ے ظہور یذیر ہوئے ہیں، جو جمال دکمال کا وہ پکیر ہے جس سے حسین تر اور جمیل تر چیز کا تصور تک ممکن نہیں۔ کاش ہم قر آن کےالفاظ کواپنی من گھڑت تاویلات کا اکھاڑ ہبنانے سے بازر ہیں۔(۲۹) ١٣. يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا أَطِيُعُوا اللَّهَ وَأَطِيُعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمُ . (٣٠)

ا \_ ایمان دالو! تم الله کی اطاعت کیا کردادررسول ملتی تین کی اطاعت کیا کردادرا پنے اعمال بربادمت کرد \_

اس آیت مبارکہ میں اللہ تعالیٰ اپنے ساتھ ساتھ حضور نبی کریم مٹائیم کی اطاعت نہ کرنے کواعمال کی بربادی کا سبب قرار دیا، گویا آپ مٹائیم کی اطاعت داجب ہوئی،ادراس سے ردگرانی باعث عتاب ہے۔ ۲۔احادیث مبارکہ:

الله تعالی نے نبی کریم ﷺ کوفر آن وشرع بیان کرنے کے ساتھ ساتھ شارع کا منصب بھی عطافر مایا ہے ،اس کیے

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء                | ¢                                                   | ششهابى علمى وتحقيقى مجلَّه-العرفان      |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| شرعيه ميں احکام اورافراد کی تخصيص | حكام شرعيه كومقرر كرنا تحليل وتحريم عجمومات         | ۔<br>احکام شرعیہ کو بیان کرنے کے ساتھ ا |
| ۔اس بارے میں احادیث مبارکہ سے     | ا ب ملاہی منصب نبوت میں شامل ہے۔<br>ا آپ ملاہ ایم م | كرنااود خصوصيات شرعيه مين تعميم كرنابهي |
|                                   |                                                     | چنداستنشها د درج ذیل میں:               |

حضرت مقدام بن معد یکرب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ سٹی تین ارشاد فرمایا بن لوا بینک مجھے کتاب اوراس کی مثل دی گئی ہے۔ عنقر یب ایک شکم سیر شخص (یعنی آسودہ آ دمی) اینے بستر پر لیٹا ہوا کیے گا کہ تم لوگ اس قر آن کریم ہی کواختیار کرو، اور تم قر آن کریم میں جو حلال پاؤ اسکو حلال سمجھو، اور قر آن کریم میں جو حرام پاؤ اس کو حرام سمجھو۔ یادر کھو! گھر یلو گد ھے کا گوشت تمہارے لیے حلال نہیں ہے اور نہ ہی درندوں میں سے دانت والا جانور حلال ہے (یعنی شیر، چیتا، بھیڑ یا وغیرہ)، اور نہ ذمی کا پڑا ہوا مال کہ کین جب اس مال کا مالک مستغنی ہو۔ اور جو آ دمی کسی قو م کے پاس مہمان ہوتو اس تو م کے ذمہ اس شخص کی مہمانداری کر نا ضرور کی ہے۔ اور گرو کی تو م اس کی مہماندار کی نہ کرے

اس حدیث مبارکہ میں حضور نبی کریم ملیکتھ نے صرف قر آن مجید کومانے اور حدیث وسنت کے نہ مانے والے کی ندمت بیان فر مائی، اور خود چار چیز وں کی حلت وحرمت کو بیان فر مایا، جس سے واضح ہوا کہ چیز وں کی تحلیل وتحریم کا منصب حضور نبی کریم ملیکتی کو عطافر مایا گیا ہے۔

٢. عَنُ المِقُدَامِ بُنِ مَعُدِى كَرِبَ، قَالَ :قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ " أَلا هَلُ عَسَى رَجُلٌ يَبُلُغُهُ الحَدِيثُ عَنِّى وَهُوَ مُتَّكِةً عَلَى أَرِيكَتِهِ، فَيَقُولُ : بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ كِتَابُ اللَهِ، فَمَا وَجَدُنَا فِيهِ حَرَامًا حَرَّمُنَاهُ، وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ عَمَا وَجَدُنَا فِيهِ حَرَامًا حَرَّمُنَاهُ، وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ عَمَا وَجَدُنَا فِيهِ حَمَا أَلا هَا عَالَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ " أَلا هَلَهُ عَلَى أَرِيكَتِهِ، فَيَقُولُ : بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ كِتَابُ اللَهِ، فَمَا وَجَدُنَا فِيهِ حَمَا مَ حَرَّمُ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعَامُ اللَّهِ عَمَا وَجَدُنَا فِيهِ حَمَا مَ حَرَّمُ اللَّهُ عَلَيْ وَبَيْنَا وَبَيْنَكُمُ عَمَا وَجَدُنَا فِيهِ حَمَا مَ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَى أَوْ عَنْ الْمُعَامُ مَا حَرَّمَ اللَّهِ عَمَا وَحَدُنَا فِيهِ حَمَا مَ حَرَّمَ اللَّهُ المَعَا فَرَيْ اللَهِ عَمَا وَجَدُنَا فِيهِ حَمَا مَ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَى فَيَعُولُ اللَّهِ عَمَا حَرَّمَ اللَّهُ !

حصزت مقدام بن معد یکرب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ لیٹینی نے فرمایا: کہ جان لوا عنفریب ایسادقت آنے والا ہے کہ کسی شخص کومیری حدیث پنچ گی اور دہ تکیہ لگائے ہوئے اپنی مسند پر بیٹیا ہوا کہے گا: ہمارے اور تمہارے در میان اللہ کی کتاب( کافی) ہے۔ پس ہم جو کچھاس میں حلال پائیں گے اسے حلال سمجھیں گے، اور جو حرام پائیں گے اس کو حرام سمجھیں گے۔ جنبکہ (حقیقت ہیہ ہے کہ ) جسے اللہ کے رسول سیٹینی نے حرام کیا وہ بھی اسی چیز کی طرح ہے جیسے اللہ

تعالی نے حرام کیا ہے۔

اس حدیث مبارکہ میں بھی نبی کریم ﷺ نے صرف قرآن مجید کے مانے اور حدیث وسنت کے نہ مانے کی مذمت بیان فرمائی اور ساتھ ہی یہ وضاحت بھی فرمادی کہ خود نبی کریم ﷺ کوبھی چیزوں کے حرام اور حلال قرار دینے کا اختیار ہے، اور وہ ایسے ہی حرام وحلال ہوں گی جیسے اللہ تعالی نے انہیں حرام وحلال قرار دیا ہو۔

٣. عَنُ أَبِى سَعِيدٍ الحُدُرِى، قَالَ: خَطَبَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: لا يَبْقَيَنَ فِي المَسْجِدِ بَابٌ إِلَّا سُدً، إِلَّا بَابُ أَبِى بَكُرٍ. (٣٣)

حضرت ابوسعید خدر کی رضی اللّہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا: مسجد میں تمام درواز وں کو بند کردیا جائے سوائے حضرت ابو بکرصدیق رضی اللّہ عنہ کے درواز ہ کے۔

اس حدیث مبارکہ میں نبی کریم طریقیق نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے درواز کو متجد نبوی طریقیق میں کھلا رہنے کی اجازت فرمائی اور باقی تمام دروازوں کے لیے ممانعت فرما دی، جس سے واضح ہوا کہ آپ طریقیق کو تخصیص وقعیم کا اختیار حاصل ہے۔

٨. عَنُ أَبِى هُوَيُرَة رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ حُزَاعَة قَتَلُوا رَجُلًا مِنُ بَنِى لَيُثٍ - عَامَ فَتَحِ مَكَّةَ -بِقَتِيلٍ مِنْهُمُ قَتَلُوهُ، فَأُخبِرَ بِذَلِكَ النَّبِيُ صلّى الله عليه وسلم، فَرَكِبَ رَاحِلَتُهُ فَخَطَبَ، فَقَالَ :إِنَّ اللَّهُ حَبَهُمُ قَتَلُوهُ، فَأُخبِرَ بِذَلِكَ النَّبِيُ صلّى الله عليه وسلم، فَرَكِبَ رَاحِلَتُهُ فَخَطَبَ، فَقَالَ :إِنَّ اللَّهَ حَبَسَ عَنُ مَكَّةَ القَتُلَ، أو الفِيلَ -قَالَ أَبُو عَبُدِ اللَّهِ كَذَا، قَالَ أَبُو نُعَيْمٍ وَاجْعَلُوهُ عَلَى الشَّكِّ الفِيلَ أَو الفِيلَ -قَالَ أَبُو عَبُدِ اللَّهِ حَذَا، قَالَ أَبُو نُعَيْمٍ وَاجْعَلُوهُ عَلَى الشَّكِّ الفِيلَ أو القيلَ -وَسَلَّطَ عَلَيْهِمُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالمُؤْمِنِينَ، أَلا وَإِنَّهَا مَعَن مَعَ مَعَى الشَّكِ الفِيلَ أو القتل وَغَيْرُهُ يَقُولُ الفِيلَ -وَسَلَّطَ عَلَيْهِمُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالمُؤْمِنِينَ، أَلا وَإِنَّهَا مَاعَتِى لَمُ تَحِلَّ لَاعَرِ وَعَيْرُهُ يَقُولُ الفِيلَ -وَسَلَّطَ عَلَيْهِمُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالمُؤْمِنِينَ، أَلا وَإِنَّهَا سَاعَتِى لَمُ تَحِلَّ لِأَحَدٍ عَبْن نَهَارٍ ، أَلا وَإِنَّهَا سَاعَتِى لَمُ تَحِلَّ لِلَاحَدِ قَبْلَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلْهُ سَاعَةً مِنُ نَهَا لَهُ عَلَيْهِ مَعَتَى إِنَا وَاللَهُ عَلْهُ سَاعَةِي اللهُ عَلَيْهِ مَعَن نَهُ اللهُ عَلَيْ وَاللَهُ عَلْ فَهُوَ عَلَى مَاعَتِى اللَّهُ عَلَى فَقَالَ اللهُ عَلَيْ فَيْسَ عَنْ عَدَا لَعَقَتَى اللَّهِ مَنْ عَالَ هُ عَلَى عَبْ الللهِ عَنْ عَائَ اللَّهُ عَلَى فَهُ وَا عَلَى مَاعَتِي عَلْ عَلَى مَا عَتِي اللهُ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَمَن قُتَلَ عَالَ عَلَى مَا عَتِي عَلَى عَلَى عَلَى فَعَالَ اللَهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَنْ عَيْ عَلَى عَلَى عَلَى اللَهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهُ مَعْتَى مَا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَا عَتَى عَلَى عَمْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَمْ عَالَ عَلَى عَمْ عَالَ عَلَى عَمْ عَا عَلَى عَاعَلَى عَاعَى

نَجْعَلُهُ فِي بَيُوتِنَا وَقُبُورِنَا فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِلَّا الإِذُخِوَ إِلَّا الإِذُخِوَ . (٣٣) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ: خزاعہ والوں نے بنی لیٹ کے ایک آ دمی کو فتح ملہ کے سال اپنے ایک مقتول کے ہدلے قتل کردیا۔ نبی کریم شَلِيَهُ کواس کی خبر دی گئی تو آپ شَلِيَهُ سوار ہوکر تشریف لے گئے اور خطبہ دیت ہوتے ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مکہ کر مہ سے قتل یا ہاتھی کوروک دیا ہے، محدر اوی کا بیان ہے کہ اسے شک میں رکھو۔ ابو تعیم نوت ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مکہ کر مہ سے قتل یا ہاتھی کوروک دیا ہے، محدر اوی کا بیان ہے کہ اسے شک میں رکھو۔ ابو تعیم نے بھی قتل یا ہاتھی کہا ہے۔ جبکہ دوسرے ہاتھی کہتے ہیں۔ اور اللہ نے رسول اللہ سُرَّیْهَ کوان پر مسلط کیا اور ایمان والوں کو خبر دار ایو مجھ سے پہلے کسی کے لیے حلال نہیں تھا، اور نہ میرے بعد کسی کے لیے حلال ہے۔ آگاہ رہو! کہ میر لیے بھی دن کی ایک ساعت کے لیے حلال ہوا تھا اور اس ساعت کے بعد حرام ہے۔ نہ اس کا خان کا کا ان اور ایمان

ششمابى علمى وتخقيقى مجلّبه-العرفان

کا درخت کا ٹاجائے، اور نداس کی گری پڑی چیز اٹھائی جائے۔ جس آ دمی کافل ہوانہیں دومیں سے ایک بات کا اختیار ہے، چاہے دیت لیں، اور چاہے قصاص۔ پس اہل یمن کا آ دمی آ کر عرض گذار ہوا: یارسول اللہ ! یہ مجھے لکھ دیجے۔ فرمایا: ابوفلاں کولکھ دو۔ قریش میں سے ایک شخص عرض گذار ہوا: یارسول اللہ ! اذخر کے سوا، کیونکہ اسے ہم اپنے گھروں اور قبروں کے لیے استعال کرتے ہیں فرمایا: اذخر کے سوا۔

بیحدیث مبارک نبی کریم مٹیلین کے منصب شارع ہونے کے بارے میں بڑی داضح ہے کہ آپ مٹیلین نے کٹی چیز وں کی حلت وحرمت کو بیان فر مایا، بلکہ درخت کا منے کا پہلے عام حکم فر مایا، پھر صحابی رضی اللہ عنہ سے عرض کرنے پر''اذخر'' کے لیے تخصیص فر مادی۔جس سے آپ مٹیلین کے شارع ہونے کی وضاحت ہوتی ہے۔

٥. عَنُ سَهُلِ بُنِ سَعُدٍ السَّاعِدِى، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: جَاء تُهُ امُرَأَةٌ، فَقَالَتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّى قَدُ وَهَبُتُ نَفُسِى لَکَ، فَقَامَتُ قِيَامًا طَوِيًلا، فَقَامَ رَجُلٌ، فَقَالَ :يَا رَسُولَ اللَّهِ، زَوِّ جُنِيهَا إِنُ لَمُ يَكُنُ لَکَ بِهَا حَاجَةٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :هَلُ عِندَکَ مِنُ شَىء تُصُدِقُها إِيَّاهُ؟ ، فَقَالَ: مَا عِنددِى إِلَّا إِزَارِى هَذَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : هَلُ عِندَکَ مِنُ شَىء تُصُدِقُها إِيَّاهُ؟ ، فَقَالَ: مَا عِنددِى إِلَّا إِزَارِى هَذَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّكَ إِنُ أَعْطَيْتَهَا إِذَارَكَ جَلَسُتَ وَلَا إِزَارَ لَکَ فَالُتَمِسُ شَيْئًا ، قَالَ : لَا أَجِدُ شَيْئًا، قَالَ: فَالْتَمِسُ وَلَوْ خَاتَمًا مِنُ حَدِيدٍ ، فَالْتَمَسَ فَلَمُ يَجِدُ شَيْئًا ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ مَلًى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: وَالْتَمِسُ شَيْئًا ، قَالَ : لَا أَجِدُ شَيْئًا، قَالَ : فَالْتَمِسُ وَلَوْ خَاتَمًا مِنُ حَدِيدٍ ، فَالْتَمَسَ فَلَمُ يَجِدُ شَيْئًا ، قَالَ : لَا أَجِدُ شَيْئًا، قَالَ : وَسَلَّمُ : فَعَالَ لَهُ مَعَكَ مِنَ الْقُرُآنِ شَىءٌ ؟ ، قَالَ : نَعَمُ سُورَةُ كَذَا وَسُورَةُ كَذَا لِسُورٍ سَمَّاهَا، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ : فَعَالَ لَهُ مَعَكَ مِنَ الْقُرُآنِ شَىءٌ ؟ ، قَالَ : نَعَمُ سُورَةُ كَذَا وَسُورَةُ كَذَا لِسُورٍ سَمَّاها، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَا مَنَا مَعَالَ لَهُ مَا اللَهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَ

ہوا کہ آپ ﷺ کواللہ تعالیٰ نے تشریعی تخصیصی اور تمیمی اختیارات تفویض کیے ہیں۔ ۲. أَنَّ أَبًا هُوَيُودَةَ رَضِبَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: بَيْنَمَا نَحُنُ جُلُوسٌ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْہِ وَسَلَّمَ، إِذُ جَاءَةُ رَجُلٌ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ هَلَكُتُ قَال: مَا لَكَ؟ قَالَ: وَقَعْتُ عَلَى امُرَأَّتِى وَأَنَا صَائِمٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: هَلُ تَجِدُ رَقَبَةً تُعْتِقُهَا؟ قَالَ: لاَ، قَالَ: فَهَلُ تستَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهُرَيُنِ مُتَتَابِعَيْنِ، قَال: لاَ، فَقَال: فَهَلُ تَجِدُ إِطُعَامَ سِتِّينَ مِسْكِينًا: قَالَ: لاَ، قَال: فَمَكَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَبَيْنَا نَحُنُ عَلَى ذَلِكَ أَتِى النَّبِى ? صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِعَرَقٍ فِيهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَبَيْنَا نَحُنُ عَلَى ذَلِكَ أَتِى النَّبِى ? صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِعَرَقٍ فِيهَا تَسُوُ وَالعَرَقُ المِكْتَلُ قَال: لاَ، فَقَال: أَمَا عَلَى ذَلِكَ أَتِى النَّبِي ? تَسُوُ وَالعَرَقُ المِكْتَلُ قَال: أَيْنَ السَّائِلُ؟ فَقَال: أَنَا، قَال: خُذُهَا، فَتَصَدَّقَ بِهِ فَقَالَ الرَّجُل: أَعلَى تَسُوُ وَالعَرَقُ المِكْتَلُ قَال: أَيْنَ السَّائِلُ؟ فَقَال: أَنَا، قَال: خُذُهَا، فَتَصَدَّقَ بِهِ فَقَالَ الرَّجُل: أَعَلَى أَفُفَقَرَ مِنِّ يَعَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وَعَالَ عَائِقُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بَعَرَقٍ فِيهَا تَسُوُ وَالعَرَقُ المِكْتَلُ قَال: أَيْنَ السَّائِلُ؟ فَقَال: أَنَا، قَال: خُذُهَا، فَتَصَدَق بِهِ فَقَالَ الرَّجُل:

اس حدیث مبارکہ میں حضور نبی کریم ﷺ نے نادار صحابی کے خود کھجوریں کھانے کواس کے لیےروز ہ توڑنے کا کفارہ قرار دیا، بیآپ ﷺ کے نشریعی تخصیصی اختیارات کی بڑی عمدہ مثال ہے۔

2. عَنُ عَائِشَة رَضِى اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ سَالِمًا، مَوُلَى أَبِى حُذَيْفَة كَانَ مَعَ أَبِى حُذَيْفَة وَأَهْلِهِ فِى بَيْتِهِمُ، فَأَتَتُ -تَعْنِى ابْنَة سُهَيْلٍ -النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَت: إِنَّ سَالِمًا قَدُ بَلَغَ مَا يَبُلُغُ بَيْتِهِمُ، فَأَتَتُ -تَعْنِى ابْنَة سُهَيْلٍ -النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَت: إِنَّ سَالِمًا قَدُ بَلَغَ مَا يَبُلُغُ الرِّجَال. وَعَقَلُ مَا عَقَلُوا، وَإِنَّهُ يَدُحُلُ عَلَيْهَ. وَإِنِّى أَظُنُ أَنَّ فِى نَفُسِ أَبِى حُذَيْفَة مِنُ ذَلِكَ شَيْئًا. فَقَالَت إلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَت: إِنَّ سَالِمًا قَدُ بَلَغَ مَا يَبُلُغُ الرِّجَال. وَعَقَلُ مَا عَقَلُوا، وَإِنَّهُ يَدُحُلُ عَلَيْهَ. وَإِنَّى أَظُنُ أَنَّ فِى نَفُسِ أَبِى حُذَيْفَة مِنُ ذَلِكَ شَيْئًا. فَقَالَ لَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: وَاللَّهُ مَا يَبُوى فَى فَقُسِ أَبِى حُذَيْفَة مِنُ ذَلِكَ شَيْئًا. فَقَالَ لَعَا النَّبِيُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: وَاللَهُ عَلَيْهِ، وَيَدُهُ مَا يَبِى حُذَيْفَة مِنْ أَبِى حُذَيْفَة مَنْ أَبِى حُذَيْفَة مَا أَبِى حُذَيْفَة مَنْ أَبِى حُذَيْفَة مَنْ أَنِي حُذَيْفَة مَنْ أَبِى حُذَيْفَة مِنْ أَبِي حُذَيْفَة مَنْ أَبِي حُذَيْفَة مَعْتُ أَبِي حُذَيْفَة مَنْ أَلَهُ النَّهِ عَلَيْ فَقَالَ لَتَ إِنَّ سَالِمًا عَدَ فَقَالَتُهُ مَنْ أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِى حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَعْتَ أَبِي حُدَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُنْ فَقُلُ أَبْ فَى فَقَالَتْ أَبِي حُذَيْفَة مَنْ أَبِي حُذَيْفَة مَنْ أَنْ مَا عَنْ عَنْ عَانَ مَا عَنْ مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَى فَقَالَتُ اللَتْ عَالَهُ مَا اللَهُ عَلَى مَا لَعُنْ مَا مَا عَنْ عَنْ عَائَتُ مَا أَبِي حُدَيْنَة مَا عَنْ عَلَى مَا عَنْ عَا مَا مَنْ عَا اللَهُ مَا عَنْ عَالَهُ عَدُ مَنْ عُنْ مَا مَ عَنْ عَا عَنْ مَا عَتْ مَا عَنْ عُنْ عُنْ مَا عَنْ عَائَتُ مَ مَا عَنْ عُنَا مَ عَا مَنْ عَا عَا عَتْ مَا عَنْ مَا عَنْ عَا مَ عَنْ عَا مَنْ عُنْ مَ عَا مَ عَا عَمْ مَا عَنُ عُ مَا عَنْ عُذَى مَ عَا مَنْ عَا عَنْ عَا مَعْ عَا مَ عَنْ

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

ذيل من:

ہے کہ ابوجذیفہ کے دل میں اس کے بارے میں کوئی بات ہے۔ آپ شایتی نے اس سے ارشادفر مایا: تواسے دود ہے یلا دے تو تواس پرحرام ہوجائے گی اورابوجذیفہ کے دل میں جوبات ہے وہ چلی جائے گی۔ وہ پچرحاضرخدمت ہوئیں اور عرض کیا: میں نے (سالم کو) دودھ پلا دیا ہے اور ابوحذیفہ کے دل میں جو باتے تھی وہ جاتی رہی۔ رضاعت کی مدت اڑھائی سال تک ہے، جب کہ اس حدیث مبارکہ میں آپ مٹی تیز نے حضرت سالم رضی اللہ عنہ کے لیے بلوغت کے بعد بھی رضاعت قرار دیا،جس سے نبی کریم ﷺ کے تشریعی اختیارات کی وضاحت ہوتی ہے۔ ٨. عن ابي هريره ضي الله عنه قال قال رسول الله المن عنهم عنه عنهم شيئين لن تضلوا. بعدهما كتاب الله وسنتى ولن يتفرقا حتى يرداعليَّ الحوضَ . (٣٨) میں تم میں دوچیزیں چھوڑے جارہا ہوں، تم ان دونوں کو جب تک مضبوطی سے تھامے رکھو گے <sup>، ت</sup>بھی گمراہ نہ ہوگے ۔ ان میں سے ایک اللہ کی کتاب اور دوسری میر کی سنت ہے۔ بید دونوں کسی صورت میں الگ الگ نہیں ہوں گی اور حوض کوثر پر بیہ دونوں میرے پاس اکٹھی ہوں گی۔ اس جدیث مبارک میں حضور نبی کریم میں آپنائی نے امت کے لیے قرآن کے ساتھ ساتھ سنت برعمل کرنے اورا سے تھامے ر کھنے کولا زمی قمر اردیا ہے، نیز گمراہی سے بیچنے کا راستہ قر آن وسنت دونوں کوقر اردیا ہے۔جس سے حدیث وسنت کے شارع ہونے کی وضاحت ہوتی ہے۔ سية اقوال أئم يهلف وخلف: احادیث مبارکہ فی نفسہ شرع ہیں اورآ پ ملتظیم خودبھی شارع ہیں ،اس بارے میں علاء کرا م اورآ ئمہ اطہار کی آ راء درج ا-حافظابن حجر عسقلاني فرماتي بن: ان المرجع في الاحكام انماهوالي النبي المُنتَظموانيه قديخص بعض امته بحكم ويمنع غيره

ولوكان بغير عذر . (۳۹) احکام کارجوع نبی کریم مٹایتھ کی طرف ہوتا ہے بعض اوقات آپ مٹایتھامت کے بعض افرادکو کسی حکم کے ساتھ خاص كريليت اورد دسرول كواس تحكم سيمنع فرمادية خواه كوئى عذربهى نه بو-٢\_علامة عبدالوماب شعراني لكصح مين:

كان الحق تعالىٰ جعل له للْقَيْرَان يشرع قبل نفسه ماشاء كمافي حديث تحريم شجرمكة فان عمه العباس رضي الله عنه لماقال له: يارسول الله عليَّهُما لا الاذخر. فقال عليَّهُم: إلا الاذخر حرمه الله. ( • م)

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء          | ¢                                                                                      | ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان                       |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ،جس طرح کہ حرم مکہ کے       | ،عطافرمایا ہے کہ آپ شریعت میں جو چاہیں حکم مقرر کردیں،                                 |                                                         |
| عنہ نے عرض کی: یارسول       | ں مٰدکور ہے کہ آپ ﷺ کے چچا حضرت عباس رضی اللہ ع                                        | نباتات کوحرام فرمانے کا حدیث می                         |
|                             | ے نکال دیں، آپ مٹائیم نے فرمایا: چلوا ذخر کے علاوہ۔                                    | الله مَدْيَيَتُهُ!اذخر( گھاس) کواس حکم                  |
| ور منصب نه دیا ہوتا تو رسول | واپنی طرف سے احکام جاری اورنا فذ کرنے کا اختیاراو                                      |                                                         |
| لوستنی کردیں۔               | تے کہ جس چیز کواللہ تعالیٰ نے حرام کردیا ہے،اس میں کسی کڑ                              | الله ملينية إسبات كى مركز جرأت نهركر                    |
|                             |                                                                                        | ۳_علامەنودى فرماتے ہيں:                                 |
|                             | یموم ماشاء. (۲۱)                                                                       | الشارع ﷺ مان يخص من الع                                 |
|                             | می احکام میں سے جس چیز کوچا ہیں خاص فرمادیں۔                                           | شارع ملقيته کے لیے جائز ہے کہ مو                        |
|                             |                                                                                        | <sup>م</sup> به ملاعلی قاری فرماتے ہیں:                 |
| (١                          | الصلاة والسلام انه يخص من شاء بماشاء.(٢                                                | عندائمتنامن خصائصه عليه                                 |
|                             | لے خصائص سے اس چیز کو شار کیا ہے کہ آپ مٹیائیم جس شخص کو                               |                                                         |
|                             |                                                                                        | چا <u>ہیں</u> خاص فرمادیں۔                              |
|                             |                                                                                        | ۵_علامه شوکانی لکھتے ہیں:                               |
|                             | ع الاحكم. (٣٣)                                                                         | ان النبي المُنْيَنَةُ مفوض في شر                        |
|                             | ت سپر دکردی گئی ہے۔                                                                    | نبی ﷺ کی طرف احکام کی مشروعیہ                           |
|                             |                                                                                        | ۲_نواب صديق حسن بھو پالي لکھتے ہيں:                     |
| كويند بااجتهاد گفت واول     | ی <sup>ض</sup> بود هر چه خوامد و بر هر که خوامد حلال و حرام گرداند، وبعضے <sup>ا</sup> | ''و <b>ن</b> د ہب بعضے آنست کہ احکام <sup>مفو</sup>     |
|                             |                                                                                        | اصح واظهراست''( ۴۴ )                                    |
| رحرام فرمادين بعض کہتے      | یور م <sup>لی</sup> تین کے سپر دہیں ، جو چاہیں اور جس پر چاہیں حلال اور                | <sup>در بع</sup> ض کامذہب ہیہ ہے کہا حکام <sup>حض</sup> |
|                             | ماور پېلامذېبزياده صحيح اورزياده ظاهر ہے۔''                                            | میں: آپ <sub>طلقائی</sub> م اجتهاد سے کہتے تھ           |
|                             |                                                                                        | ۷_ ڈاکٹر محمد حمیداللہ لکھتے ہیں:                       |
| ت ونبوت کا سلسلہ ختم        | انون ہیں۔ چونکہ حضرت خاتم النہین ﷺ کے بعدر سالہ                                        | قر آن اورحدیث ، ابدی ماخذ ق                             |
| ر رہے گا۔ اسی طرح           | کا لایا ہوا قانون لیعنی قرآنی قانون قیامت تک نافذ                                      | ہوچکا ہے۔ لہذا آپ سُتَاتِتِم ک                          |
| برآ سکنے کی بنا پر حدیث     | نے کے لئے ایک نئے پیغبر کی ضرورت ہو گی ،اس کے نہ                                       | پيغيبر <sub>ملا</sub> يتين ڪظم کومنسوخ کر۔              |
| ائے گا۔ کتاب وسنت           | ، اور قیامت تک ان پڑمل کرنا ہمارے لیے واجب ہوجا                                        | وسنت بھی ابدی بن جا ئیں گے                              |

میں بعض چیزیں مستحب ہیں بعض حرام ہیں اور بعض مکروہ ہیں محض امر کا صیغہ استعمال کرنے سے وہ ایک درجہ

ششماہی علمی وتحقیق**ی مجلّہ-العرفان** جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء میں نہیں پہنچ جاتیں۔مثلا قرآن مجید میں زکوۃ دینے کا حکم ہے، جوفرض ہے۔اور قرآن میں اسی صیغ کے ذرب يحكم آئ كاكه خيرات كرو، خاہر ہے كہ بہ فرض نہيں بلكہ اس كى ترغيب دلائى جاتى ہے۔ (۴۵) اسلامی قانون کا دوسراماخذ حدیث دسنت تیں اور وہ قیامت تک برقرارتو رہتے ہیں کیکن ان کا بنیا اور بدل سکنا ایک محدود ز مانے لیعنی رسول اکرم مٹائیٹا کی زندگی میں وقوع میں آتا ہے، رسول اکرم مٹائیٹا کے دنیا سے تشریف لے جانے کے بعدان کے بننے اور بدلنے کا زمانہ ختم ہوجا تا ہے۔ وہ ہمارے پاس محفوظ رہتے ہیں۔اس کے بعد، ان میں تبدیلی غیرمکن ہوجاتی (14)\_2 ٨\_علامة فقى عثاني لكصتر مين: رسول الله مليمة بي كوقر آن كريم ميں بيان كرد دقوانين كےعلاوہ ديگر قوانين بنانے كابھى اختيارتفويض كما گيا تھا۔ ( ۴۷ ) ۹\_مولا نامود ددې ککھتے ہيں: اللہ تعالیٰ نے نبی مٹائیم کوتشریعی اختیارات عطاکیے ہیں۔اللہ کی طرف سے امرونہی اور خلیل وتح یم صرف وہی نہیں ہے، جو قرآن میں بیان ہوئی ہے، بلکہ جو کچھ نبی ﷺ نے حرام باحلال قرار دیاہے، اور جس چیز کا حضور مٹائیتم نے حکم دیاہے، یاجس ہے منع کیاہے، وہ بھی اللہ کے دیے ہوئے اختیارات سے ہے، اس ليوه بھی قانون خداوندی کاايک حصہ ہے۔ (۴۸) ۱-علامه غلام رسول سعيدي لکھتے ہيں: اہل اسلام کے نز دیک رسول اللہ ﷺ کامنصب صرف بیغام رسانی اورصرف احکام شریعت کو بیان کر نانہیں ہے، بلکہات کے ساتھ ساتھ احکام شرعیہ کومقرر کرنا تحلیل وتح یم اورعمومات شرعیہ میں احکام اورافر اد کی تخصیص کرنابھی منصب نبوت میں داخل ہے۔(۴۹) اا\_ڈاکٹرمحموداحمرغازی لکھتے ہیں: سیسمجھنا درست نہیں ہوگا کہ سنت کا کام بس یہی ہے کہ قرآن یاک کے اجمال کی تفصیل کرے یا اس کے دائرے میں توسیع کرد ہےاوراس کےعلاوہ سنت کا کوئی کردارنہیں۔سنت کا کردار براہ راست احکام دینا بھی ہے۔قر آن یاک میں اللہ تعالی کا فرمان ہے کہ ہم نے رسول سلی تین کو بھیجا: رِيُحِلَ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِث (٥٠) تا کہ وہ رسول مٹینیز طیبات کوان کے لیے حلال قرار دےاور خیائٹ کونا جائز قرار دے۔گوبارسول مٹینیز خود بھی جس چز کوطیب دیکھیں اس کوجا ئز قرار دیں اورجس چز کوخبیث دیکھیں اس کوحرا مقرار دے سکتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جائز وناجائز کے کٹی ایسےاحکام ہیں جوسنت میں براہ راست ملتے ہیں، جن کی کوئی بنیاد براہ راست قر آن پاک میں نہیں ہے۔مثلاً خبار شرط

#### ¢......}

خلاصهءكلام

ا۔اللہ تعالی نے نبی کریم مٹی تین کوفقط فرستادہ نہیں بنایا بلکہ آپ کونشریعی اختیارات عطافر ما کرانسانیت کی رہنمائی کے لئے بھیجا بقر آن کے بعد حدیث دسنت اسلامی شریعت کا دوسرا بنیا دکی ماخذ ہے۔ 1۔ پیش نظر مقالے میں گیارہ آیات کے ذریعے نبی کریم میٹی تین کے تشریعی مقام کوداضح کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

ای بین طرحات کی بیار میں میں درجیم بی رہا ہیں چرا سے میں ہوں کے سر کر ملکا اور ملک کر میں اور ملک کی کہا ہے۔ ۳۔ قر آن کریم کے بعداً ٹھا حادیث نبوریہ سے استدلال کرتے ہوئے بیداخت کیا گیا ہے کہ اللہ تعالی کی طرف سے نبی کریم طرح پیز میں کی تحلیل وتح یم کا اختیار دیا گیا تھا جسے آپ نے عملی طور استعال بھی فرمایا جس کی چند مثالیں بھی ذکر کی گئی ہیں۔ ۴ کریم طرح پیز مقام کو اُجا کر کیا حقیق دیا تھا جسے آپ نے عملی طور استعال بھی فرمایا جس کی چند مثالیں بھی ذکر کی گئی ہیں۔

«حواله جات»» (۱) \_الاز هری، پیرڅمه کرم شاه، (۳۰ •۲۰ء) \_سنت خیرالا نام، لا هور، ضیاءالقرآن پیلی کیشنز ،ص:۱۸۴-۱۸۵ (٢)\_الاعراف، ٢: ١٥٢ (۳) سعیدی،غلام رسول، (۲۰۰۲ء) ۔ تبیان القرآن، لاہور،فرید بک سٹال، ج.۴۳،ص: ۲۷۵ (۴) \_الحشر،۵۹ (۵) \_ قشیری،ابوحسین مسلم بن حجاج، (۲۰۰۸ء) صحیح مسلم، بیروت، دارالکتاب العربی، کتاب الحج،ص:۵۳۷، رقم: ۳۲۵۷ (۲) ـ بخاری، ابوعبدالله محمد بن اساعیل، (۸۰۰۷ء) صحیح بخاری، کتاب النفسیر، بیروت، دارالکتاب العربی، ص: ۲۰۰۰، رقم: ۴۸۸۶ (۷) ابوالاعلى، سيد مودودى (۵+۲۰) تفهيم القرآن، لا ہور، اداره ترجمان القرآن، ج:۵، ص:۳۹۳-۳۹۴، (٨) \_ التوية ، ٢٩:٩ (٩) \_الاحزار،٣٣ (+۱)\_ابوالاعلى،سيدمودودي،تفهيم القران،ج:۴٫،ص: ۹۹\_۹۹ (۱۱)\_النسآء،۲۵:۲ (۱۲) \_ سعیدی،غلام رسول، تبیان القرآن، ج:۲،ص:۸۱۷ (۱۳) \_ النور، ۲۲: ۲۲-۵۱ (١٢٠) يعثاني مفتق حمد شفيع ، (٢٠٠٦ ) معارف القرآن ، كراجي ، ادارة المعارف ، ج: ٢، ص: ٢٣٧ (۱۵) \_الاحزار،۲۱:۳۳ (١٦) \_الازهري، پيرڅر کرم شاه، ضاءالقرآن، ج:۹،ص:۳۳ (12) \_النور، ۲۳:۳۲ (۱۸) \_ ابوالاعلى، سيد مودودي تفنيم القرآن، ج:۳ م. ٢٢٢ \_ ٣٢٨ (۱۹) \_النسآء، ۲: ۸ (۲۰) \_ امين محمد ترقى ، (۹۹۵ اء). المعجم الوسيط، بيروت ، عطيه دار الفكر، ج: ۲، ص: ۸۴ (۲۱) (۱) مسلم، رقم: ۱۸۳۵ (ب) بخارى، رقم: ۲۷ ۱ ۷ - (ج) قزوينى، محمد بن يزيد بن ماجة، (۹۹۸ اء). سنن ابن ماجه، بيروت، دار المعرفه، رقم ۲۸۵۹ (د) احمد بن حنبل، احمد، ابو عبد الله، (٢ + + ٢ ء). المسند، عمان، بيت الافكار الدولية، ج: ٢، ص: ١ ٢ ٦

(۲۲) \_ سعیدی، غلام رسول، تبیان القرآن: ج:۲، ص: ۲۱

۲۴:۴،۶ آلنسآء، ۲۳) (۲۴)\_ابوالاعلی، سیدمود ودی تفهیم القرآن، ج۱، ص ۳۶۸ (۲۵) \_الاز ہری، پیرمحد کرم شاہ، (۵۰۴۱ھ) \_ضاءالقرآن، لا ہور،ضاءالقرآن پلی کیشنز، ج۱،ص۳۵۹ (٢٢) \_ النسآء، ٥٩: ٣ (٢٤)-فاروقی ، محمد بوسف، (٢٠٠٥ء) \_ رسول الله ملتينية بحثيت شارع و مقنن، اسلام آباد، شريعه اكيد مي، ص. ٨-٩ (۲۸)\_آلعمران،۳۲:۳۳ (۲۹) \_(۱)لاز ہری، پیرمحد کرم شاہ، ضیاءالقرآن، ج:۱،ص: ۲۲۲ \_۲۲۲، (ب)الآمدی، محمد بن علی، (س-ن) \_الاحک ام في اصول الاحكام ، بيروت، المكتب الاسلامي، ن: ١،ص: ٢٧ mm:n2: \$2 (m.) (١٣). سجستاني، ابوداؤد، سليمان بن اشعث، (٥ + ٢ ٢ ء ). سنن ابوداؤد، كتاب السنة، بيروت، دارالفكر، ص: ٢٢٨، رقم الحديث: ٣٠٢ ٣ (٣٢). ترمذي، ابوعيسي محمدبن عيسي، (٢ • • ٢ ء). جمامع الترمذي، كتاب العلم، بيروت، دار المعرفه، ص: ٢٢٢ ، ١ ، حديث رقم: ٢٢٢٣ i.(""). بخارى، كتاب الصلاة، ص: ٨ + ١ ، رقم ٢ ٢ % ii-ايضاً، كتاب فضائل اصحاب النبي سَنْ يَنْتَمَ مَنْ مَنْ الله عَنْ المَال النبي مَنْ الله عنه المالا iii-ايضاً، كتاب مناقب الانصار، ص: ٥٨٨، رقم الحديث: ٣٩ • ٣٩ iv-مسلم، كتاب فضائل الصحابة، ص: ٩٩٨، رقم الحديث: • ١ / ١ - ١ ١ ٢ ٧-ترمذي، كتاب المناقب، ص: ١٣٩٧، رقم الحديث: • ٣٢٢ (۳۴). ۷۱-بخاری، کتاب العلم، ص: ۳۹، رقم الحدیث: ۲۱۱ ii-ايضاً، كتاب في اللقطة، ص: ٣٨٩-٢٥، رقم الحديث: ٣٣٣ ٢ iii-ايضاً، كتاب الديات، ص: • ٢٨٨ ، رقم الحديث: • ٣٩ ا iv- مسلم، كتاب الحج، ص: ۵۴۳، رقم الحديث: ۵ • ۳۳ i.(٣۵). ابوداؤد، كتاب النكاح، ص: ۱۹۳، رقم الحديث: ۱۱۱۱-۲۱۱۲ ii-ترمذي، كتاب النكاح، ص: ٢٨ ٩، رقم الحديث: ١٢ ١ ١ iii-احمدبن شعيب،ابوعبدالرحمن، امام،(۵ • • ۲ ء). سنن النسائي(المجتبيٰ)، كتاب النكاح،بيروت، جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### 

ششهابی علمی و تحقیقی مجلّه-العرفان دارالفكر، ص ٢ • ٥، حديث رقم الحديث: ٣٣٥٦ i.(٣٦). ابخاري، كتاب الصوم، ص: ٣٨٥، رقم الحديث: ٩٣٦ ? ii-مسلم: ii-مسلم: ii-مسلم iii-ابوداؤد: • ۳۳۹، ۱ ۳۳۹، ۲۰۳۹، ۷۳۹، ۱۰ ترمذی: ۲۲۷، ۷-ابن ماجه: ۱۷۲۱ (٣٧). i-مسلم ، كتاب الرضاع،ص:٥٨٧-٥٨٨، رقم الحديث: ا • ٣٦-٥ • ٣٣، ii نسائی، کتاب النکاح، ص: ۲۹۷-۷۹۷، رقم الحدیث: ۲۱۳۳-۳۳۲ iii-ابن ماجه، كتاب النكاح، ص: ٩ ١ ٢، رقم الحديث: ٣٣ ٩ ١ (٣٨). نيشاپورى، ابوعبدالله محمدبن عبدالله حاكم، (٢ • • ٢ ء). المستدرك على الصحيحين، بيروت، دارالمعرفه، ج ١ ،ص: ٨٢، رقم الحديث: ٣٢٣، (۲۹) \_ عسق الانی، احمد بن علی ابن حجر ، شهاب الدین، (۲۰ • ۲۰). فتح الباری شرح صحیح البخاری، بيروت ،دارالكتاب العلمي، ج: • ١ ، ص: ١٢ (۴۰) \_ شعراني، عبد الوهاب، (۱۳۵۹ هـ). ميز ان الشريعة الكبري، القاهرة، مكتبة البابي الحلبي، ج: ۱، ص:۴۸ (۴۱) \_ نووی، کی بن شرف،شافعی، (۵۷سار ۲۵) \_ شرح مسلم، کراچی، نورڅړ، ج:۱،ص:۴۳ (۴۲) \_ خنفی، ملاعلی قاری، (۱۳۹۲ ہے) \_ مرقات، شرح مشکوۃ، ملتان، مکتبہ امداد بیہ، ج:۲،ص:۳۳۳ (٣٣). شوكاني، شيخ محمد بن على، (٣٩٨ اهـ). نيل الاوطار، قاهرة، مكتبة الكليات الازهريه، ج: ۲، ص: ۴ (۴۴۴) \_ پھویالی،صدیق حسن خان، (س\_ن) \_ مسک المختام، حیدرآبادد کن، مکتبه عثانیہ، ص:۵۱۲-۵۱۳ (۴۵) \_ محم حميد الله، ذاكلر، (۲۰۰۳ء) \_ خطبات بهاولپور، اسلام آباد، اداره تحقيقات اسلامي، ص: ۲۹۸ \_ ۲۹۹ (۳۶)\_ايضاً،ص:۲۹۳ (۴۷) \_عثاني،مفتي څرتقي،(۱۹۹۱ء) \_ ججت حديث، لا ہور،ادارہ اسلامیات، ص۲۴ (۴۸) \_ ابوالاعلی، سید مود ددی، ( ۲۰۰۰ء ) \_ سنت کی آئینی حیثیت، لا ہور، اسلا مک پبلی کیشنز ، ص ۶۲ ۷ (۴۹) \_ سعیدی،غلام رسول، (۲۰۰۲ء) \_ شرح صحیح مسلم، لا ہور، فرید بک سٹال، ت:۲،ص:۷۸۷ (۵۰)\_الاعراف، ۱۵۷ (۵۱) به غازی، ڈاکٹر محمود احمد، (۲۰۰۷ء) بر محاضرات حدیث، لاہور، الفیصل ناشران، ص: ۱۲۵ به ۱۲۶

\*\*\*

# 🖗 مصادر ومراجع 🗞

 (1)\_القرآن (٢)\_ابن حنبل، احمد، ابوعبدالله، (٣ • • ٢ء). المسند، عمان، بيت الافكار الدولية (۳) \_ ابوالاعلى، سيد مودودى ( ۲۰۰۵ ء) تفهيم القرآن، لا ہور، ادارہ تر جمان القرآن (۴) \_ ابوالاعلى، سيد مودودى، ( • • • ٢ = ) \_ سنت كي آئيني حيثيت، لا ہور، اسلا مك يبلى كيشنز (۵) \_ احمدبن شعيب، ابو عبدالرحمن ، امام، (۵ • • ۲ ء). سنن النسائي (المجتبيٰ)، كتاب النكاح، بيروت، دار الفكر (۲) - الاز ہری، پیرچم کرم شاہ، (۲۰۰۳ء) - سنت خیرالا نام، لا ہور، ضیاءالقرآن پبلی کیشنز (۷) امین ، محدر قی ، معجم الوسط ، (۱۹۹۵ء) بیروت ، عطیه دارالفکر (۸) \_ بخاری،ابوعبداللَّه محمد بن اسماعیل، (۸۰ ۲۰ ) یصحیح بخاری، کتاب النَّفسیر، بیروت، دارالکتاب العربی (۹) \_ بھویالی،صدیق حسن، ( س ب ن) \_ مسک الختام، حیدرآبادد کن، مکتبه عثانیه (١٠) ـ تو مذي، محمدبن عيسيٰ ، ابوعيسيٰ، (٢ + • ٢ ء). جامع التر مذي، كتاب العلم، بيروت، دار المعرفه (۱۱) خِنْفِي، ملاعلی قاری، ( ۱۳۹۲ھ ) \_ مرقات، شرح مشکوۃ، ملتان، مکتبہ امداد بیہ (۱۲)\_سجستاني، ابو داؤد، سليمان بن اشعث، (۵ • • ۲ ء ). سنن ابو داؤد، كتاب السنة، بيروت، دار الفكر (۱۳) \_ سعيدي،غلام رسول، (۲۰۰۲ء) \_ بتيان القرآن، لا ہور،فريد بک سٹال، (۱۴) \_ سعیدی،غلام رسول، (۲۰۰۲ء) \_ شرح صحیح مسلم، لا ہور،فرید بک سٹال (10) ـ شعراني، عبدالوهاب، (١٣٥٩ه). ميزان الشريعة الكبرى، حلب، مكتبة المصطفى البابي الحلبي (١٦) يەشوكانى، يىخ محدېن على، (١٣٩٨ ھ ) يەنيل الاوطار، قاہرة ،مكتبة الكايات الاز ہر به (۷۷) \_عثانی، مفتی محرقتی، (۱۹۹۱ء) \_جیت حدیث، لا ہور، ادارہ اسلامیات (١٨) ـ عثاني، مفتي حمد شفيع، (٢٠٠٦ء) ـ معارف القرآن، كراحي،ادارة المعارف (۱۹). عسقلانی، احمد بن علی ابن حجر ،ابوالفضل شهاب الدین،(۳۰ • ۲۰). فتح الباری شرح صحیح البخاري، بيروت ،دارالكتاب العلمي (۲۰) \_ غازی، ڈاکٹر محمود احمد، (۲۰۰۷ء) \_ محاضرات حدیث، لاہور، الفیصل ناشران (۲۱) \_ فاروقی ،مجریوسف، رسول اللہ ﷺ محتیب شارع ومقنن، اسلام آباد، شریعہ اکیڈی (۲۲)\_قزويني، محمدبن يزيد بن ماجة، (۹۹۹ ۱ ء). سنن ابن ماجه، بيروت، دار المعرفه

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء | ¢\$                                             | ششمانى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان |
|--------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ،دارالكتاب العربي  | بن حجاج، (۸ • • ۲ء).صحيح مسلم ، بيروت           | (۲۳). قشیری،ابولحسین مسلم         |
|                    | يخطبات بهاولپور،اسلام آباد،اداره تحقيقات اسلامي |                                   |
|                    | ، ۲۷۱۵ ) ۔ شرح مسلم ، کراچی ، مکتبه نورڅد       | (۲۵)_نووی، کچٰ بن شرف، شافعی، (۵  |
| ف على الصحيحين،    | حمدبن عبد الله حاكم (۲ • • ۲ ء).المستدرك        | (۲۲)_نیشاپوری، ابوعبد الله م      |
|                    |                                                 | مكتبة العلم، بيروت،دارالمعرفه     |

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء إیی نظام کےخلاف صوفی تحریکات ہ حدوجهد شالي افريقيه تحتصوصي تناظريد الشري الثر سيدليم الثرف جائسي

#### Absract

Because of some incompetent people who call themselves Sufi, {Tasawwuf} is blamed of Ignorance and refraining from struggle in social terminology. But when we glance at the history of Sufis we see that where the Sufis remain busy in prayers citations and conception on the other side they not only raise slogan of truth against the Muslim rulers, but also take part strongly in the movements of independence against the non-Muslims dominations in their countries. They accepted martyrdom and faced the hurdles of captivity but did not accepted the domination of infiltrators on their lands. Noor-ud-Din Zangi, Sultan Zahir Babras and Ottoman Emperor Sultan Muhammad Fateh Struggle in the freedom movement against the colonization's systems. All of them were trained by Sufis.

Apart them the sufi personalities and movements of North Africa wrote a golden history of struggle and hard working against the modern colonization's systems The Egyptian Sufis stood up against Tarters in the leadership of imam Ezza- ud- Din Ibno Abdus Salam. Ahmad Urabi. Shaykh Hassan Adawi Shaykh Muhammad Aleesh and Shaykh Sharqawi resisted against Nepolian. In Sudan, Shaykh Muhammad Ahmad and Shaykh Abdullah Hassan resisted in Libya, Umar Mukhatar Struggled for emancipation

**Keyword:**Tasawwuf, Struggle,History of Sufis, Hurdles of CaptivityDomination of Infiltrators, Ottoman Emperor, Colonization's Systems

تصوف پر بےعلمی کاالزا مایک قدیم اور تجد دالزام ہے یعض وجوہ سے اس الزا مکوالیں شہرت ملی ہے کہ بہت سے تعلیم یا فتہ حضرات بھی اس فکری مغالطہ کے شکارہو گئے سے متاثر نظراً تے ہیں، بلکہ پچھلمی وثقافتی حلقوں میں تو اسے حقیقت نفس الامری ہی

اسٹینٹ پروفیسر: شعبہ عربی،مولا نا آزادیشنل یو نیور سی حیدرآبادد کن

مان لیا گیا ہے۔ اس الزام کے پس پشت ایک فکری دنظریاتی اختلاف بھی کار فرما ہے، جبکہ وہ مخرف تصوف بھی بڑی حد تک اس کا ذمہ دار ہے جس کا رڈ تصوف کی امہات الکتب میں موجود ہے، آج دنیا بھر میں ایسی بے شارنا م نہاد خالقا ہیں ہیں۔ لیکن عقابوں کے بعض نشیمن اگر زاغوں کے تصرف میں آجا کیں تو اس سے ان کی ماہتوں پر کو کی اثر نہیں پڑے گا۔ ندزاغ عقاب ہوجا کیں گے اور نہ عقاب زاغ ۔ لہٰذازاغ کے احکام کو عقاب پر جاری کرنے کی کوش علم ودانش کے مطابق نہیں ہے، ان دونوں کے درمیان فرق واضح طور پر نظر آتا ہے ۔ حقیقی تصوف حرکت وعمل اور جہاد و محبارت ہے ۔ دعوت و تبلیخ کے میدان میں صوفیائے کرام کی مساعی ان کے حرکت ونشاط کے ثبوت کے لئے کافی ہے۔ جنہیں آر زلا کی کتاب: The Preaching of Islam اور اس جیسی بہت

تصوف محبت کا پہا مبر، امن دشانتی کا داعی اور پُر امن بقائے باہم کا نقیب ہے کیونکہ یہی اسلام کا حقیقی پیا م اور اصلی دعوت ہے لہذا صوفیائے کرام کی جدو جہد عموماً پر امن ہی رہی ہے۔لیکن اگر بھی امن کی بساط بچھانے ، محبت کے پیغا م کو عالمگیر کرنے اور طاغوت کو مرتکوں کرنے کے لئے ضرورت پیش آئی تو صوفیاء نے عملی جدو جہد سے بھی گزیز نہیں کیا ہے، صوفیاء کے بیماں جہاد کی روایت مجاہدہ کی روایت کے ساتھ ساتھ ہی چلی آ رہی ہے۔اور بیمز دون روایت اس فتر روایت اس فتر موال میں کی ایوں کی نظروں سے بھی پوشیدہ نہیں ہے۔ پروفیسر گب (A.R.Gibb) لکھتے ہیں:

"تاریخ اسلام میں بار ہاا یسے موقع آئے کہ اسلام کے طح کر کا شدت سے مقابلہ کیا گیا لیکن بایں ہمہ وہ مغلوب نہ ہو سکا۔اوراس کی بڑی وجہ بیہ ہے کہ تصوف یا صوفیاء کا انداز فکر فورااس کی مدد کوآ جاتا تھا اورا سے اتی قوت وتو نائی بخش دیتا تھا کہ کوئی طاقت اس کا مقابلہ نہ کر سکتی تھی ۔ "(۲)

عصرحاضر میں صوفیاء کے کشف وکرامت ،محاہدہ وریاضت ، اخلاق وخدمت اور تبلیغ ودعوت کا ذکر تو بہت ہوالیکن اُن کی جد وجہد اور جہاد کا ذکر نہ ہونے کے برابر ہے۔خودان کے اپنوں نے اس موضوع کولائق اعتناء نہیں سمجھا۔اردوزبان میں راقم السطور کے علم واطلاع کے مطابق اس موضوع پر وقیع یا غیر وقیع ،طویل یا مختصر کوئی کا منہیں ہوا ہے۔ جب کہ عربی کی امہات کتب اور مغربی ملکوں نے'' آرکیوز''صوفیاء کے جہاد کے تذکروں سے پُر ہیں۔

ابن جوزی کی کتاب ''صفة الصفوه ''میں ایک خاص باب ہے جس میں اوائل صوفیاء جہاداوران کے مجاہدانہ کارناموں کا تذکرہ ہے۔ بیتما مصوفیاء دوسری صدی ، جری سے تعلق رکھتے ہیں۔ اور انہوں نے مجاہدہ و جہاد میں اپنی عمریں فنا کر دیں۔ (۳) کا تذکرہ ہے۔ بیتما مصوفیاء دوسری صدی ، جری سے تعلق رکھتے ہیں۔ اور انہوں نے مجاہدہ و جہاد میں اپنی عمریں فنا کر دیں۔ (۳) عبر اللہ ابن مبارک ( متوفی : ۱۸۱ھ) ، جو کہ صوفیاء میں سے ایک نظری وعملی صوفی محبول نے اسلام میں سب محبر اللہ ابن مبارک ( متوفی : ۱۸۱ھ) ، جو کہ صوفیاء میں سب محبر اللہ ابن مبارک ( متوفی : ۱۸۱ھ) ، جو کہ صوفیاء میں سے ایک نظری وعملی صوفی محبر اللہ ابن مبارک ( متوفی : ۱۸۱ھ) ، جو کہ صوفیاء میں سے ایک نظری وعملی صوفی مجاہد سے ۔ انہوں نے اسلام میں سب سب پہلے زہد وضوف اور جہاد کے موضوع پر کتابیں تصنیف کیں۔ ان کے حوالے سے خطیب بغدادی لکھتے ہیں: سب پہلے زہد وضوف اور جہاد کے موضوع پر کتابیں تصنیف کیں۔ ان کے حوالے سے خطیب بغدادی لکھتے ہیں: ''کان لا یخوج الا الی الحج او الجھاد . ''(۲)

شیخ ابرا ہیم ادھم تصوف کی ایک معروف شخصیت ہیں کیکن شاید اکثر کان اس حقیقت سے نا آشنا ہوں کہ وہ جتنے بڑے عابد

### جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### 

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان شب زندہ دار تھاتنے ہی بڑے مجاہد وشہسوار بھی تھے۔ بیزن حملوں سے دفاع میں انہوں نے نمایاں کر دارا داکیا۔اور ابن کثیر کے مطابق بحیرہ روم (Mediterranean Sea) کے ایک جزیرے میں سرحدی چوکی برنگرانی کرتے ہوئے ان کی وفات ہوئی۔(۵)

شقق بلخي شخ ابرا ہیمادهم کے شاگر دومرید تھے۔امام ذهب اور ابن شاکو کتبی حاتم سے فقل کرتے ہیں: '' میں شقق بلخی کے ساتھ رومیوں کے خلاف صف جنگ میں تھا اور یہ جنگ اس قدر ہولنا ک تھی کہ صرف اڑتے ہوئے سر، حمکتے ہوئے نیز ےادرکاٹتی ہوئی تلوار س ہی نظرآ رہی تھیں' ۔ (۲)

صوفیاء کے شیخ اکبرمی الدین ابن عربی ( متوفی ۲۲۸ 🖉 ۱۲٬۰۰ ء ) نے صلیبی جنگوں کے دوران حملہ آوروں کیخلاف امت مسلمهاوراس کے حکمرانوں کو بیدارکرنے میں نمایاں کر دارادا کیا۔اوراس کا اعتراف معروف مصری ادیب ومصنف احمدامین سمیت متعدد معاصر مورخین نے کیا ہے۔(۷) ایک عرب نثر ادامر کی محقق و مصنف ڈاکٹر ماجد عرسان انہوں نے اپنی کتاب مين ُ هكذا اظهر جيل صلاح الدين و هكذا عادت القدس " الملك المظفر " كنام شيخًا كبركي أيك وصيت كا ذکر کیا ہے جس میں انہوں نے اس بادشاہ کو مغربی حملہ آوروں کے خلاف جہاد کی ترغیب دی۔اور یہ دصیت دمشق کی الاسد قومی لائبريرى (مكتبة الأسد الوطنية، بدمشق) مي مخطوط نمبر ٢٢٨ كي تت محفوظ ب (٨)

امام غزالی ( متوفی ۵۰۵ ھ/۱۱۱۲ء ) پر بہ بہتان عام ہے کہ انہوں نے اپنے عظیم موسوع عمل یعنی احیاءعلوم الدین میں جہاداوراسلامی مقدسات کے دفاع جیسےاہم فریضے کا ذکرنہیں کیا جب کہ ان کا عہد صلیبی دراندازوں کا عہد تھا چھن کسی ایک کتاب میں جہاد کا ذکر نہ ہونے کی بنیاد پرتصوف کی اس عظیم کتاب کے مصنف پر جہاد کے مخالف ہونے کا الزام لگانا کم نظری کے سوائچ چین ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ امام غز الی صلیبی حملہ آوروں کے خلاف اسلامی دفاع کی اساس تیار کرنے والوں میں \_\_\_\_ایک بیں۔ڈاکٹر ماجد عرسان نے این شہرہ آفاق کتاب: "هک ذا ظهر جیل صلاح الدین و هکذا عادت القدس" (یعنی اس طرح صلاح الدین کی نسل تیار ہوئی اور اس طرح بیت المقدس بازیاب ہوا) میں دستاویز ی ثبوتوں کے حوالے سے لكھاہے كيہ بيت المقدس كى بازيابى سے قبل صلاح الدين ايوبى اورامام غزالى ميں مسلسل مراسلت وخط وكتابت قائم تقى ۔غزالى ایخ خطوط میں صلاح الدین ایو بی کو جہاد کی اہمیت وضرورت اور اسلامی آثار ومقد سات کی حفاظت وصانت کی تلقین کرتے تصاوران کی ذہنی وفکری تربیت و ہدایت کا کام کرتے تھے۔ (۹)

ڈاکٹر ماجد عرسان کے مطابق بغداد میں شیخ عبدالقادر جیلانی ( متوفی ۵۶۱۱ 🖉 ۱۱۷۱ء) نے صلاح الدین ایو بی کی نسل کو تیار کیا۔ان کی خانقاہ صلیبی حملوں کے دوران شام وفلسطین کے مظلوم وبر بادمسلمانوں کی پناہ گاہتھی۔ جہاں ان تناہ حال لوگوں کو نہ صرف ٹھکانا ملتا تھا بلکہ انہیں روحانی وجسمانی تربیت بھی دی جاتی ہے۔اس خانقاہ کے تربیت یافتہ رضا کارہی تھے جن کے ذر یعہ حطین کے میدان میں ایو بی کی فوج کی اولین صفوں کی تشکیل ہوئی۔ شیخ کے وعظوں نے ان کے سینوں میں ایسی آگ

#### ¢----28----->

جردی تھی جس نے صلیبی دراندازوں کے خرمنوں کوجلا ڈالا۔ (۱۰)

پروفیسر خلیق احمد نظامی نے بھی امام غزالی اور شخ عبدالقادر کی ان کا وشوں کواپنی کتاب تاریخ مشائخ چشت میں ضمنا ذکر کیا ہے۔(۱۱) نظامی صاحب کے مطابق اسپین میں موحدین کی سلطنت کے قیام کا سہرا بھی امام غزالی کے سرجا تا ہے۔ کیونک انہوں نے ہی بانی سلطنت محمد بن عبداللہ تو مرت کوایک اسلامی حکومت قائم کرنے کے لئے اُبھارا تھا (۱۲) ابن خلدون نے بھی اس کا ذکر کیا ہے۔(۱۳)

صلیبی اورتا تاری دراندازوں سے نبردآ زماہونے والے مسلم حکمران اور فوجی قائدین بھی صوفی مشرب وطبیعت والے تھے۔سلطان نورالدین زنگی کا تصوف ایک واضح حقیقت ہے۔ابن خلکان کا بیان ہے: '' نورالدین زاہداور متقی ومجاہد بادشاہ تھے۔صوفیاء کی حد سے زیادہ تکریم کرنے پر ان کے بعض ساتھیوں نے انہیں ٹو کنے کی کوشش کی تو وہ بے حدناراض ہوئے اور کہا کہ میں انہیں کے ذریعہ اللہ سے فتح کی امیدر کھا ہوں۔'' (۱۲) مستشرق البرشا ندور (Alber Shandor) بھی نورالدین کے تصوف اور اُن کی جہادی سرگرمیوں کا ذکر کرتے ہوئے اینی کتاب:''Salahuddin the purest heor in Islam

پ ''نورالدین نے اپنی پوری زندگی جہاد کے لئے وقف کردی اور عمر بھرا یک صوفی کے جوش وجذبے کے ساتھ اس میں لگےرہے۔''(۱۵)

ہیت المقدس کے فاتح صلاح الدین ایو بی بھی ہر دوفکر دسلوک کے اعتبار سے صوفی تھے۔ان کے تمام سوانح نگاروں نے تصوف اور صوفیاء سے ان کی گہری دابستگی کا ذکر کیا ہے۔ عما داصفہانی نے لکھا ہے:

''بیت المقدس کی فتح کے بعدایو بی نے سیسیة المقیامة(Easter Church) کی حفاظت کا تھم دیااور فقہاء کے لیےایک مدرسہاور صوفیاء کے لئے ایک خانقادہ تمیر کرائی۔''(۱۲)

مصری سلطان ظاہر ببرس ( متوفی ۷۷۶ ھ/۱۲۷۶ء) کا شار عظیم مسلمان فاتحین میں ہوتا ہے ۔اسی نے ۱۷۷ رمضان ۱۵۸ ھ مطابق ۱۲۶۰ء میں معرکہ عین جالوت میں تا تاریوں کوتار سخ میں پہلی بارشکست دی تھی۔ یہ سلطان صوفیاء سے بے حد عقیدت رکھتا تھا وہ شہورصوفی شخ بدوی سے بیعت تھا۔اورصوفی خصر کردی کو ہمیشہ اپنے ساتھ رکھتا تھا۔( ۱۷) وسط الیشیا کی ریاستوں میں صوفیاء کا جہما د

صرف مصر وشام ہی نہیں بلکہ استعاری قوتوں کے خلاف صوفیاء کی جدو جہد کی شہادت بلقان قو قاز، روسی تر کستان اور سنجبا نگ کی تاریخ سے بھی ملتی ہے۔ داغستان ، انگوش اور چیچنیا میں نقشہندی صوفی سلسلے سے وابستہ صوفیاءاوران کے مانے والوں نے روسی نو آبادیاتی قوتوں کے خلاف جدو جہد کے علم کوصد یوں تک بلندر کھا ہے۔ ان مجاہدین نے چیچنیا میں روسی عاصبوں کے خلاف قربانی وفدا کاری کی ایسی تاریخ رقم کی ہے جو قرون اولی کے مسلمانوں کی یاد تازہ کر تی مصوفیا م

ششمابى علمى وتحقيق مجلّه-العرفان

غازی، حزہ بیگ اورامام شامل کی قیادت میں نقشبندی بزرگوں سے دورصد یوں تک اپنی جدو جہد کو جاری رکھا۔ امام شامل کی شخصیت تو دیومالائی کہانیوں کے کردار کی طرح بن گئی۔ آج بھی قو قاز کے علاقوں کے لوگ گیتوں میں امام شامل اوران کی مجاہدانہ کوشش کاذ کرملتا ہے۔ (۱۸)

عثانی سلاطین بالخصوص سلطان محمد فاتح ( متونی: ۱۴۸۱ء) کی تصوف اور صوفیاء سے وابستگی ایک تعلی حقیقت ہے، عثانی فتوحات کے پیچھے تصوف ایک بڑا محرک تھا، شخ سٹس الدین عاق کی تحریک پر ہی سلطان محمد فاتح نے قسطنطینہ کی فتح کاارادہ کیا تھا، بیایک قادری بزرگ تھے۔ فتح قسطنطنیہ کاذ کرحدیث شریف میں آیا ہے، (۱۹) جس میں فاتح اور اس کی فوج ددنوں کی تعریف کی گئی ہے۔ (۲۰)

شالى افريقهاور صوفياء

شالی افریقد ابتداء بی سے تصوف کا قلعد رہا ہے۔ مصر سے لیکر مراکش تک پھیلی ہوئی خانقا ہیں رباطیں ، زاویے اور مقامات اولیا اس امر کے گواہ ہیں۔ اگر چہ بیخا نقا ہیں بنیا دی طور پرتز کیفن اور تغییر باطن کے مراکز تھیں۔ لیکن ساتھ بی ساتھ دہ ساجی زندگی کا محور بھی تھیں۔ اہل تصوف کی محبوبیت اور مرجعیت کا سبب صرف ان کا زہد و تفوی ہی نہیں تھا، بلکہ ان کی ساتھ دہ خدمات ، اسلام کی نشر وا شاعت میں ان کا حصد اور اسلام کے علمی وفکری دفاع میں ان کا زہد و تفوی ہی نہیں تھا، بلکہ ان کی ساجی خد طور پر صوفی تح دیکات کو بورے شالی افریقہ میں غیر معمولی اہمیت کا حامل بنادیا تھا۔ گز شتہ صدی کے اوائل تی نہ خصول نے مجموع بلکہ پورے بر اعظم میں تصوف کو اسلام کے ماد پر جانا جا تا تھا، اور آج بھی افریقہ سے بہت سے خطوں میں یہی

# ¢.....}

ششماہی علمی ونخفیقی مح<u>لّہ-العرفان</u>

معرکے کے لئے تیارکیا بلکہ بنفس نفیس اس میں شرکت بھی گی۔

امام عز الدین عبدالسلام (متوفی ۲۹۲ ھر/۱۲۲۱ء) سلطان الصلحاء ہونے کے ساتھ ساتھ عملی ونظری صوفی تھے۔ان کے متصوفانہ نظریات ان کی تصنیفات میں جا بحا ملتے ہیں۔علاوہ ازیں وہ ایک صاحب نسبت صوفی بھی تھے۔سیوطی کے بقول انہیں شیخ شہاب الدین سہروردی سے اجازت اور خرقہ تصوف حاصل تھا۔ (۲۲)

امام عزالدین عبدالسلام نے شاذلی سلسلہ تصوف کے بانی شیخ ابوالحن شاذلی (متوفی ۲۵۲ ھ/ ۱۳۵۸ء) سے بھی روحانی استفاضہ کیا تھا۔خودامام شاذلی شالی افریقہ کے بزرگ ہیں جو''ر هبان فی اللیل ''اور''فو سان فی النھار' 'کی مثال تھے۔ انہوں نے مصر کے شہر منصورہ میں پیش آمدہ معرکے میں اپنے خلفاءومریدین کے ساتھ شرکت کی تھی۔ بیہ معرکہ ۱۳۵۰ء میں لوک نہم کی زیر قیادت ہونے والے صلیبی حملے کے نتیج میں بر پا ہوا تھا۔ ( ۳۲) ممادالدین جنبلی نے لکھا ہے :'' امام شاذلی رضا کارانہ طور پرضح فجر سے لیکر مغرب تک، سکندر بیان فوجی چو کیوں پر گھرانی میں مصروف رہتے تھے۔'' ( ۲۴)

ماضی ہی کی طرح جدید استعاری نظام کے خلاف بھی شالی افریقہ کی صوفی تحریکات و شخصیات نے جہاد وو مجاہدہ کی ایک سنہری تاریخ رقم کی ہے۔ جدید مصر کی تاریخ میں عر ُ ابی انقلاب ایک سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔ نپولین بونا بارٹ کی استعاری حکومت اور نو آبادیاتی نظام کے خلاف بر پا ہونے والے اس انقلاب کی قیادت کرنے والے احمد عر ُ ابی پاشا (۱۸ ۸۲ – ۱۹۱۱ء) جن کی نام کی نسبت سے اس انقلاب کو ''المثور ہ العُو ابیدہ '' کے نام سے یاد کیا جا تا ہے، ایک صوفی عالم تھے۔ یواور ان کے ساتھ رات میں ذکر وعبادت میں معروف رہتے تھے اور دن میں نپولین کی فوجوں کے ساتھ معرک آرائی میں ۔ شوتی ابوظیل نے شخ عرابی اور ان کے ساتھیوں کی فدا کاری اور قربانی کا بہت ہی دل آویز تذکرہ کیا ہے۔ (۲۵ ) احمد عرابی کی مجلس قیادت میں شخ حسن العدوی، شخ محمد علین اور ایو علیان شاذ کی جیسے مشہور صوفیاء شامل تھے، عرابی کی اس کے دوسرے تمام رفقا بھی صوفی طینت وطبیعت کے لوگ تھے۔ (۲۲ )

الجبرتی ۵۹۷ء میں نپولین کے حملے اور اس کے نتیج میں پیش آنے والے وقائع واحداث کے چیثم دید مصری مورخ الجبرتی نے اس حملے کے خلاف صوفیاء اور خانقا ہوں کی مزاحت و مدافعت کا مفصل ذکر کیا ہے۔انہوں نے خانقا ہوں اور زوایا میں ہونے والی جنگی تیاریوں کا تذکرہ بھی کیا ہے۔(۲۷)

صوفیاء کی صفوں میں تنظیم وتجربے کی قلت ،فرانسیس فوجوں کی تربیت اوراسلحہ دونوں میں غیر معمولی برتر کی اوران سب سے متز ادغداروں کی مدد سے فرانسیسی نوآ بادکاروں کو کا میا بی ملی اور مصران کے زیزیکیں آ گیا۔لیکن پورے فرانسیسی عہد میں صوفیاء کی مزاحت اور جدو جہد جاری رہی۔

شیخ شرقاوی کی جرأت

جب نپولین کو جبر واستیداد کے ذریعے اپنے اقتدار کو شخکم کرنے میں کامیابی نہیں ملی تو اس نے دادودہش کواپنا ذریعہ

# ¢·····}

بنایا۔ چنانچہ جبرتی لکھتے ہیں کہ نپولین نے صوفی مشائخ کواپنی طرف ماکل کرنے کے لئے ان کے اعزاز وتکریم کا ایک پروگرام مرتب کیا۔ اور سلسلہ شاذلیہ کے شیخ طریقت شیخ شرقا وی کو بلایا اور انہیں فرانسیسی حجنڈے کے رنگوں سے بنی ہوئی شال اوڑھانا چاہا تو شیخ نے اسے زمین پر بچینک دیا۔ نیپولین بے حد غضبناک ہوا اور تر جمان کے ذریعہ سے بولا کہ وہ اس شال کے ذریع کی تکریم کرنا چاہتا ہے۔ بیہ شال حکومت اور اس کے ایوانوں میں ان کے قدر وعظمت میں اضافے کا موجب ہوگی۔ تو شیخ شرقا وی نے مجاہدا نہ شوکت وجلال کیساتھ جواب دیا وہ حکومت اور اس کے ارکان کی نگا ہوں میں عزت پانے کے بدلے میں ربَّ العزت اور عوام کے سامنے بعزت نہیں ہونا چاہتے ہیں۔ (۲۸)

شیخ شرقادی کے دوسر مصوفی ساتھی شیخ مہدی نے ۳ مار پن ۱۹۹ کاء میں فرانسیسیوں کے ساتھ ہونے والے معرکہ سنہور میں قائدانہ کردارادا کیا تھا۔ شیخ مہدی اوران کے پندرہ ہزار ساتھیوں نے اس معرکے میں جس جانبازی کے ساتھ مغربی در اندازوں کا مقابلہ کیا اس نے کرنل لو پور کے چھکے چھڑا تے اور انہیں پسپا ہونا پڑا۔ مصر کے دوسر مصوفی بزرگ جنہوں نے فرانسیسی نوآباد کاروں کا مقابلہ کیا اور قتل و تعذیب کا شکار ہوئے ان کی فہرست بے حد طویل ہے۔ ان میں سر فہرست شیخ سادات، شیخ خمد کریم اور شیخ حکم مرافی و تعذیب کا شکار ہوئے ان کی فہرست بے حد طویل ہے۔ ان میں سر فہرست شیخ خمد سادات، شیخ خمد کریم اور شیخ حکم مرافی و منامل ہیں۔ اول الذکر نے قاہرہ کے پہلے انقلاب کی قیادت کی تھی۔ جب کہ شیخ تاہرہ کے دوسر کیا تقلاب کیا کہ دور جنما تھے۔ وہ از ہر کے فارغ التحصیل، نقیب الا شراف اور اعلی پائے کے صوفی تھے۔ (۲۹) مصر میں نوآبادیاتی نظام کے خلاف صوفیاء کی جدو جہد کی تاریخ بے حد طویل ہے۔ ان میں اس کا احاطہ آنا تو کیا اس کی خاطر خواہ تصویر کشی بھی کہ جارت کی ہے جبرتی کی کتاب: '' التار ہی نا اور ڈلکر شوقی ابوطیل کی تصوفی نے۔ ''الاسلام و حر کات التحرد العو بیھ '' جیسی کتا ہوں کے ذریعہ ہی اس کا کسی قدر اندازہ کی جالے میں اس کا احاطہ ایک تاریخی حقیقت کا ذکر کرنا چاہوں گا۔

سلیمان حلبی کی فدا کاری

فرانس کاانسان میوزیم (Museede Homme) عالمی شہرت کا عجائب خانہ ہے جو پیرس کے ایک محل میں قائم ہے۔ اس میوزیم میں ایک جگہ دوانسانی کھو پڑیاں رکھی ہوئی ہیں ایک کھو پڑی کے پنچ لکھا ہے:'' مجرم سلیمان حلی'' جبکہ دوسری کھو پڑی کے پنچ تحریر ہے:'' عبقری ڈیکارٹ'' سلیمان حلی کی کھو پڑی عجائب خانہ کے ہر زائر کی توجہ اپنی طرف کھینچتی ہے کہ آخرا ڈیکارٹ کے قریب جگہ کیوں ملی ؟ اور دونوں میں کیا قد رمشترک ہے۔شاید دونوں میں ایک ہی چیزمشترک ہے کہ فرانسیسیوں کی نظر میں دونوں کی تاریخ اور اس سے بڑھ کرنفسیاتی اہمیت ہے، سیا لگ بات ہے کہ دونوں کی اہمیت کی جہت ایک نہیں ہے۔ ڈیکارٹ کی کھو پڑی اگر تعظیم واعتز از کے لئے رکھی گئی ہے تو سلیمان حکوی کی کھو پڑی تحقیر اور جذبہ انتقام کے تسکین کے لئے تحفوظ

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء                   | ¢                                                            | ششماہی علمی و تحقیقی مجلّہ-العرفان   |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| رے کےخلاف پچچلے دوسوسال سے           | کے لئے اس نام نہاد گناہ گارسلیمان حکبی اورا سکے عقید         | اس شکست اور نفسیاتی خفت کو کم کرنے   |
| نظیم جرم ہے۔ بیر بیت پسندسلیمان      | ناہ اسلام کے ساتھ ساتھ انسانیت کی نظروں میں بھی <sup>ع</sup> | بیرگناہ کرتے چلے آ رہے ہیں۔اور بیرگن |
| یں فدا کاری کی بیہ مثال قائم کی تھی۔ | سے تعلیم یافتہ تھا۔ادرا <i>س نے صرف ۲</i> ۲ سال کی عمر می    | حلبی تصوف کا پروردہ اور مشائخ از ہر۔ |
| نىيت سوز سز ائىي دى گى تھيں _انہيں   | فیاء شیخ محمد سادات کو جنزل کلیبر کی جانب سے جوانسان         | معاصرد ستاويزات كےمطابق يشخ الصو     |
|                                      | ىيانتهائى قدما تلهايا تھا۔(٣٠)                               | کاانتقام لینے کے لئے سلیمان حلبی نے  |
| ربھی عالمی شہرت رکھتی ہے۔صاحب        | لاف مہدی سوڈانی( ۱۸۴۳_۱۸۵۵ء) کی جدوجہد                       | برطانوی نوآبادیاتی نظام کےخل         |

<sup>۷٬</sup>سن ۹۷ حد ( ۱۲۹۷ حد) میں سوڈان میں محمد احمد سوڈانی نامی ایک شخص خاہر ہوئے۔ انہوں نے خود بھی اپنے مہدی ہونے کا دعوی نہیں کیا.....وہ اپنی نیکیوں کی وجہ سے مشہور تتھ اور ان کا تعلق مشائخ تصوف سے تھا۔ ان کے مریدین وتبعین کی بڑی کنڑت تھی۔ جب سوڈان میں انگریز داخل ہوئے تو انہوں نے ان کا مقابلہ کیا اور ان سے بہت ساری لڑا ئیاں لڑیں۔ ان کا معاملہ عجیب تھا انگریز توپ وتفنگ کے ساتھ ہوتے تھے کین وہ اور ان کے رفقاء قدیم اور روایتی ہتھیا روں سے ہی ان کا مقابلہ کرتے تھے۔''(۳)

مہدی سوڈ انی اور څر عبداللہ حسن کی جدوجہد

حلية البشب لكھتے ہيں:

انگریزوں کے خلاف محمد احمد معروف بہ مہدی سوڈانی کی جدو جہداتی طویل وشدید تھی کہ ان کی شخصیت میں دیو مالائی عناصر شامل ہو گئے، یہ بھی مشہور کردیا گیا کہ انہوں نے مہدیت کا دعویٰ کیا ہے، انہیں کی طرح صومال کے صوفی محابد شخ للد حسن کے بارے میں بھی زورو شور سے بیر پر پیگنڈا کیا گیا کہ انہوں نے بھی مہدیت کا دعوی کیا، شخ محمد عبداللہ نے ہمیشہ اس بات کی نفی کی اور خود کوصوفی ڈرویش قرار دیا۔ اس صوفی بزرگ نے انگریز مستعرین کے خلاف حریت و آزادی کی ایی مشتعل جلائی جس سے صومالیہ کے آزاد ہونے تک حریت پی پر رگ نے انگریز مستعرین کے خلاف حریت و آزادی کی ایی مشتعل محمد عبداللہ صومالی کے آزاد ہونے تک حریت پی پندر وشنی حاصل کرتے رہے۔ بعض حضرات کا خیال ہے کہ محمد اور زن محمد عبداللہ صومالی کے خلاف دعوی مہدیت کا پر و پیکنڈا خود انگریزوں کا پیدا کر دہ مستد تھا۔ اور یہ بات بعیداز قیاں نہیں ہے کہ یہ محمد عبداللہ صومالی کے خلاف دعوی مہدیت کا پر و پیکنڈا خود انگریزوں کا پیدا کر دہ مستد تھا۔ اور یہ بات بعیداز قیاں نہیں ہے کہ یہ محمد عبداللہ صومالی کے خلاف دعوی مہدیت کا پر و پیکنڈا خود انگریزوں کا پیدا کر دہ مستد تھا۔ اور یہ بات بعیداز قیاں نہیں ہے کہ یہ عبد ہیں ہی خوبل ہے دی تھی اور خی تھی میں تکریں ہے کہ بی

محمد عبدالل<sup>ده</sup>ن بین سالوں تک ان نوآباد کا روں کے خلاف سینہ سپر رہے اور متعدد بارانہیں ہزیم<sup>ی</sup>وں سے بھی دوحیار کیا۔ڈاکٹر عبداللّٰدابراہیم عبدالرزاق نے اس صومالی صوفی تحریک اوراس کی جدوجہد کا<sup>مف</sup>صل طور پرتعارف کرایا ہے۔( ۳۲)

<mark>مغرب عربی میں صوفی تحریکات کی جدوجہد</mark> شالی افریقہ سے مشرقی گوشے سے جب ہم اس سے مغربی گو شے کی طرف رُخ کرتے ہیں تو ہمیں قدم قدم پر صوفی

لیبیا کا نام آتے ہی عمر مختار کا نام زبانوں پر آجا تاہے تعلیم کی غرض سے ملی طور پر لیبیا پہنچنے سے پہلے راقم السطور بھی اس غلط نہی کا شکارتھا عمر مختار کوئی شدت پسندیا پھر کوئی کا مریڈ قتم کے مسلمان رہے ہوں گے۔لیکن بعد میں معلوم ہوا کہ وہ لیبیا کے ایک بڑے سلسلہ تصوف یعنی سنوی سلسلے سے دابسۃ صوفی تھے اورخود بھی مشائخ سلسلہ کی طرف سے ماذ دن دمجاز تھے۔اوراس بڑی سنوسی تحریب آزادی کا حصہ تھے جس کا آغاز سیدی احمد شریف سنوسی نے کیا تھا۔اس سلسلے کی بنیادیشخ محمہ بن علی سنوسی کے ہاتھوں پڑی تھی اور اس کا شروع ہی سے بیدامتیا زتھا کہ اس سلسلے کی خانقا ہوں میں ذکر وفکر کے ساتھ ساتھ آلات حرب کے استعال کی تر بیت اورتعلیم بھی دی جاتی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ ۱۹۱۱ء میں جب اٹلی کے آمرمسولینی نے لیبیا پرحملہ کیا تو نوآبادیاتی نظام کےخلاف جدوجہد کرنے والی صوفی تحریکوں میں سلسلہ سنوسیہ سب سے نمایاں ہو کر سامنے آیا کیونکہ اس سلسلے کے نتائج و وابتتگان ایمانی حرارت کے ساتھ ساتھ جنگی تربیت سے بھی آراستہ تھے۔موزعین کا اتفاق ہے کہ اس سلسلے نے لیبیا سے جہل و توہم کودورکرنے اورعلم وعمل کی نشر واشاعت میں زبر دست کر دارا دا کیا ہے۔اس سلسلے کے بانی لیبائی تحریک آ زادی کے قائداعلی سیدی احدسنوی کے دادا تھے۔شخ احدسنوسی اوران کے ساتھیوں نے اپنی سرفر وثق سے قمر ون اولی کے محامدین کے بادتا زہ کر دی تھی۔ شیخ احد شریف تصوف اور جہاد کی جامعیت کا اعلیٰ نمونہ تھے۔اا9اء میں جب اٹلی نے حملہ کر کے لیبیا کواپنی نوآ بادیات میں شامل کرنے کی کوشش کی تو صوفی تحریکات بالخصوص سلسلہ سنوسیہ کے بزرگ میدان کا رزار میں اتر آئے۔اطالویوں نے اعلان کیا کہ دہ طرابلس اور برقہ پر پندرہ دن میں قبضہ کرلیں گے۔انگریز جرنلوں نے اسےاطالویوں کی حربی پنجنگی قرار دیا اور پہ خیال ظاہر کیا کہ اس معر کے کوسر کرنے میں انہیں کم از کم تین ماہ کا دقت لگے گا۔لیکن سلسلہ سنوسیہ کی بے مثال شجاعت ومزاحمت نے انگریز جرنلوں کے انداز دں کوبھی غلط ثابت کردیا ادراطالویوں کوان دونوں شہروں پر قبضہ کرنے میں یورے پندرہ سال لگ

ششمابی علمی وتحقیق مجلّه-العرفان

گئے۔اوراس کے بعد بھی آزاری کی جدوجہد کا سلسلدر کانہیں بلکہ ۱۹۵۹ء میں لیبیا کی آزادی تک سی نہ کسی شکل میں جاری رہا۔ دراصل سلسلہ سنوسیہ میں مزاحمت کی میروح سلسلہ شاذلیہ ہے آئی جواس سلسلے کی اصل ہے۔امام ابوالحن شاذ لی کی جہادی مساعی کا ذکر گذشتہ صفحات میں ہو چکا ہے۔ سلسلہ سنوسیہ کے صوفیاء کی شجاعت اور بے مثال جدوجہد کی بازگشت چہاردا تک عالم میں سنائی دے رہی تھی۔ ہندوستان کی صحافت اور ہندوستانی شعراء کے کلام میں بھی اس کا چرچا تھا۔ علامہ اقبال نے شہدائ طرابلس کے لہوکوالی جنس نایاب قرار دیا ہے جو جنت میں بھی دستیاب نہیں ہے۔ ( ۳۲ سال کی قرطی اور 'سیدالصحر اء' کے نام سے یاد کیا جاتا ہے وہ اطالوی فوجوں کے لئے خوف ودہشت کی علامت بن گئے تھے۔ انہوں نے دود ہائیوں تک اطالوی

الجزائركى آزادى اورصوفى تحريكات

الجزائر میں استعادی قوتوں کے ظلم وسم کی داستاں سب سے زیادہ خونچکاں ہے۔ چونکہ فرانس کا ارادہ الجزائر کو نہ صرف اپنی نوآبادیات کا حصہ بنانے کا تھا بلکہ اسے ہمیشہ کے لئے فرانس میں جذب کر لینے کا تھا۔ فرانسیمی تو سیع پندوں کا دعوی بھی یہی تھا کہ الجزائر فرانس کی سرز مین کا بی ایک حصہ ہے جے سمندر کے ذریعے اس سے الگ کر دیا ہے۔ اس نقط نظر کے بعوجب فرانس نے الجزائر میں صرف مال ودولت بٹور نے پر اکتفانہیں کیا تھا بلکہ اس ملک کی پہچان اور اس کے شخص کو مٹاد یے کا ارادہ بھی کیا تھا، بیصرف مال ودولت بٹور نے پر اکتفانہیں کیا تھا بلکہ اس ملک کی پہچان اور اس کے شخص کو مٹاد یے کا ارادہ نص نے الجزائر میں صرف مال ودولت بٹور نے پر اکتفانہیں کیا تھا بلکہ اس ملک کی پیچان اور اس کے شخص کو مٹاد یے کا ارادہ نص نے الجزائر کے فکر می تہذ ہی اور ثقافتی استعار نہیں تھا جیسا کہ انگریز اور دوسرے مستعمرین نے مصر سے ملائی تیا تک کیا، بلکہ فرانس نے الجزائر کے فکر می تہذ ہی اور ثقافتی استعار کی کوشش کی جس کے لئے غیر معمولی قوت اور ظلم وسم کیا گیا، دینی وقو می تشخص کی مطافت کے لئے الجزائر کی بھی سر بلف ہو گئے کیونکہ میں شخص اقوام وملل کو مالی وسائل سے زیادی کی جو تا ہے، فرانسیں نوآبادیاتی نظام نے اپنے اس مقصد کی تھی کیونکہ میں شخص اقوام وملل کو مالی وسائل سے زیادہ عزیز ہوتا ہے، مارسی دوآباد یاتی نظام نے اپنے اس مقصد کی تھیل کے لئے معبر دوں کو چر چوں میں تبدیل کر دیا ، عربی زبان کی جگہ فرانسیں کو مارس میں داخل کر دیا یہاں تک کہ عربی لیا تھا، دہاں کی صوفی تحریک رفار کی دیا تی مال کو دانسی نوآباد کاروں کو الجزائر میں تصوف کے اثر اور اس کی گر دیا تھا ہو دیا ہوں ہی صوفی تحریک دیا تھا، دول ہوں نے مال کو دیا ہو در انہیں کو تھا ہوں

صوفياء کی جدوجہداورفرانسيوں کااعتراف

الجزائر کی جدوجہدا ؔزادی میں جن صوفی تح یکات اورسلسلوں نے حصہ لیاان میں سلسلہ قادریہ، تیجانیہ، رحمانیہ، درقادیہ سنوسیہ اورطیبیہ وغیرہ نمایاں سلسلے ہیں ۔ فرانسیسی مورخ مارسیل ایمبیر کی لکھتا ہے: '' انیسویں صدی میں الجزائر میں ہونے والے بیشتر انقلاب کے پس پشت صوفی سلسلے تھے۔ امیر عبدالقادر بھی انہیں میں سے ایک سلسلہ قادر ہیہ کے شیخ تھے۔'' (۳۴) ایک دوسرافو جی ایر دینو ۱۸۴۵ء میں شالع اپنی کتاب 'الاخوان' میں لکھتا ہے:

# **§**....**35**....**)**

ششمابى علمى وتخقيقى مجلّمه-العرفان

··نوآبادیاتی نظام کے خلاف سب سے اہم کر دار صوفی تحریکات کا ہوتا ہے۔'

۱۸۴۵ء میں ہونے والے ظہرہ کے انقلاب کے بارے کیپٹن ریچرڈ کا بیان ہے کہ صوفیوں نے بیہ ہنگامہ برپا کیا تھا کیپٹن ریچرڈ کواس انقلاب کو کچلنے کے لئے متعین کیا گیا تھا۔ فرانسیسو ں نے اس انقلاب کو''صوفی سلسلوں کی شورش''کا نام دیا تھا کیونکہ اس میں قادری، رحمانی اور طبق کٹی سلسلوں کے مشائخ شریک بتھے۔

۱۹۲۴ء میں الجزائر کے فرانسیسی انسپکٹر جنرل کے آفس کی ایک رپورٹ کے مطابق حکومت کے خلاف شورش بر پا کرنے میں صوفی سلسلہ'' درقادیہ'' بے حد سرگرم ہے۔رپورٹ کے الفاظ میں ہے:

'' در قاو بیسلسلے کے صوفی ہمارے سخت ترین دشمن ہیں۔ کیونکہ ان کا مقصد سیاسی ہے۔ وہ لوگ از سرنو اسلامی مملکت قائم کرنا مذہب

چاہتے ہیں اور ہمیں یہاں سے بےدخل کرنا چاہتے ہیں۔ ریصونی سلسلہ جنوب میں زیادہ پھیلا ہوا ہے۔'(۳۵) ۱۸۳۰ء میں جزنل سویز کی قیادت میں فرانسیسی فوجوں نے تیجانی سلسلے کی' بعنادت' کو کچلنے کے لئے شہر عین ماضی پرلشکر کشی کی ریشہر شخ احمد عمار کا شہر تھا جو تیجانی بعنادت کی قیادت کررہے تصاور ایک خوں ریز لڑائی کے بعد فرانسیسی فو برفنار کرنے میں کا میاب ہو کیں۔ اور ایک عرصے تک حکومت نے انہیں الجزائر اور فرانس میں قید رکھا کیونکہ ان کے اثر و نیٹی نظر فرانسیسی حکومت نہ انہیں سزائے موت دینا چا ہتی تھی اور نہ انہیں آخر کرنے کا خطرہ مول لے کمی تھی جو میں بعناوت کی کمان شخ احمد عمار کی میں سزائے موت دینا جا ہتی تھی اور نہ انہیں آزاد کرنے کا خطرہ مول لے کمی تھی میں بعناوت کی کمان شخ احمد عمار کے بھائی شریف خمہ بشیر نے سنجالی حکومت نے انہیں بھی گر فنار کرلیا۔ تصوف اور جدد کی بیہ مشتر کہ میراث شریف خاندان کی اگلی نسلوں کو نتھل ہوئی ۔ چنا نچ شریف بشیر کے بیٹے شریف محمود اور ان کے بعد پو تے شریف

سلسلەر حمانىيەكى جہادى خدمات

نوآبادیاتی نظام کے خلاف سلسلہ رحمانیہ کی جدو جہد بھی آب زر سے کہ صی جانے کے قابل ہے۔اس سلسلے نے استعار ی فوجوں کے الجزائر میں داخلے کے ساتھ بغاوت وانقلاب کے جس علم کو بلند کیا وہ الجزائر کی آزادی تک بلندر ہا۔اس سلسلے کی اہم بعادتوں میں الحاج عمر کی بغاوت جو ارتمبر ۲۵۵۱ء میں ہوئی۔ شیخ ابن جارا تہ کی بغاوت جس کے شعلے ۳۰ مرمک ۹۷۸ء میں بلند ہو کے اور شیخ ہاتھی بن علی در دور کی بغاوت الجزائر کی تاریخ جنگ آزادی میں اہم مقام کی حامل ہیں۔

اس سلسلے کی مزاحمت وجدو جہد کی سب سے نمایاں بات میہ ہے کہ مردوں کے ساتھ ساتھ خوانتین نے بھی اس میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ جن میں فاطمہ نسومر کی بغاوت اور جدو جہد سب سے زیادہ قابل ذکر ہے۔فرانسیسی جزل روندون اور جزل میک موہن سے ہونے والی کٹی لڑا ئیوں میں انہوں نے حصہ لیا بلکہ بعض معرکوں کی قیادت بھی کی۔ایک معر کے میں ان دونوں جزنلوں کے ساتھ ساتھ آ خاجودی نام کا ایک الجزائر کی خائن بھی تھا معرک میں فاطمہ نسومر نے اس غدارکوا پنے ہاتھوں سے قتل کیا اوراپنی جان پرکھیل کراپنے ساتھی قائدا درالجزائر کی جنگ آ زادی کے ایک عظیم مجاہد شریف محمد بن عبداللہ بوبغلہ کی جان بھی

ششمابی علمی وتخفیقی محبّلہ-العرفان

بچائی۔لالہ فاطمہ کے ساتھان معرکوں میں مردوں کے ساتھ ساتھ خواتین کی بھی بڑی تعداد شریک ہوتی تھی۔آیت تسورغ کی لڑائی میں فاطمہ نسومر گرفتار کی گئیں اورانہیں جنوب کی ایک خانقاہ میں نظر بند کردیا گیا جہاں وہ سات سال مقیم رہیں اور ۲۲ ۱۔ میں محض پی سال کی عمر میں ان کا انتقال ہوا۔(۳۰۲)

امیر عبدالقادر جزائری کی بہادری

ان کی زندگی کا ایک انسانی پہلواس وقت دیکھنے میں آیا جب دمشق میں ایک زبر دست فرقہ وارانہ فساد کے وقت انہوں نے اپنے اثر ونفوذ کا استعال کر کے ہزاروں عیسا ئیوں کی جان بچائی۔روس، انگلستان اور فرانس نے سرکاری طور پران کی اس انسانی خدمت کا اعتراف کیا۔(۳۸)

امیر عبدالقادر علم تصوف میں بہت بلند مقام پر فائز تھے۔فن تصوف میں ان کی کتاب''المواقف' اس فن میں ان کے مقام ومر بنے کی گواہ ہے۔(۳۹) وہ صرف نظری ہی نہیں علمی عملی صوفی تھے۔ لوتھر وپ سٹوڈرڈ لکھتے ہیں:

" و كمان المسرحوم الأمير عبد القادر متضلعا فى العلم و الادب، سامى الفكر راسخ القدم فى التصوف لا يكتفى به نظر احتى يمارسه عملاً و لا يحن اليه شوقا حتى يعرفه ذوقا ." ( • ٣) يعنى مرحوم عبدالقادر الجرائزرى علم وادب ميل ماهر تق بلندفكر تقاور تصوف ميل رائخ القدم تق قصوف سے صرف علمى طور پرواقف نہيں تھ بلكه اسے ملاً برت بھى تھ انہيں صرف تصوف كا شوق ، ينہيں تقا بلكه وہ ايك با ذوق صوفى بھى ہے ۔ مراکش میں بھی صوفی شخصیات وتر یکات نے فرانسیمی اور ایسینی نوآبادیاتی نظام کے خلاف مزاحت وجدو جہد کی طویل تاریخ رقم کی ہے۔ سلسلہ یتجانیہ نے مراکش موریتانیہ اور سیزیگال وغیرہ میں در اندازوں کا ڈٹ کر مقابلہ کیا تھا۔ مراکش و موریتانیا میں نوآبادیاتی طاقتوں کے خلاف جدو جہد کرنے والے صوفیاء کی تعداد بھی کافی ہے جن میں سرفہرست شیخ عبد الکریم خطابی ( ۱۸۸۲ – ۱۹۲۳ء ) کا نام آتا ہے۔ اس صوفی مجاہد نے ایسینی اور فرانسیمی افواج کو گی بارتکست دی۔ ان کے مقابلہ میں ایسینی فوجوں کو انوال کی لڑائی میں زبردست ہزیمت کا سامنا کرنا پڑا اس فیخ کے بعد ایک طرف تو ان کی شہرت پوری دنیا میں سخطابی ( عمد الر مقابلہ کی نام آتا ہے۔ اس صوفی محاہد نے ایسینی اور فرانسیمی افواج کو گی بارتکست دی۔ ان کے مقابلہ میں ایسینی فوجوں کو انوال کی لڑائی میں زبردست ہزیمت کا سامنا کرنا پڑا اس فیخ کے بعد ایک طرف تو ان کی شہرت پوری دنیا میں کے رفقاء ان دونوں ملکوں کی مشتر کہ فوج سے بہت دنوں تک مقابلہ جاری نہ رکھ سکے۔ اور شی نے ہاتھ طالبا۔ شیخ خطابی اور ان و میں ان کا انتقال ہوا۔ اس میں مشہرت پر نیت کا سامنا کرنا پڑا اس فیخ کے بعد ایک طرف تو ان کی شہرت پوری دنیا میں اسی فوجوں کو انوال کی لڑائی میں زبردست ہزیمت کا سامنا کرنا پڑا اس فیخ کے بعد ایک طرف تو ان کی شہرت پوری دنیا میں ایسی فوجوں کا دونوں ملکوں کی مشتر کہ فوج سے بہت دنوں تک مقابلہ جاری نہ رکھ سکے۔ اور شی نیوں کے ہاتھ طالبا۔ شیخ خطابی اور ان و میں ان کا انتقال ہوا۔ اس میں میں مراکش میں دوسر انہ منام شیخ محمد بیا ہوں کا ہموں آپ کی شہادت ہوئی لیکن و میں ان کا انتقال ہوا۔ اس میں مراکش میں دوسر انہ می میں تک مراکسی میں کی کی کی ہوں آپ کی شہادت ہوئی کیں ان مروفی بزرگ کی بر مثال جدو جہد نے مراکش کی آزادی کی ران ہموار کی فرانسیہ وں کے ہاتھوں آپ کی شہادت ہوئی لیکن تو نے این خون سے مزاحمت کی جو شی دو تر کی تھی اس کی روٹنی میں اہل مراکس آزاد دی کی میں جنوب سے دو کی کی شہادت ہوئی کی کی تو نے سی تو نی کی تو کی کی تو تا ہوں ہی کی شہادت ہوئی کی تو نوآباد یاتی نظام کے خلاف صوفیاء کی جدو ہو میں کی اور می خوش سے ہو ہوں کے بعد ہیا بات پور نے بیتیں و اعتاد ہے کہی جا میں تو ہو میں ان اللیل و فرسان النہ ان کا ہوں ' رہیں۔

# خلاصهءكلام

ا۔ تصوف امن دشانتی کا داعی تھا اور ہے مگر جب بھی طاغوتی طاقتوں کی طرف سے مسلمانوں کو محکوم بنانے اوران کے علاقوں پر تسلط جمانے کی کوشش کی تو صوفیاء نے مزاحت کا پر چم بلند کیا، یہ سلسلہ حضرت عبداللہ بن مبارک سے شروع ہوکر حضرت ابراہیم بن ادھم، شیخ شفیق بلخی، شیخ اکبر محی الدین ابن عربی اور اما م غزالی سے ہوتا ہوا شیخ عبدالقادر جیلانی تک پینچتا ہے۔سلطان صلاح الدین ایو بی آپ ہی کا تربیت یا فتہ تھا۔

۲۔امام شامل اوردیگرنقشبندی مشائخ نے روتی غاسبوں کےخلاف جراًت، وبہادری اورفدا کاری کی تاریخ قم کی، ۳۔ شالی افریقہ میں مصر سے مراکش تک پھیلی خانقا ہوں نے آزادی کی جدوجہد کوخون جگر سے شینچا ،صوفیاء سے عقیدت رکھنے والے سلطان ظاہر مبرس نے تا تاریوں کو پہلی مرتبہ شکست سے آشنا کیا اوراس فتح میں سلطان الصلحاء امام غزالی عبدالسلام کی طرف سے ہمت افزائی اور آپ کے مواعظ کا بہت کر دارتھا۔

۷ مصر پر نپولین کے حملے کے بعد مصر کی آزادی کے لئے چلنے والی تحریک میں مصری خانقا ہوں نے بھر پور حصہ لیا،ان صوفیاء میں شخ شرکاوی، شخ مہدی، سلیمان حلبی اور شخ عمر مکرم کے نام نمایاں ہیں۔ <u>ششمان علی و تحقق مجلہ - العرفان</u> ۵ - لیبیا کی آزادی میں شیخ عرفتار سنوی نے اہم کر دارادا کیا جو اس سنوی تحریک آزادی کا تسلسل تھا جس کی بنیا دشخ احمد سنوی اور شیخ خمر سنوی نے رکھی تھی - ان حضرات نے اٹلی کو قتلست سے دوج ارکیا۔ ۲ - الجزائر پر فرانس کے تسلط کے بعد صوفی تحریکات کے منظم جدو جہد کی، خود فرانیسیوں نے صوفیاء کی مزاحمت میں قوت کا اعتراف کیا، اس تحریک میں خواتین نے بھی جرائم تندانہ کر دارادا کیا، امیر عبدالقا در الجزائر کی کا نام جدو جہد کی اس تحریک توت کا اعتراف کیا، اس تحریک میں خواتین نے بھی جرائم تندانہ کر دارادا کیا، امیر عبدالقا در الجزائر کی کا نام جدو جہد کی اس تحریک ک - مراکش میں فرانسیسی اور چین نوآبادیاتی نظام کے خلاف جدو جہد میں صوفیاء نے دونوں ملکوں کی فوج سے جہاد کیا، اس حوالے سے شیخ عبدالکر یم اور ان کے بیٹر تحمہ بن عبدالکر یم کا کر دار زمانا کیا، امیر عبدالقا در الجزائر کی کا نام جدو جہد کی اس تحریک اس حوالے سے شیخ عبدالکر یم اور ان کے بیٹر تحمہ بن عبدالکر یم کا کر دار زمانا کیا، ہے۔ نوآبادیاتی نظام کے خلاف اہل تصوف ہی نے اصل جدو جہد کی ہے اور وہ ہی قافلہ حریت کے سرخیل دیم کی کی محمد کی اس کر مر سر کی مطالے سے بیر حقیقت بھی واضح ہے کہ تھوف پر بے علی کا الزام سراسر بے بنیا د ہے البتہ اہل تصوف نے کسی بھی حال مر ان ان نظام کے خلاف اہل تصوف ہی نے اصل جدو جہد کی ہے اور وہی قافلہ حریت کے سرخیل رہے ہیں۔ اس مر سر کی مطالے سے بیر حقیقت بھی واضح ہے کہ تصوف پر بے علی کا الزام سراسر بے بنیا د ہے البتہ اہل تصوف نے کسی بھی طال میں انسانی نظ منظر سے عافل نہیں ہوئے ۔ بے گنا ہوں کے خون سے انہوں نے ہیشہ اجتناب کی اور جہا دونساد میں خط فاصل

> ☆☆☆☆☆☆☆ ﴿حوالہ جات وحواش ﴾

(1) T.W. Arnold, (1990) The Preaching of Islam, Delhi low printed bublication IIed, p265 (۲) - ہجویری، علی بن عثمان، (۱۰ ۲۰ ۲۰م) - کشف الحجوب، ترجمہ اردوفضل الدین گوہر، لا ہور، ضیاء القرآن پبلی کیشنز، ص: ۳۰

(٣) - ابن جوزى، جمال الدين عبدالرحمن ، صفة الصفوة، (٩٨٥ اء). تحقيق محمود فاخورى، بيروت، دار المعارف، وما بعده (٣). البغدادى، احمد بن على بن ثابت الخطيب، (س.ن). تاريخ بغداد، دمشق دار الفكر، ج: ١ ، ص: ١٦٢ (۵). ابن كثير، اسماعيل بن عمر، (٢٢٩ ١،). البدايه و النهايه، بيروت ، دار المعارف ج: ١ ص: ٢٣ (٢). (١)زركلى، خير الدين، (٢٨٨ ١ م). سير اعلام النبلا ، بيروت، مؤسسة الرساله (٣). و : الكتبى، محمد بن شاكر، (س.ن). فوات الوفيات ، تحقيق: احسان عباس، بيروت دارصادر، ج: ٢ص: ٢٢٢

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء                     | ¢                                                  | ششماہی علمی ونتحقیق مجلّہ-العرفان                  |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| ح الدين و هكذا عادت                    | ر، (۱۹۹۲ء) ـ هـ کـذا ظهـر جيـل صلاح                | (۸) ـ الكيـلاني، مـاجد عرسان، الدكتو               |
|                                        | سلامک تھاٹس ص:۱۲۳                                  | القدس، ورجينيا (امريكه) انٹر بيشنل انسٹيٹو ٹ فارا  |
|                                        |                                                    | (۹)_مرجع سابق                                      |
|                                        |                                                    | (۱۰)_مرجع سابق                                     |
| ا،ص:۱۴۴۴_۲۵۱                           | نخ مشائخ چشت، کراچی :اح <b>ر</b> برادرم پرنٹرس، ج: | (۱۱)-نظامی،خلیق احمد، پروفیسر، (۱۹۸۳ء)-تارز        |
|                                        |                                                    | (۱۲)_مرجع سابق                                     |
| مبتدو الخبر) بيروت،                    | ـتـاريخ ابن خلدون (العبراني ديوان اله              | (۱۳۰) ۱۰ بن خلدون ،محمد بن عبدالرحمٰن ، (س-ن)      |
|                                        | ج: ۲ :ص: ۲۲۶                                       | الموسسه العلمية للمطبوعات ، الطبع ،                |
| ۵۰، ص:۵۳ ا                             | بكر،(س.ن).وفيات الاعيان، بيروت، ج                  | (۲۴). ابن خلکان، أحمد بن محمد بن أبي               |
| لاسلام ، ترجمه إلى العر                | ٩٨٨ ١م). صلاح الدين البطل الانقى في ا              | (۵۱).البير شاندور، "Alber Shandor"                 |
|                                        | 112:                                               | بية سعيد ابو الحسن، دمشق، دار طلاس، ص              |
| ىتح القدسى ، تحقيق :                   | ، (دون سنة الطبع). الفتح القسي في الف              | (١٦). الأصفهاني، عماد الدين الكاتب                 |
|                                        | به للتاليف، ص: ۵ ۴ ۱                               | محمد محمود ، قاهره : الموسسه العالم                |
| ، ج: ۱،ص:۵۵ ا                          | ¿).الاعلام ، بيروت، دار العلم للملايين             | (/2)_خير الدين زركلي،(دون سنة الطبع                |
|                                        |                                                    | (۱۸)_د کیھئے:و کی پیڈیا (عربی) تحت امام شامل       |
|                                        |                                                    | (۱۹)۔ امام احمد بن خنبل نے اپنے مندمیں روایت       |
| ر <b>ه ،قاهره،</b> عیسی بابی حلبی،ج:۱، | سن المحماضره في اخبمار مصر و القاه                 | (۲۰) پسیوطی،جلال الدین عبدالرخمن، (س-ن) پر حس      |
|                                        |                                                    | ص:1۵                                               |
| شاه <i>یر عر</i> ب،ص: ۲۰ ومابعده       | ، الشاذلي ، الصوفي المجاهد،قابره، سلسله            | (٢١) يحبرالحليم محمود، دُاكثر، (١٩٣٦ء) يابو المحسن |
| ب ، ج:۵، ص: ۲۷۹                        | (۹۸۹ ام). شذرات الذهب في اخبار من ذه               | (۲۲) _الحنبلي،عبد الحي بن أحمد بن محمد (           |
| رآزادی کی عربی تحریکات)،               | سلام و حركات التحرر العربيه(اسلاماو/               | (۲۳)_ شوقي ابو الخليل، (۲۷۱ء)_الام                 |
|                                        |                                                    | دمشق دارالرشید، بص: ۲۰                             |
| ۴                                      |                                                    | (۲۴). شوقى ابو خليل، دكتور، الاسلام و              |
|                                        |                                                    | (۲۵)_جبرتی،عبدالرخمن بن حسن(۱۹۲۵ء)_کتار            |
| ہمصنف نے بیشتر واقعات کو               | ہل تصوف کے جدوجہد کی ایک معاصر دستادیز ہے          | بيركتاب مصرمين فرانسيسى نوآبادياتى نظام كےخلاف     |
|                                        |                                                    |                                                    |

ششماہی علمی وتحقیقی مجلّہ-العرفان ( + ۴). و یکی بیڈیا (عربی) تحت:عبدالکریم خطابی۔ (١٣). الكتاني، محمد باقر، (٥ + ٢٠م). اشرف الاماني ترجمة الشيخ سيدي محمد الكتاني، بيروت، دار ابن حزم، ص: • ۳۳

🔬 مصادر دمراجع 🗞

(1)T.W. Arnold, (1990) The Preaching of Islam, Delhi low printed (Reprinted) bublication II ed

(٢). أحمد امين، (٢ ٢ ٩ ١ ء). ظهر الاسلام، قاهره، نهضه مصريه (٣). الأصفهاني، عماد الدين الكاتب، (٢٥ ٩ ١٩). الفتح القسى في الفتح القدسي، تحقيق: محمد محمود، قاهره: الموسسه العالميه للتاليف (۲). البغدادی، احمد بن علی بن ثابت الخطیب، (س.ن). تاریخ بغداد، دمشق دار الفکر (۵). ابن خلكان، احمد بن محمد بن أبى بكر، (س.ن). وفيات الاعيان، بيروت، (۲). ابن خلدون، محمر بن عبرالرحمن، (س\_ن)\_تاريخ ابن خلدون (العبر الى ديوان المبتد و الخبر) بيروت، الموسسه العلمية للمطبوعات (2).الدمشقي، ابن كثير اسماعيل بن عمر، (٢٢ ٩ ١،). البدايه و النهايه، بيروت ، دار المعارف (٨). الحنبلي،عبد الحي بن أحمد بن محمد (٩٨٩ ١م). شذرات الذهب في اخبار من ذهب (٩).الذهبي، شمس الدين أحمد بن عثمان، (٢ ٨٨ ١ م). سير اعلام النبلا، بيروت، مؤسسة الرساله، ( + ۱ ). زركلي، خير الدين(دون سنة الطبع). الاعلام ، بيروت، دار العلم للملايين (١١). سيوطي، عبد الرحمن بن الكمال، جلال الدين ( س.ن) حسن المحاضره في اخبار مصر و القاهره، قاهره، عيسى بابي حلبي (۳۱). شوقى ابو الخليل، (۲ ١٩٤ء) الاسلام و حركات التحرر العربيه (اسلام اور آزادى كى عربى تريكر يكات)، دمشق دارالرشيد (١٢). البير شاندور، صلاح الدين البطل (٩٨٨ ١٩). الانقى للاسلام، ترجمه إلى العربية سعيد ابو الحسن، دمشق دار طلاس (١٥). ابن الجوزي، عبد الرحمن بن على، (١٩٨٥ ء). صفة الصفوة، تحقيق محمود فاخوري، بيروت، دار المعارف

ششمابی علمی وتخفیق مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء (١٦). عبدالحليمحمود، دْاكْمُ،(١٩٥٦ء) بابو الحسن الشاذلي ، الصوفي المجاهد،قامره، سلسله مشاهير عرب (21). عبد الرزاق ببطار، (٩٨٥ اع). حليه البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، تحقيق محمد بهجه بيطار، بيروت، الدار العلميه (١٨). الجزائري، عبد القادر ، (٣٣٣٢ه) المو اقف، القاهرة، مطبعة الشباب، مصر (١٩). عبد الله عبد الرزاق ابراهيم، (جولائي ١٩٨٩ء). المسلمون و الاستعمار الاوربي لافريقيا (مسلمان اور براعظم افريقة مين يورو بين استعار ) كويت : سلسلة عالم المعرفة، رقم : ١٣٩ لوثروب ستودارد، ( ا ١٩ ا ء). حاضر العالم الاسلامي، ترجمه الى العربية: ، شكيب ارسلان، بيروت، دار الفكر (٢٠). الكتاني، محمد باقر، (٥ + ٢٠). اشرف الاماني ترجمة الشيخ سيدى محمد الكتاني، بيروت، دار ابن حزم (٢١). الكيلاني، ماجد عرسان، الدكتور، (١٩٩٦ء) \_ هكذا ظهر جيل صلاح الدين و هكذا عادت القدمس، ورجينيا( امريكه )انٹرنيشنل انسٹيو ٹ فاراسلا مک تھاڻس (۲۲). محمدا قبال، ڈاکٹر (۱۹۹۲ء) کیات اقبال، دہلی دعوت آفسٹ پرنٹرز (٢٣). المقدسي، شهاب الدين عبد الرحمن، (٢٩٩٢م). عيون الروضتين في اخبار الدولتين، دمشق منشورات فهارت ثقافت، (۲۴). منظور نعمانی (مرتب) تصوف کیاہے؟ لکھنو کتب خانہ الفرقان ،ص: ۱۲۰، ومابعدہ (۲۵). نظامی،خلیق احمد، پروفیسر، ( ۱۹۸۳ء)۔ تاریخ مشائخ چشت، کراچی: احمد برادرم پرنٹرس (۲۱). ججوری علی بن عثان، (۱۰۱ ۲۸) کشف انحجوب، ترجمه اردوضل الدین گوہر، لاہور، ضیاءالقرآن پبلی کیشنز (٢٧). المكتبى، صلاح الدين محمد بن شاكر (س.ن)وفوات الوفيات تحقيق: احسان عباس، بيروت دارصادر (۲۸). جبرتی،عبدالرحمٰن بن حسن (۱۹۶۵ء)، کتاب التاریخ قاہرہ، ويب سأنكس (مقاله ڈاكٹر عبد المنعم قاسمي مراكش) www. djelfa.info(29)

(30)www.etmoureclion.com

(۱۳۰). دیکھئے:ویکی پیڈیا(عربی) تحت امام شامل (۳۲). ویکی پیڈیا(عربی) تحت:عبدالکریم خطابی۔

علمی و تحقیق مجلّه-العرفان

جديد معاشى مسائل اوراسلام (مولا نامجرتقی امینی کے فقہی افکار کاخصوصی مطالعہ ) المروفيسرمجدانس حسان

#### Abstract

Mawlana Muhammad Taqi Amini (1926-1991) was an eminent scholar and thinker of the subcontinent. His thoughts and services in the domain of Islamic jurisprudence were immense. He was completely aware of the demands of the modern world and helped reinterpret Islamic teachings in accordance with them. A profound man of letters, he considered ijtihad the need of the contemporary world. He possessed prophetic vision where the solution of new issues - usury, speculative transactions, stock exchange, insurance, women's rights, the ownership of the land and education - in the ever-changing world was concerned. This is the most significant aspect of his thoughts which inspired me to write on the remarkable achievements of Mawlana Muhammad Taqi Amini.

**Keywords:** jurisprudence, ijtihad, usury, stock exchange, insurance, women's rights

مولانا محدقتی امینی عصر حاضر کے ایک معروف عالم ضے، آپ نے بعض جدید معاشی مسائل پراپنی فقہی آراء کا اظہار کیا، پیش نظر مقالے میں آپ کی ان تحقیقات کا خصوصی مطالعہ کیا جائے گا تا کہ دیکھا جائے کہ عصر حاضر کے جدید معاشی مسائل ک حوالے ہے آپ کے فقہی افکار امت کے لئے کس قدر نفع آفرینی رکھتے ہیں۔ '' والدِ ما جد کا نام عبدالحلیم تھا جواپنے اخلاق و کر دارا ور تہذیب و شائستگی میں متاز تھے۔ خدمتِ خلق اور قربانی کا جذبہ بے مثال تھا۔ والدِ ہا جد کا نام عبدالحلیم تھا جواپنے اخلاق و کر دارا ور تہذیب و شائستگی میں متاز تھے۔ خدمتِ خلق اور قربانی کا جذبہ بے مثال تھا۔ والدِ ماجدہ ایک نہایت مخیر اور صاحبِ ثر وت بزرگ کی صاحبز ادی ، نہایت دیندار اور خدا تری تھیں۔'(ا) ابتدائی تعلیم علاقہ بے قریبی مدرسہ میں حاصل کی ۔ قرآن مجید کے حفظ اور ابتدائی درجہ کی عربی و فارتی کتب اسی مدرسہ میں پڑھیں۔ اس

المتعبد اسلاميات، كورنمن در كرى كالج، جهانيا

ششمابی علمی و تحقیق **محِلّہ-العرفان** 

''جب عمر پڑھنے کے قابل ہوئی تو خاندانی دستور کے مطابق والدصاحب نے قصبہ کے دینی مدرسہ میں دینی تعلیم حاصل کرنے کے لیے بٹھایا جس میں حفظ وقراءت کی پھیل کی اور عربی علوم وفنون کی بیشتر کتابیں اس مدرسہ میں پڑھیں ۔اس کے بعد''جامع العلوم کا نپور'' میں دینی علوم وفنون کی پخصیل کی اور آخر میں ''مدرسہ امیدنیہ دبلی'' سے فضیلت و پھیل کی سند حاصل کی ۔''(۲)

د گیر محبّ وشفیق اساتذہ کے علاوہ مفتی اعظم ہند مولا نامفتی محمد کفایت اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ سے خاص طور پر فیض حاصل کیا۔مولانا کواپنے اساتذہ کی محنت اور شفقت کا پوری طرح احساس تھااور یہی وجہ ہے کہ وہ ان تمام اساتذہ کی بالعموم اور مفتی کفایت اللہ دہلویؓ کی بالخصوص بہت زیادہ تعریف کیا کرتے تھے۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

''اسا تذہ نے نہایت محبت وشفقت اور دل سوزی سے علیم وتربیت میں حصہ لیا۔ اللہ تعالیٰ ان سب کو جزائے خیر عطا فرمائے۔ آمین ۔ ان میں قاری محمد یا مین ، صوفی افضل علی اور مفتی محمد کفایت اللہ ( مفتی اعظم ہند ) خاص طور سے قابل ذکر ہیں جن کی علمی وعملی تربیت اور حوصلہ افزائی نے زندگی کو وہ متاع گراں مایہ (فتیتی سرمایہ ) دیا کہ جس کا بدل دنیا کی اور کوئی چیز نہیں ہو سکتی۔''( س)

تعلیم کی بحمیل کے بعد مختلف مدارسِ دیذیہ میں دینی علوم وفنون کی تعلیم دی <sup>ب</sup>لیکن بیدوہ زمانہ تھا جب ہندو پاک کی تقسیم کا مسلہ زوروں پرتھا۔اس افرا تفری میں کسی جگہ بھی جم کر پڑھانے کا موقع نہ ملا۔۱۹۶۳ء میں مولا ناسعید احمدا کبرآباد کی ؓ کے کہنے پر مسلم یو نیور ٹی علی گڑ ہوتشریف لے آئے اور ایک طویل عرصہ تک تد ریس نے فرائض سرانجام دیئے۔اپنی تد رایسی زندگی کے حوالے سے مولا ناخود رقمطراز ہیں:

<sup>د د تع</sup>لیم کے بعد مدرسہ سجانید دبلی، دار العلوم ندوۃ العلماء کھنوا ورجامع العلوم کا نبور میں درس و تد ریس کی خدمت انجام دی۔لیکن چونکہ وہ ہند وستان و پاکستان کی تقشیم ے ۱۹۹۷ء کا زمانہ تھا۔افرا تفری تچھلی ہوئی تھی ۔ مسلمان انتثار کا شکار تھے۔کسی ایک جگہ جم کر سال چھ مہینہ سے زیادہ کام نہ کر سکا۔ ۱۹۹۰ء میں نا گپور ( مہارا ششر ) چلا گیا وہاں تقریباً چھ سال مدرسہ فرقانید اور ہائی اسکول میں درس و تد ریس کے فرائض انجام دیئے۔ پھر ۱۹۵۱ء میں دارالعلوم معینیہ ( درگاہ خواجہ معین الدین چشقی ؓ) اجمیر میں بحیثیت صدر مدرس اور شخ الحد ریوا۔ وہاں تقریباً سات سال مختلف علوم وفنون کی کتابیں بالخصوص حدیث شریف پڑھا تا رہا۔ ۱۹۱۳ء میں مسلم یو نیور شی علی گڑھ آیا۔ یہاں درس و تد رئیں اور نظامت دینیات کی خدمت سپر دہے ۔'( م)

مولانا کی طبیعت ۱۹۸۸ء سے خراب رہنے گئی تھی۔ ۱۹۹۰ء میں طبیعت زیادہ خراب ہوگئی اور علاج معالجہ کے باوجود طبیعت نہ نتیجل سکی اور بالآخر ۲۸ رد جب ۱۳۸۱ھ برطابق ۲۱ رجنوری ۱۹۹۱ء میں بیخظیم المرتبت فقیہ جس کی تمام زندگی جہد سلسل کاعملی نمونہ تھی ،علی گڑھ کے مقام پر اس بستی عدم نما سے بستی عدم کی طرف کوچ کر گیا۔کل ۲۵ ربرس کی عمر پائی اورعلی گڑھ ہی میں مدفون ہیں۔ ڈاکٹر جاویدا حسن فلاحی نے علی گڑھ یو نیور ٹی ہے ''مولا نا محمد تقی امینی: حیات وخد مات' کے عنوان سے پی ۔ این کے ڈی کا مقالہ تحریر کیا ہے، جبکہ کنور غلام احمد خاں نے ان کی متعدد کتب کا انگریز می زبان میں ترجمہ کر دیا ہے لیکن بدشمتی سے ہمارے ہاں راقم کی ایک معمولی کاوش''مولا نا محمد تقی امینی کی فقہمی خدمات' کے علاوہ کسی یو نیور ٹی سے کوئی تحقیقی مقالہ تحریز ہیں کیا گیا۔ جوں جوں وقت گز رتا جارہا ہے مولا نا مینی جیسے بالنح نظرفتیہ کے افکار ونظریات سے استفادہ نا گز سرچوتا جات کی

ال بات کی وصاحت بلی صروری ہے کہ مولانا کے اوکارونظریات سے احسلاف کی تھج کی موجود ہے۔ان کے اعقال تو ۲۲ سال گزر گئے ہیں اوراس دوران فقہ اسلامی کی عصری تد وین اورجد ید فقہمی مسائل کے حل کے حوالے سے بعض انتہائی اہم پہلوسا منے آئے ہیں جو مولانا کے پیش نظرنہیں تھے لیکن فقہ اسلامی کی جدید تشکیل کے جن اساسی اصولوں کی نشاند ہی مولانا نے کی ہے ہماری ناقص رائے کے مطابق ان سے بالکل استفادہ نہیں کیا گیا۔

مولانا کی طبیعت میں اسلام کی خدمت کا جذبہ ہمیشہ ہے موجزن تھالیکن اسلام کی خدمت کے لیے انہوں نے فقہ اسلامی کی عصری تد وین کواپناموضوع بنایا۔ پروفیسر کنور څمہ یوسف امین نے بالکل بجالکھا ہے: ...

''مولانا محمد تقی امینی صاحب نے اسلامی قانون کی اندرونی عدل پیندی اور رفا ہیت نوازی کے مطابق فقہ کی عصری مذوین کے مرتفع کیکن دشوار کا م کا بیڑ ااٹھا کراور روح فرسا مجاہدہ دے کر وہ کتابیں تصنیف کیں جوایک بڑے حکومتی ادارہ کے لیے بھی مشکل ہوتیں۔'(۵)

فقداسلامی کی عصری تدوین جیسے تطون علمی کام کے لیے وہ مولا ناابوالحسن ندویؓ کی قائم کردہ مجلس تحقیقاتِ شرعیہ کا حصہ بھی رہے(1)جس کا مقصد جدید فقتہی مسائل کوحل کرنا تھا۔اس نازک اورا ہم کا م پر مولا ناابوالحسن علی ندویؓ کو متوجہ کرنے والے بھی مولا ناامیٹؓ ہی تھ(2)جنہوں نے اس کام کی اہمیت پرانہیں نہ صرف قائل کیا بلکہ فی سبیل اللّہ اس عظیم کا م کے لیےا پنی تمام تر خدمات پیش کردیں۔

مولانانے اس مجلس میں ایک سال تک کام کیا جس میں عالم اسلام کے نامور علماء وفقہاء شامل تھے لیکن جدید فقہی مسائل کے حوالے سے اس مجلس سے جوتو قعات اور امیدیں وابسۃ تھیں وہ اس پراپنی محدوداور سطحی ذہنیت اور انفرادی سوچ ک باعث پورانہ اتر پائی اور اجتماعی مسائل پر کام کرنے کی بجائے ذاتی مفادات اور ترجیحات کی نظر ہوگئی۔مولا نامحدامیٹ کے لیے بیہ وقت ہڑے در داور کرب والم کا دورتھا۔ چنانچہ ککھتے ہیں:

''سستجربہ سے ثابت ہوا کہ ذہنی دشعوری سطح ابھی اس قشم کے کام کی متحمل نہیں ہو تکی ہے۔ میری زندگی کا بیر مرحلہ نہایت شدید تھا جس کام کے لیے عرصہ سے توانا ٹی خرچ کرر ہا تھا اس میں نا کامی برداشت کر لینا آسان نہ تھا۔ میرے پاس ایسے دسائل دز رائع نہ تھے کہ ملیحدہ اس کام کو انجام دے سکتا۔''( ۸) مولا نانے اس تلخ تجربہ سے مایوں ہوکر اس پرغور دفکر ترک نہیں کیا بلکہ انفرادی طور پر اس اہم کام پر برابر کام کرتے ر ہے اوراپنی تمام ت<sup>قل</sup>می توانا ئیاں جدید دور کے جدید تقاضوں کے شرع حل پرصرف کرڈالیں۔ عصر حاضر میں دنیا بہت تبدیل ہو چکی ہے۔ ہمارا معاشرہ بہت بدل چکا ہے۔ آبادی اوراس کے مسائل بھی بڑی حد تک پُر پَنَچَ بن گئے ہیں۔ قدیم زمانے میں جو کام پرائیویٹ کیے جاتے تصاب ان کوسر کاری سطح پر کیا جانا نا گزیر ہو گیا ہے۔ اور جو پرائیویٹ کیے جاتے ہیں ان کے لیے نئے نئے حالات و مسائل در پیش ہیں۔ اسی بنا پر قرآن و سنت کی روح اور اس کے مقام س کے پیش نظر ان مسائل کو از سرنو تر تیب دینے کی ضرورت ہے۔ (۹) مولانا امیٹی کے زد دیک ان مسائل کوحل کرنے میں فقتہی جزئیات سے کافی مدول سکتی ہے۔ متقد مین نے اس حوالے سے کافی ذخیرہ چھوڑ اہے جس سے استفادہ کر کے ان مسائل کا حل تلاش کیا جا سکتا ہے۔ ان کے مطابق ان جدید مسائل کی تد وین میں تین چیز وں کی رعایت ضرور کی ہے :

- (۱) اصول تدریخ
- (٢) الاقدم فالاقدم
- ( m ) نمائندهٔ البی حکومت کے فرائض واختیارات

مولانا کے مطابق اس طریق کار کے اختیار کرنے سے بہت سے مسائل خود بخو دحل ہوجا کیں گے اور بہت سول کے لیے راہیں پیدا ہوجا کیں گی اور بہت سے ایسے تکلیل گے جن کے حل کرنے کی ضرورت ہی نہ ہوگی۔ (۱۰) اس حوالے سے وہی مسائل حل کیے جا کیل گے جن کاحل کیا جانا ضروری ہوگا۔لیکن بڈسمتی سے اگر موجودہ دور کا جا کڑہ لیا جائے تو ہماری توجہ ان مسائل کی طرف ہے جن کی سرے سے ضرورت ہی نہیں اور اس کے برعکس حقیقی معاشرتی مسائل سے صرف نظر نے ہمیں ذلت و ادبار کی گہرائیوں میں دھیل دیا ہے ۔مولانا اپنے اس درد کا اظہاران الفاظ میں کرتے ہیں: "اس سے زیادہ بے کل بات اور کیا ہوگی کہ قوم وطت کے ایسے بے شار مسائل ہیں کہ ان کوحل کیے بغیر ذلت و واد بار سے زیادہ بے کل بات اور کیا ہوگی کہ قوم وطت کے ایسے بے شار مسائل بیں کہ ان کوحل کیے بغیر ذلت واد بار سے زیادہ بے کل بات اور کیا ہوگی کہ قوم وطت کے ایسے بے شار مسائل کی 'اد ھیڑ بن' میں لگا ہے جن کا پن ہو کہ کہ میں دوحل ہوں اسے ہوگی کہ قوم وطت کے ایسے بے شار مسائل کی 'اد ھیڑ دن واد بار سے زیادہ میں دار کی ہو گی کہ قوم وطت کے ایسے بے شار مسائل کی' او ھیڑ ہوں کہ میں لگا ہے جن کا پند کی کے حقائق سے دور کابھی وا سے لیکن ہمارا دہ ہی دفکری سرما بیان مسائل کے 'اد ھیڑ بن' میں لگا ہے جن کا واد بار سے نبات کی کوئی صورت نہیں ہے لیکن ہمارا دہ بنی دفکری سرما یہ ان مسائل کے 'اد ھیڑ بن' میں لگا ہے جن کا زندگی کے حقائق سے دور کا بھی وا سے نہیں یا زیادہ سے زیادہ ہو دہ مباح کے درجہ میں ہیں ۔'(۱۱)

اجتماعی زندگی سے متعلق مسائل کا معاملہ جس قدر اہم ہے اسی قدر نازک بھی ہے۔ بہت سے حالات وواقعات اس طرح آپس میں مربوط ہوتے ہیں کہ ان کے باہمی ربط وسلسل کو سمجھے بغیر مطلوبہ نتائج کا حصول ممکن نہیں ہوتا۔ ان مسائل میں س بعض کا تعلق اصول وقانون سے ہوتا ہے جو غیر متبدل ہوتے ہیں جبکہ بعض اختیاری اور مباح کے درجہ میں ہوتے ہیں جن کی نوعیت و کیفیت میں اجتماعی حالات کے پیش نظر جز وی تبدیلی ناگز ریہوتی ہے۔ چنانچہ مولا ناتقی امیٹی کے زد کی جب تک ہمہ جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

جہتی نگاہ نہ پیدا ہوگی اجتماعی مسائل کا خاطر خواہ حل ڈھونڈ نے میں کا میابی تقریباً ناممکن ہے۔( ۱۳) کیکن ہیچھی امروا قعہ ہے کہ بھی بھی کسی مسلہ میں ہمہ جہتی کا مکمل طور پر پایا جاناممکن نہیں ہوتا۔ چنا نچہ اس ذیل میں موافق ومخالف ہر طرح کے حالات سے سابقہ پڑنے کا اندیشہ ہے۔ جب تک ماحول کوان مسائل کے بحوزہ حل کے لیے ساز گارنہ بنایا جائے گاہمہ جہتی کا حصول ممکن نہ ہوگا۔ ان اجتماعی مسائل کی تین اقسام ہو کہتی ہیں جن پرغور دفکر کے بعد فقہ کو ضروریات زندگی سے ہم آہنگ بنانا پڑے گا۔ وہ تین اقسام درج ذیل ہیں:

(۱) حکم اصولی اورکلی شکل میں موجود ہے لیکن حالات کی تبدیلی کی بناپراس کے موقع وُکل میں تبدیلی لازمی بن گئی ہے۔ ۲) حکم موجود ہے لیکن اس پڑمل درآ مدیے قومی وملی نقصان کا یقین ہے یا حالات وصلحت بدل جانے کی وجہ سے اب اس کا اصل مقصد فوت ہورہا ہے۔

(۳) زمانہ کی کروٹوں اور ضرورتوں نے نئے حالات ومسائل پیدا کردیئے ہیں جن کا تذکرہ''فقہ' میں نہیں ہے۔لیکن اصولی اورعمومی رنگ میں ہدایت الہٰی ان سب کو شامل ہے۔ (۱۴

ان میں سے ہرایک کی مولانانے نشر کے بھی فرمائی ہے اوران کی مثالیں بھی بیان فرمائی ہیں۔ چنا نچہان اجتماعی مسائل کی پہلی قتم کی مثال دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

<sup>دوظ</sup>لم کے پیانہ کی تشکیل ہر دور میں معاشرتی زندگی اوراس کے معیار کے لحاظ سے ہوگی۔اس بنا پرخق اور محنت سے متعلق قوانین میں موجودہ معیار نظرانداز نہ ہونا چاہیے ورنیظلم سے تحفظ کی کوئی حنانت نہ ہوگی۔اس سلسلہ کی چند بنیادی یا تیں یہ ہی:

(الف) محنت اورسر مایید کے درمیان تعلق کی نوعیت آقا اور غلام جیسی نہیں بلکہ برا درانہ اور مساویا نہ ہو۔ (ب) محنت کا ثمر ہ اتنا ملنا چاہیے کہ ضرور کی اخراجات کی حد تک معاثی سطح میں زیادہ تفاوت نہ رہے۔ (ج) محنت کش طبقہ پر اتنا بوجھ نہ ڈالا جائے جو اس کی بر داشت سے زیادہ ہویا اس کو انتہائی مشقت جھیلنی پڑے۔وقت اور کا م دونوں میں اس کا لحاظ رکھنا ضرور کی ہے۔

( د ) تنحواہ اوراجرت کے علاوہ حتی الا مکان منافع میں شرکت کی بھی کو کی صورت نکالنا چاہیے۔''( ۱۵ )

اجتماعی مسائل کی دوسری قشم عظم کے موجود ہونے کے باوجود اس پڑعمل کرنے سے قومی وملی نقصان کا خدشہ ہوتو اس صورت میں مولا ناامیٹیؓ کے نزدیک ہدایت الہٰی نے تنظیم وتقشیم کے معاملہ میں مقصد پرزیادہ زور دیا اور طریق کار میں حسب معمول موقع وکل کے لحاظ سے گنجائش رکھی ہے۔مقصد یہ کہ اللہ کی مخلوق کورزق حلال میسر ہواور اس کی ضرور تیں عدل وانصاف کے ساتھ پوری ہوں۔ نیز تنظیم وتقسیم میں شخصیص وترجیح کی غیر فطری کو کی صورت نہ پیدا کی جائے۔(۱۲) مولا ناتقی ایٹیؓ اجتماعی مسائل کی دوسری قسم کے حوالے سے لکھتے ہیں:

| جولائی-دسمبر ۲۱+۲ء                  | ¢                                                        | ششمابی علمی دختیقی مجلّه-العرفان            |
|-------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ئے کارلانے کی جدوجہد برابر          | اگر مذکورہ تصور ٹھیک ٹھیک سمودیا گیااوراس کو برو         | ·'مسائل کی تر تیب وند وین میں               |
| ) جائے گی اور دوسری طرف             | و''روٹی اور ملکیت'' کے وحشا نہ تصور سے نجات مل           | جاری رہی تو ایک طرف انسان ک                 |
|                                     | ادکی کوئی تنجائش نہ باقی رہے گی۔''(۷۷)                   | <sup>د</sup> ملکیت''کی آ ڑمیں جورواستید     |
| کے بعد تجارت وزراعت کے بہت          | نے بیہ بیان فرمائی ہے کہ سرماریہ اور زمین کی نٹی تنظیم ۔ | تیسری قشم کی مثال مولا ناامینیؓ ۔           |
| مقصد میں ناکام رہیں گی۔اس بناپر     | کی تشریحات اور جزئی تفصیلات بڑی حد تک ایپز               | ے مسائل ایسے ہوں <sup>کے ج</sup> ن میں فقہا |
|                                     | ی نئی تر تیب و تد دین کرنی ہوگی۔(۱۸)                     | لازمى طوريے نئى تنظيم كے مطابق مسائل        |
| ی کاوشوں کاعمومی جائزہ پیش کیاجا تا | برمسائل پرقلم اٹھایا ہےتا ہم ذیل میں ان کی چندفکر ک      | ويسے تومولانانے بہت سے جد يا                |
|                                     | ت کا کچھاندازہ لگایا جا سکتا ہے۔                         | ہےجس سےان کی فقہی داجتہا دی بصیر یہ         |

(۱)سود کامسکه

'' دراصل'' سود'' کے اثرات صالح معاشرہ میں نہایت دور رس ہیں اس لیے بہت سوچ سمجھ کر بتدریج قدم اٹھانے کی ضرورت ہوگی۔''(۲۲)

(۲) سٹھ **بازی کامسکل**ہ سٹہ بازی دراصل مستقبل کی سودابازی ہے جس میں دوفریق محض تخمین وانداز ہ ہے قیمتوں کے گھٹے اور بڑھنے پر معاملہ کرتے ہیں۔ یعنی ایک فریق کا اندازہ آئندہ قیمت بڑھنے کا ہوتا ہے اور دوسرے کا اندازہ آئندہ قیمت گھٹے کا ہوتا ہے۔ پھر

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء                   | <b></b> 49                                                                      | مجلّه-العرفان                     | ششمابي علمي وتحقيق     |
|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------|
| صان کا فیصلہ غائب سودے پر قبضہ کے    | پس میں ایک معامدہ کرتے می <sup>ں ج</sup> س میں <sup>ن</sup> فع ونق <sup>ے</sup> | نے انداز ہ کو بنیا دبنا کر آ      | دونوں اپنے ا <u>پ</u>  |
| ) کو قیمت کے فرق کی نسبت سے نفع ہوتا | ے کے بعد <sup>ج</sup> س شخص کا اندازہ صحیح ثابت ہوتا ہے اس                      | - چنانچه <i>مد</i> ت گزر <u>ن</u> | بغير كرلياجا تاب       |
| ہے۔(۲۲) قیمت کے کم اورزیادہ ہونے     | ،اس کواسی نسبت سے نقصان بر داشت کر نا پڑتا۔                                     | از ہ غلط ثاب <i>ت ہو</i> تا ہے    | ہےاورجس کااند          |
|                                      | ت میں بھی ہوتا ہے۔                                                              | اطرح خصص اور تمسكا                | كااندازهاشياءكي        |
| کات بیان فرمائے ہیں:                 | اردیا ہے۔ نیز اپنے قول کی دلیل میں درج ذیل ن                                    | لحسثه بازی کونا جائز قرا          | مولانا _               |
|                                      | رکے بدلہ ہے۔                                                                    | بیادهارکی بیع ادها                | (1)                    |
|                                      | ئس پرعملاً یا قانوناًاب تک فبضهٰ ہیں ہے۔                                        | اس چیز کی بیع ہے <sup>ج</sup>     | (2)                    |
|                                      | داپنے ضمان میں نہیں ہے۔<br>د                                                    | اس پر نفع لینا ہے جو              | (3)                    |
|                                      | ہل محض تخمین واندازہ کی سودابازی ہے۔                                            | فصل آنے سے پیر                    | (4)                    |
|                                      | ، غیر معمولی خطرات مول لیتا ہے۔                                                 | ایک فریق اس میں                   | (5)                    |
| ئى جاتى ہے۔                          | ی، ذخیرهاندوزی اور ناجا ئزاستحصال کی ذہنیت پا                                   | اس میں اجارہ دار د                | (6)                    |
| ی گزرچکی ہے۔<br>پ                    | یاں پائی جاتی ہے جو ماہرین معاشیات کی آراء میر                                  | وهتمام اخلاقى خرابر               | (7)                    |
| ق پر پڑتا ہے۔(۲۴ <sup>۴</sup> )      | تی بحران کاباعث ہوتا ہے جس کابالواسطہا ثرا خلان                                 | ىيەبر ى حدتك ماليا                | (8)                    |
|                                      |                                                                                 | ۔<br>ایکیچینج کا مسئلہ            | (۳) اسٹاک              |
| روباركرتا ب-اسكاتعلق مشتر كهسرمايدكي | ۔<br>لہتے ہیں جوصص وتمسکات کی خرید دفر دخت کا کار                               | بیچینجاس''اداره'' کو ک            | اسٹاک آ                |
| ا پناسر مایدلگاتے ہیں پھراس کی وسعت  | بنی) میں ابتداء کم از کم سات افراد ہوتے ہیں جوا                                 | کې<br>(۲۵)اس اداره (کمپ           | سمپنی سے ہے۔           |
| ی کرتی ہے۔                           | بن سکتے ہیں۔ یہ کمپنی دوطریقوں سے سرمایہ حاصل                                   | ے افراداس کا حصہ؛                 | کے پیش نظر بہ <b>ت</b> |
|                                      | Sh; کی ہے۔ یعنی لوگ کمپنی میں حصہ دار بننے ۔                                    |                                   |                        |

میں حصہ ڈالتے ہیں۔مثال کے طور پراگر کسی تمپنی کے سو صص ہیں تو ہڑ مخص اس کے ۲۰ حصے خرید کران کا مالک بن سکتا ہے اور سمپنی کے فقع نقصان میں برابر کا شریک ہوتا ہے۔

(ب) سرمایہ حاصل کرنے کی دوسری قتم تمسکات (Bond) کی ہے۔ اس میں کمپنی کاروبار چلانے کے لیے قرض لیتی ہے جس پرانہیں سود کی ایک خاص شرح بھی ادا کرتی ہے۔ کمپنی لوگوں سے رقم لے کر انہیں چند مہینوں کالا پنچ دے کرا یک کاغذ کا <sup>ع</sup>کڑا پکڑا دیتی ہے جوان کی رقم کے قائم مقام ہوتا ہے۔ اس مدت میں اگر انہیں دی گئی لاپنچ کے مطابق انعام نگل آتا ہے تو وہ اس کے مالک بن جاتے ہیں اور اگر انعام نہیں نکلتا تو دہا پنی رقم واپس لینے بے بجاز ہوتے ہیں۔ حصص اور تمسکات میں درج ذیل فرق ہوتا ہے:

| جولائی-دیمبر ۲۰۱۲ء                                               | ¢                                                             | ششماہی علمی <del>ف</del> تحقیق مجلّہ-العرفان               |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                                                  | نی کا حصہ دارہوتا ہے جبکہ تمسکات میں ایسانہیں:                |                                                            |
| مص کے مالک کو بعد میں۔                                           | کات کے مالک کوادا ٹیگی پہلے کی جاتی ہےاور حص                  | ۲) کمپنی اگرختم ہونے لگے تو تمسر                           |
| مرما بی <sup>ح</sup> فوظ ہوتا ہے۔                                | ت زیادہ حفوظ شمجھے جاتے ہیں کیونکہ اس میں یہ                  | (۳) خصص کے مقابلے میں تمسکا                                |
| ینا کرتے ہیں جبکہ تمسکات میں ما لک کو                            | کےلحاظ سے نفع ونقصان میں بھی کمی بیشی کا سام                  | (۴) جھص کے مالک کمی بیشی ۔                                 |
|                                                                  | مدنی کنتی ہی ہو۔                                              | مقرره شرح سود سےزیادہ نہیں ملتا ۔خواہ آ                    |
| ،<br>یا ہیں۔جن میں سے چندا یک بیہ میں:                           | چیج کے اس نظام میں بہ <b>ت</b> ی خرابیاں پائی جاتی            | مولاناامینیؓ کےزد یک اسٹاک الج                             |
| وبالكليه نظراندازكرديتاہے۔                                       | ں صرف اپنے مفادکو مدنظرر کھتا اور مشتر کہ مفادکو              | (۱)خرید وفروخت کے وقت ہر شخط                               |
| ملەجارى رېتاہے۔                                                  | (ادھار ) پرچکتی ہیں <sup>ج</sup> س کی بنا پر ہمیشہ سود کا سلس | ۲) پیکمپنیاں بڑی حد تک قرض(                                |
| ) سےامارت وغربت میں توازن برقرار                                 | رُ <sup>ی</sup> قتی اور سرما بیا یک طبقہ میں محدود رہتا ہے جس | (۳)اس نظام سےاجارہ داری بڑ                                 |
|                                                                  |                                                               | ر کھنے کی صورت نہیں رہ جاتی ۔                              |
| <sup>ی</sup> پیس رکھتا ہے،خواہ بازار کا بھاؤ گھٹے یا             | نی طبقہا کھرآتا ہے جو صرف اپنے کمیشن سے د                     | (۴) دلالوں کاایک پیشہ ور درمیا                             |
|                                                                  |                                                               | (۲۲)*                                                      |
|                                                                  | اپنے دلائل میں مغربی مبصرین کی بھی بہت <sup>ہ</sup> ی آ       |                                                            |
| راردیاہے۔مولانا کے زدیک اس نظام                                  | ز خرابیوں کے تفصیلی ذکر کے بعداس کونا جائز قر                 | برائیوں کا ذکرہے۔ پھراس نظام کی تمام ت                     |
|                                                                  |                                                               | کوناجائز قراردیےجانے کی مندرجہ ذیل                         |
| ہوتے ہیں لیکن بیلوگ بھی دھو کہ دے کر                             | صہ داروں کے امین اوران کے مفاد کے محافظ                       | (الف) کمپنی کےڈائر یکٹر ومنیجر ح                           |
|                                                                  |                                                               | حصہ داروں سے ناجائز فائدہ حاصل کر نے                       |
| ۔ پیرکر کے یااحتکار <sup>وخ</sup> مین کے ذریعہ زیادہ             | <sup>ے ج</sup> ن کوزیادہ واقفیت ہوتی ہے وہ فرضی طور پرخر      |                                                            |
|                                                                  | دوسرے حصہداروں کی حق تلفی ہوتی ہے۔                            |                                                            |
| ء پرچن تلفی دهو که دبهی اور نا جائز استحصال                      | یں کی ایک کثیر تعداد شریک ہوتی ہے۔اس بنا                      |                                                            |
|                                                                  |                                                               | وغيره كوكاروبارى حلقه ميں برانہيں شمجھا جا                 |
| غ دیتی اورتمسک کےصرافوں کوجنم دیتی                               | قع (بالواسطه)مستقتبل کے خمینی کاروبارکوفرور                   | ( د)خصص کی انتقال پذیری کی تو                              |
| t.                                                               |                                                               | ہےجن کےاثرات نہایت دوررس اور ہم<br>م                       |
| ) میں حق <sup>ت تل</sup> فی کا باعث م <sup>ن</sup> تی ہے جیسا کہ | فض صورتوں میں جہالت پیدا کرتی اور بعض                         |                                                            |
|                                                                  |                                                               | <sup>د</sup> ترجیحی <sup>،</sup> کی بعض شکلوں میں ہوتا ہے۔ |

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء             | ÷                                                | ششها،ی علمی و <del>ت</del> حقیقی مجلّه-العرفان |
|--------------------------------|--------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| وتاہے۔                         | اخلاقی حس کوشیس پینچتی ہےاوراجتماعی مفاد مجروح ہ | ( <sup>س</sup> ) باربار <i>صص</i> ک منتقل سے   |
| تے ہیں۔نقصان سےان کا کوئی تعلق | نے نفع میں شریک ہوتے ہیں''سود'' کے مستحق ہو۔     | (ص) تمسکات کے مالک صرف                         |
|                                |                                                  | نہیں ہوتا۔                                     |

(ط) تمسکات کی خرید وفر وخت کرنے والے ہر وقت ایک دوسرے کو دھو کہ دینے کی کوشش میں رہتے ہیں اوران کی قمار بازی میں بہت کچھ غیر پیداواری محنت صرف کرتے ہیں جس کو ماہر ین معاشیات نے چوری کرنے اور بھیک مانگنے والوں کی محنت سے تشبیہ دی ہے۔ یہ کاروبار چند چالاک و چالباز قشم کے دلالوں میں محدود ہو گیا ہے جو کمیشن حاصل کرنے کے لیے ہو تشم کی غلط شہرت و جائز ونا جائز سے در اینے نہیں کرتے۔(۲۷)

چونکہ اسٹاک ایکی پینچ کا مسئلہ ایک بدیہی امرہے جس سے صرف نظر کرنا دور حاضر میں ممکن نہیں ہے۔اس لیے ریہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیااس کی کوئی صورت ایسی بھی ہے جوشر عی لحاظ سے بھی درست ہوا وراس میں لوگوں کو سکون بھی ہو؟ تو مولا ناامیٹی نے اس حوالہ سے مندرجہ ذیل تجاویز دی ہیں کہ اگران پڑمل ہوجائے تو اسٹاک ایکیچینج کے نظام میں کوئی شرعی قباحت نہیں پائی جائے گی اور بینظام لوگوں کو مساویا نہ طرز پرنفن پہنچانے کاباعث بنے گا۔وہ تجاویز سے ہیں:

(1) واسطوں کو کم کیا جائے جس کی صورت ہیہ ہے کہ شرکت ومضاربت کی بنیادوں پر مشتر کہ کمپنیوں کے لیے قواعد وضوابط مقرر کیے جائیں جس میں کسی ایک مسلک کی پیروی ضروری نہیں ہے۔ بلکہ ہر فقہی مسلک اور اصول وکلیات سے استفادہ کی گنجائش ہے۔ نیز اجتہاد کے ذریعہ قوانین وضع کرنے کی اجازت ہے۔ .

**(۲)** حصص کی منتقلی کا نظام<sup>خت</sup>م کیا جائے کہ اس کے بغیر دوسروں کی حق تلفی اوران کے ساتھ ظلم وزیادتی سے نجات ملنی مشکل ہے۔

(۳) تقسیم کی جہالت دور کی جائے۔اس طرح کہ بڑے حصوں کومحدود سے محدود تر کردیا جائے اور مختلف قشم کے جسے بند کر کے زیادہ مقدار میں ایک قشم کے چھوٹے حصے جاری کیے جائیں تا کہ عوام کو زیادہ فائدہ پہنچ سکے۔

(۴) تمسکات کا اجراء بند کردیاجائے تا کہ اس کے بغیرا دھارا ورسود کا سلسلہ نہ ختم ہو سکے گا۔ اس کے بجائے کا روباری اغراض کے لیے حکومت سرکاری خزانہ سے لوگوں کو قرض دے تا کہ وہ کمپنی کے کا روبار میں شرکت کرکے حصے خرید سکیں ۔حکومت مقررہ قواعد دضوالط کے مطابق اسی قرض کے نفعہ دفقصان دونوں میں کمی وہیشی کے ساتھ تقسیم کر کے شریک ہو سکتی ہے۔

(۵) دلالوں کا پیشہ در درمیانی طبقہ ختم کیا جائے اگر کاروبار چلانے کے لیے پھی شیر کاروں کی ضرورت ہوتو ان کو قانونی واخلاقی ضابطوں کا زیادہ سے زیادہ پابند ہنایا جائے۔(۲۸)

مولا نا میٹی کی بیان کردہ تجاویز پرا گرچہ ابتداً کچھ مشکلات پیش آئیں گی لیکن وقت کے ساتھ ساتھ یہ مشکلات لوگوں ک اجتماعی سہولت اور نفع میں تبدیل ہوجائیں گی۔ نیز بیتجاویز صرف اسلامی مما لک ہی کے لیے نہیں بلکہ غیر اسلامی مما لک کے لیے

علامہابن عابدین (۱۸۳۷ء۔۷۸۴ء) نے سوکرہ (بحری بیمہ کی ایک شکل) کودارالحرب میں جائز اور دارالاسلام میں ناجائز قرار دیا ہے۔ (۳۲) مصر کے مشہور فقیہ ڈاکٹر محمد یوسف موتیٰ (۱۹۶۳ء۔۱۸۹۹ء) کے نز دیک اگر بیمہ زندگی کو باہمی

ششاہی علمی دخیقی مجلّہ-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء تعادن کی ایک شکل قرار دے دیا جائے اور اس برسود نہ لیا جائے توبیہ جائز ہے۔ (۳۳۳) اسی طرح شیخ عبدالمنع ٹرنے پرائیویٹ ہیمہ کمپنیوں سے بیمہ کونا جائز اور حکومت کی قائم کردہ پنظیموں سے بیمہ کوجائز قرار دیا ہے۔ (۳۲۴) جس طرح بیمہ کونا جائز قرار دینے والوں کی کافی تعداد ہےا سی طرح اس کے جواز کے قائل فقہاء کی بھی کافی تعداد ہے۔ چنانچہ صرکے نامور فقیہ مفتی حمد عبد ہؓ نے بیمہ کوعقد مضاربت پر قیاس کرکے جائز قرار دیا ہے۔ (۳۵)عبدالرحن عیساتیؓ نے بھی بوجوہ بیمہ کے جواز پرفتویٰ دیا ہے۔(۳۲) اسی طرح ڈاکٹر مصطفیٰ احمہ زرقاً بھی بیمہ کے جواز کے قائل ہیں اور اس پران کے بڑے مضبوط دلائل ہیں۔(۳۷) جبکہ شیخ ابوز ہر ؓ کے نز دیک اگر حکومت اپنے ملاز مین وکار کنوں کے درمیان بہ نظام قائم کرے توجائز ہےاوراگر ہیمہ کمپنیوں سے کر بے تو ناجائز ہے۔(۳۸ )روس کے مشہورعالم اورمولا ناعبیداللّدسندھی کے شاگردعلا مہ موتی حاراللَّدْ في بيمه كوناصرف حائز بلكه تتحسن قرارد بإ ہے۔ (۳۹) وہ طبقہ جو بیمہ کےعدم جواز کا قائل ہے مندرجہ ذیل وجوہ سےاپنے دلائل اخذ کرتے ہوئے اسے نا جائز قرار دیتا ہے : (۱)اس میں جوا پایا جاتا ہے کہ بیمہ دارمثلاً وہ روپیہ کی ایک قسط ادا کرنے کے بعد انتقال کرجائے تو اس کے ورثاء یا نامزدگان زربیمہ کی پوری رقم یانے کے مشتحق ہوتے ہیں جوجوئے کی ایک شکل ہے۔ (۲)اس میں سود پایاجا تا ہے کہ اقساط کی شکل میں جس قدر رقم ادا کی جاتی ہے زربیمہ کی شکل میں اس سے زائد کی واپسی ہوتی ہے۔ (۳) بعض صورتوں میں بیمہ دار کی رقم سوخت ہوجاتی ہے اور بعض میں ادا کی ہوئی رقم ہے کم واپس ملتی ہے۔ (۴) ایک معاملہ میں دومعاملہ (۱) ہیمہ دار کا معاملہ (۲) ورثاء یا نامزدگان کا معاملہ کی شکل پائی جاتی ہے جس کی ممانعت - 7-(۵) قانون میراث کی مخالفت یائی جاتی ہے کیونکہ نامزدگان کے لیے ضروری نہیں ہے کہ وہ وارث ہی ہوں۔ غیر وارث بھی ہوتے ہیں۔(۴۰) (۲) بیمہ میں تقدیرالی سے مقابلہ ہے۔ (۷) بیمہ میں دھو کہ یا یا جاتا ہے۔ (۸) بیمہ میں جہالت یائی جاتی ہے۔<sup>(۴۱)</sup> مفتى سيدساح الدين كاكاخيل بيمهه كے ناحائز ہونے اوراس كى معاشرتى واخلاقى قماحتوں پر بحث كرتے ہوئے لکھتے ہیں: '' در حقیقت اس ذہنیت سے معاشرہ میں بہت سی اخلاقی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں اور اجتماعی طور پر ملک کی معیشت کانظام متوازن اور عادلا نہ ہیں رہتا۔ یہ یسر کے ساتھ محض قسمت کی باوری سے اکتساب مال کا حذبہ محرکہ علت حرمت ہےاور بیمہ میں یہی کچھ پیش نظر ہوتا ہے۔''(۲۴)

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء                        | ¢                                                    | ششماہی علمی <sup>و</sup> تحقیق مجلّہ-العرفان |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
|                                           | دہ کے دلائل ہیں اور وہ گروہ بیمہ پر کیے گئے ا        |                                              |
|                                           | يل ميں:                                              | استوارکرتاہے۔اس طبقہ کے دلائل درج ذ          |
| يہوتا ہے۔                                 | ہیدا ہوتی ہےاور بیمہ سے امان واطمینان حاصل           | (۱)جواہے بےاطمینانی و پریشانی پ              |
| ،رہن کا کوئی تعلق نہیں ہے۔                | ابہت نہیں ہے نیز بیمہ کے جو <b>نو</b> ا کد ہیں ان سے | (۲)رہن کی کسی قتم سے بیمیہ کی مشا            |
| ظت کی صفانت نہیں ہوتی بلکہ نقصان کی       | ء پزہیں کہ بیمہ میں حادثات وخطرات سے حفا             | (۳) تقدریرالہی سے مقابلہ اس بنا              |
|                                           |                                                      | تلافی کی ضانت ہوتی ہے۔                       |
| لرف خسارہ ہو بیمہ کے نظام میں مجموعی      | جن میں اتفا قاًایک طرف فائدہ اور دوسری ط             | (۲۷) دهو که کی و ه شکلیں ممنوع ہیں           |
|                                           |                                                      | حیثیت سےایی شکلیں نہیں پائی جاتی ہیں۔        |
| کے نا <b>ف</b> ز ہونے میں رکاوٹ پیدا کرے۔ | فاسد کرتی بلکہ وہ جہالت کرتی ہے جومعاملہ۔            | (۵) ہوشم کی جہالت معاملہ کونہیں ذ            |
|                                           | ب سے بیہ معاملہ نافذ نہ ہو سکے۔ (۳۳)                 | بيمه ميں ايسى كو ئى جہالت نہيں پائى جاتى جس  |
| واز پردلیل قائم کی ہے۔ نیز لکھتے ہیں:     | م<br>عقود کے مشابہہ قراردیتے ہوئے اس کے ج            | ڈ اکٹر مصطفیٰ احمد زرقائے بیمہ کوقنہ ؟       |
| کے پیش نظر عقود ومعاملات کی نئی           | ں کرسکتا کہ بدلے ہوئے حالات ور بحانات ۔              | ''اس ہے کوئی سمجھدار آ دمی ا نکارنہیں        |
|                                           | ) <i>ونثرع حیثیت دینے کے لیے نثرع حد</i> ودو قیود ک  | (r. <b>*</b> *                               |
| 1                                         | صے کو محفوظ کرنا ہے جو وقت ضرورت کام آ               |                                              |
| إحثأذ كرنہيں ہےاور فقہاء کوبھی اس سے      | ن وحدیث میں اس کے شرعی حکم سے متعلق صرا              | · · میٹی'' کارواج پایا جا تاہے۔چونکہ قرآل    |
|                                           | نیا دوں پر ہی تلاش کیا جا سکتا ہے۔مولا ناامین<br>ٹ   |                                              |
|                                           | قرآن وسنت میںصراحة ً ذکرنہیں ہے۔لاز <b>ک</b>         |                                              |
|                                           |                                                      | اجتهاد کی ضرورت ہو گی جس کی دوص              |
| یاس کیاجائے جونص صریح سے                  | یحمومی قواعد پرمنطبق کر کے کسی ایسی نظیر پر قب       |                                              |
|                                           |                                                      | ثابت ہو۔                                     |
| ، جوغير منصوص احکام ميں اجتها د           | فورکر کے ان طریقوں سے فائدہ اٹھایا جائے              | (ب) بیمہ کے مصالح ومفاسد پرغ                 |
|                                           |                                                      | کے لیے مقرر ہیں۔''(۴۵)                       |
|                                           | يېين:                                                | بیمهٔ اموال کی تین اقسام بیان کی گخ          |
|                                           | ۔<br>آگکابیمہ (3) حادثاتی بیمہ                       |                                              |
| ونکہ بحری بیمہ کے بغیر حفاظت سے مال       | عام ضرورت کے تحت میہ تیوں جا ئز ہیں۔ کیا             | مولانا کے نز دیک موجودہ دور میں              |

ششمابى علمى وتحقيقى مجلّه-العرفان

لانے اور لے جانے کی کوئی شکل نہیں اور آگ کا بیمہ نیز حادثاتی بیمہ سے بغیر تلافی نقصان کی کوئی صورت نہیں ہے۔البتہ جن قسموں کا تعلق''ضرورت'' نے نہیں بلکہ محض نقیش یاجذ بہاقتذار کی تسکین سے ہے وہ جائز نہ ہوں گی۔مثلاً حسن و جمال، راگ راگنی اورالیکشن وغیرہ کا بیمہ (۴۶) جو کہ مغربی مما لک میں عام ہے۔اسی طرح بیمہ زندگی کی بھی تین اقسام بیان کی گئی ہیں: (۱) سالیا نہ بیمہ

(۲)لائف انشورنس پالیسی (۳)مسئولیاتی بیمہ

مولانا امیٹی کے نزدیک بیتنوں بھی عام ضرورت کے تحت جائز ہیں کیونکہ حادثات وخطرات میں مالی کفالت کا کوئی بندوبت نہیں ہے۔ (۲۷) مولانا ہیمۂ اموال اور بیمۂ زندگی پر ہونے والے اعتراضات کا بھی محاکمہ کرتے ہیں اور ٹھوں علمی انداز میں ان اعتراضات کے جوابات دیتے ہیں۔لیکن بیمہ کے جواز کے قائل ہونے کے باوجودان کو اس اہم مسئلہ کی تمام نزاکتوں کا کمل ادراک ہے۔ چنانچہ ککھتے ہیں:

''عام ضرورت کے تحت بیمہ جائز ہونے کے باوجود اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اب وہ مستقل کاروبار ہے جس کی ترتیب و تنظیم میں سرما بید اری کے ''جراثیم' سرایت ہیں ، اس بناء پر لاز می طور سے '' حکومت اسلامی' ساجی تحفظات کے تحت کفالت عامہ کی بہتر نظیم وجود میں لائے گی یا '' جراثیم' دورکر کے بیمہ کو ' اسلامی' بنائے گی۔' (۲۸) بیمہ کواسلامی بنانے کے لیے مولانا کے ذہن میں مکمل نقشہ ہے۔ ان سے مطابق بیمہ کو ' اسلامی' بناتے وقت حکومت کو م اختیار ہو گا کہ وہ بیمہ کی پرائیویٹ کمپنیاں باقی رکھے یا ان کی جگہ کار پوریش قائم کر ہے۔ لیکن جومما لک معاش کے اظ سے خود کفیل نہیں ہیں ( مثلاً ایشیائی وافر یقی مما لک) ان میں سر ما بیداری نظام تو ڑنے کے لیے ابتدائی مرحلہ میں لاز می طور سے پر ائیو بیٹ کمپنیوں کو شم کرنا ہو گا کہ اس کے بغیر موجودہ حالت میں اسلامی عدل و توازن پیدا ہو نے کی کوئی شکل نہیں ہے۔

''اسلامی کار پوریشن' میں سرکاری ملاز مین اور''سیاف ایمپلائیر'' (خود کاروبار کرنے والے) دونوں کا ہیمہ ہوگا۔ نیز اس کا دائر ہ ان صورتوں تک محدود نہ ہوگا جن میں انسان روزی کمانے سے قاصر ہوتا ہے۔ بلکہ مختلف ضرورتوں مکان ،تعلیم اور شادی کوبھی شامل ہوگا۔حکومت مجموعی سرما ہیکونفع بخش کا موں ( تجارت وغیرہ ) میں لگائے گی، جوسودی لین دین سے پاک ہوں گے اور مجموعی نفع کو حصہ رسترتشیم کرنے کی پابند نہ ہوگی۔ بلکہ لوگوں کی ضرورتیں پوری کرنے کی ذمہ دار ہوگی۔ (م

(۵) عورتوں کے حقوق کا مسئلہ

صنف نازک کا مسکلہ تاریخ کے ہر دور میں نازک رہا ہے اور دنیانے اکثر اس کے ساتھ بے انصافی کی ہے۔(۵۰) منجملہ دیگر معاملات کے اسلام کوموجودہ دور میں عورت کے حقوق کے حوالہ سے مغربی اور سیکولر طبقات کے طعن قشنیچ اور اعتر اضات کا سامنا ہے۔ حیرت کی بات ہیہ ہے کہ بیا عتر اض ان طبقات کی طرف سے + کیے جاتے ہیں جوخود ہمیشہ سے عورت کے حقوق کا

ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان

استحصال کرتے رہے ہیں۔ بہر حال اسلام نے عورت کو جو حقوق دیے ہیں مسلم معاشرے میں اگران کا احتر ام پیدا ہو جائے اور وہ ٹھیک ٹھیک ادا کیے جانے لگیں تو وہ مسائل ہی شاید پیدا نہ ہوں جن کا حوالہ دے کر پورے اسلامی قانون ہی کو بدنا م اسے بدلنے کی کوشش کی جاتی ہے۔(۵۱) مولانا امیٹیؓ نے اس نازک مسئلہ پر بھی قلم اٹھایا ہے۔ وہ عورتوں کے حقوق کے زبر دست حامی ہیں ۔عورت کی مظلومیت پر مولانا کو بڑاغم ہے۔وہ لکھتے ہیں:

<sup>•••</sup> خواہ بیزمانہ کی شتم ظریفی ہو یاعورت کی فطری کمزوری کا نتیجہ کہ ہر دور میں اس کی قسمت کا فیصلہ مردوں کے ہاتھ میں رہا ہے اور وہی اپنے خود غرضا نہ اور نفس پر ستانہ جذبات کے مطابق اس سے متعلق جملہ مسائل طے کرتے رہے ہیں۔ اس کا بیرد ڈمل ہے کہ اب وہ آزاد ہوکر اپنا اصل مقام بھی چھوڑنے پر آمادہ ہے اور تمام حدود وقیود سے بے نیاز ہوکر نیا مقام تلاش کرنے میں سرگرداں ہے۔''(۵۲)

انسان کی از دواجی زندگی مردوعورت کے مساوی حقوق اور ذمہ داریوں سے تشکیل پاتی ہے اور زندگی کی تکمیل کے لیے دونوں ایک دوسرے کے محتاج ہیں۔موجودہ دور میں صنف نازک کے حوالے سے وہ کون سے مسائل ہیں جن پر از سرنو غور دخوض کی ضرورت ہے اس کی وضاحت مولا ناامینیؓ نے ایک اور جگہ فرمائی ہے:

"موجوده دنیان بهت سے ایسے" گوشے" پیدا کردیے ہیں کہ قیام و بقاء کی جدوجہد میں صنفِ نازک کا معاملہ بڑی حدتک " پر پنچ" بن گیا اور اس سے متعلق اجتماعی مسائل پراز سرنو نور وخوض کی ضرورت لاحق ہوگئی ہے۔ اس کی تعلیم وتر بیت کا علیحد ہا نظام ، معاشی ضروریات کی حد تک صنعت و حرفت کا بند و بست ، قومی و ملی خدمات کے لیے ہولتوں کی فراہمی دغیرہ قسم کے مسائل ایسے ہیں کہ جن کو ایک لیے بھی نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ البتہ ان مسائل کے حل میں " عفت و عصمت " کے گراں قدر اصول اور شرعی حدود و قدود کو ملحوظ رکھنا نہایت ضروری ہے، ورنہ موجودہ دنیا کی طرح معز اثرات سے تحفظ کی کو کی حلمانت نہ ہوگی۔ "(۵۳)

صنف نازک کے حوالہ سے ایک اور مسئلہ جسے اسلام کے خلاف منفی انداز میں اچھالا جاتا ہے وہ تعدداز دواج کا مسئلہ ہے۔ اسلام نے ایک مرد کو چارشادیوں کی اجازت دی ہے۔ اس کے اسباب کیا تھے اس پر بہت پچھ کھھا جاچکا ہے لیکن مولا ناامیٹی کی رائے اس حوالے سے بڑی منفر دہے۔ وہ لکھتے ہیں:

<sup>درج</sup>س طرح مصلحتین اور ضرورتیں اس قشم کی ہوتی ہیں کہایک سے زیادہ''شادی''لا زمی بنادی جائے اسی طرح ایسی مصرتیں اور ناگز ریےالتیں بھی ہوتی ہیں کہایک سے زیادہ شادی کی ممانعت کردی جائے۔''(۵۴)

(۲)ملکیتِ اراضی کامسَلہ

موجودہ دور میں ایک طرف تو سوشلز م کا نظر بیدملکیت اراضی ہے تو دوسری طرف سر ماید دارانہ نظر بید ملکیتِ اراضی ہے۔ دونوں نظاموں کے نظریات میں افراط وتفریط پائی جاتی ہے۔ایسے میں بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اسلام کا نظر بید ملکیتِ اراضی کیا

# **§**----**5**7----**§**

ہے۔مولا ناامینی کے نزدیک آج دنیا''مقصد'' کو چھوڑ کر ملکیت وعدم ملکیت کی بحث میں البھی ہوئی ہے۔انفرادی واجتماعی، عارضی ودائمی کی گتھیوں کو سلجھانے میں ایڑی چوٹی کا زورلگار ہی ہے۔حالانکہ آج سے صدیوں پہلے دادی' غیر ذی ذرع'' سے پوری دنیا کو جو پیغام دیا گیا تھا۔اس میں اس مسئلہ کو بہت عمد گی کے ساتھ حل کیا جاچکا ہے کہ ہر شے کا حقیقی مالک اللہ ہے اور ذرائع پیداوار اور مفاد عامہ کے لیے ہیں نہ کہ تنہا خوری کے لیے اور انسان کی حیثیت ''امین' کی ہے جس کو استعال اور انفاع کا حق دیا گیا ہے۔(۵۵)

مولانا کا موقف ہے کہ زمین کا حقیقی مالک اللہ ہے اور انسان کی حیثیت امین کی ہے۔ اسلام میں انفرادی اور اجتماعی ہر دو طرح کی ملکیت کی اجازت ہے۔ لیکن خلافتِ اسلامیہ کی موجودگی میں حکومت کو اس میں تصرف کا حق حاصل ہے۔ اپنی ساری رائے پر مولا نا بطور استشہاد حضرت عمر گلاوہ فیصلہ پیش کرتے ہیں جس میں انہوں نے عراق کی فتح کے موقع پر زمینوں کو تقسیم کرنے سے منع فر ما کر انہیں ان کے حقیقی مالکوں کے پاس رہنے کا حکم صادر فر مایا تھا۔ (۵۸) خلافت کے تصرفات کی حدود و قیود کیا ہیں؟ اس حوالہ سے مولا نا امیٹی ککھتے ہیں: خلافت کے تصرفات کی حدود و قیود کیا ہیں؟ اس حوالہ سے مولا نا امیٹی ککھتے ہیں: کو کی ضرورت نہیں پڑتی لیکن جب میہ مقصد فوت ہونے لگتا ہے تو خلافت اس وقت ہر تصرف کی عبار ہو تی ہے۔'(۵۷)

نیز جہاں خلافت محسوں کرےگی کہانفرادی اوراجتماعی مفاد با ہم ککرار ہے ہیں تو وہاں خلافت اجتماعی مفادکوتر جیح دینے ک مجاز ہوگی۔ چنانچہ دہ لکھتے ہیں:

''چونکہ خلافت کے ہرتصرف میں ہر شخص کے ذاتی مفاد کا خیال رکھنا ضروری ہوتا ہے۔ اس لیے اس قسم کے تمام مواقع میں وہ ذاتی وانفرادی مفاد کا پورا پورالحاظ رکھتی ہے۔ البتہ انفرادی واجتماعی مفادات کے ظمراؤ کی شکل میں وہ اجتماعی مفاد کوتر جیح دیتی ہے۔'(۵۷)

ملکیت کے حوالے سے مولا ناامیٹی کے نظریات کا خلاصہ میہ ہے کہ زمین اللہ کی ملکیت ہے اور انسان کی حیثیت بطور امین کی ہے اور اس امانت میں وہ انفراد کی واجتماعی ہر دوطرح سے شریک ہے۔ نیز بوفت ضرورت خلافت کو بھی یہ چق حاصل ہے کہ وہ وسیع تر اجتماعی مفاد کے تحت زمین کے مالک کو اس کے حق سے محروم کردے لیکن سید بھی ضروری ہے کہ وہی حکومت اس نصرف کی مجاز ہوگی جوخلافت جیسی ذمہ داریاں قبول کرے، ہر حکومت اس کی مجاز نہیں ہے۔مولا ناامیٹی کی ان نظریات سے ایک طرف سوشلزم کے نظر یہ ملکیت کی محدودیت اور سطحیت سے نی جات ملتی ہے تو دوسری طرف میں ان نظریات سے افراط سے چھٹکا راملتا ہے۔ مسلمانوں کی موجودہ پسماندگی کی ایک وج<sup>ت</sup>علیم بھی ہے۔مولانا کوبھی اس کا بھر پورا حساس تھا۔ چنانچہ انہوں نے اس موضوع پربھی قلم اٹھایا ہے۔ان کے نز دیک مسلمانوں کی تعلیمی پسماندگی کی ایک وجتعلیم کوقدیم وجدید دوحصوں میں تقشیم کرنا ہے۔مولانا کے مطابق اسلام میں اس طرح کی کوئی تقسیم نہیں ہے۔اسلام دین و دنیا کے مجموعہ کا نام ہے۔اس لیے ہر وہ علم جو انسانیت کوفائدہ پہنچار ہا ہے۔وہ دین ہی کا حصہ ہے۔مولا نااس نظریق تیسیم پرافسوں کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''نہایت دکھ کے ساتھ کہنا ہڑتا ہے کہ یہ تصور مسلمانوں کو زندہ رہنے کے قابل نہیں بناسکتا۔لامحالہ ان کو متھی موجد

مدرسہ کی چاردیواری میں محدود ہونا پڑ کے گااور پھر بھی ان کی عزت وناموں کا سودا ہوتار ہے گا۔''(۵۹) مولانا کے نز دیک موجودہ دور میں تعلیم سے زیادہ اہم کا م تربیت کا ہے۔ان کے مطابق پہلے زمانہ میں جبکہ قوم میں زندگ کی صلاحیت تھی۔ معمولی جدود جہد سے بیکا مانجا م پاجا تا تھا۔لیکن اب جبکہ قوم بڑی حد تک ز دال کی آخری منزل پر پنچ گئی ہے اس مسئلہ پر از سرنوغور کرنے کی ضرورت ہے۔(۱۰) چنا نچہ آج دنیا جس برق رفتاری سے آگے بڑھر ہی جسلم دنیا کو اپنچ نظام تعلیم میں وسیع پیانہ پر تبدیلی کرنا ہوگی اور معاشر تی ترقی میں اپنا حصہ بٹانے کے لیے جدیدواں کو بھی وہی درجہ دیا پڑے گا جوہدارت کی دیگر کتب فنون کو حاصل ہے۔

# خلاصهء بحث

خلاصہء بحث ہیرکہ مولانا تقی امینی فقہ اسلامی سینٹکیل جدید کے نہ صرف داعی تصے بلکہ آپ نے ذرائع دستیاب نہ ہونے کے باوجود تن تہاعلمی خدمات سرانجام دیں، آپ نے سود، سٹہ بازی، سٹاک ایکیچینچ، بیمہ، ملکیت اراضی اور عور توں کی تعلیم جیسے مسائل پر قلم اٹھایا اور ان مسائل کے بعض اہم پہلوا جا گر کئے، نیز آپ نے فقہ اسلامی کی تشکیل جدید کے حوالے سے پھھ بنیا دی اصولوں کی نشاند ہی گی۔

جدید مسائل کے حوالے سے مولا نا کے فقہمی افکار میں یک گونہ اعتدال نظر آتا ہے جس کی امت مسلمہ کواس وقت سخت ضرورت ہے۔

آج ضرورت اس بات کی ہے کہ مولانانے اپنے عہداور خطے کے زمینی حقائق اور احتیاجات کو سامنے رکھ کر جن کلیدی اورا ہم اصولوں سے ہمیں روشناس کرایا ہے اُن سے عملی استفادہ کی راہیں نکالی جائیں اور جدید مسائل کے حل کے حوالے سے ان اصولوں سے فائد ہ اٹھا کر فقہ کی تشکیل جدید کا ہم کا م پورا کرنے کی طرف پیش رفت کی جائے۔

دورحاضر میں جبکہا یک طرف جدید مسائل کا مرحلہ در پیش ہے تو دوسری طرف اس کے حل کے حوالے سے افراط وتفریط پر بنی دومعاصر رویے بھی اسلام کی کوئی خدمت نہیں کرر ہے۔ان حالات میں مولا ناامیٹی جیسے بالغ نظراور دورجدید کے تفاضوں سے واقف فقہاء کی خدمات سے استفادہ از بس ضروری ہوجا تا ہے۔

\*\*\*\*\*\*

🗞 حوالہ جات وحواش 🗞 امین، محمد مقق، (س بن) اجتهاد، کرا چی قدیمی کتب خانه، ص: ۳۶۵ (٢) ايضاً (۳) ایشا، ۳۲۹\_۳۲۵ (۳) ایضا، ص:۳۶۳ (۵) تهذيب الإخلاق (على گرْھ)، ج۲۳، شاره: ۲، فروري ۱۵۲-۹۰، ص:۱۵۲ (۲) امینی، محرتقی، اجتهاد، ص: ۷۷ ۳ (۷) ایشا، ۲۹۹ (۸) اینی، محرقتی، (س\_ن)اسلام اورجدید دور کے مسائل، کراچی، قدیمی کتب خانہ، ص٠٠۱ (٩) ایضا، ص: ۹۸ (۱۰) سه مایی منهاج (اجتهاد)، جنوری ۱۹۸۳ء، لا ہور، مرکز تحقیق دیال شکھلا ئبر بری ، ص:۱۱ (۱۱) مینی، محرقتی، اسلام اورجد ید دور کے مسائل، ص: ۸۲ (۱۲) ایضاً، ص:۸۳ (۱۳) ايضاً من:۸۷\_۸۵ (۱۴) ایضاً میں: ۸۸ (١۵)ايضاً، ص: ٩١ (١٢)الضاً، ص:٩٣ (١٢) ايضاً، ص: ٩٨ (۱۸) امینی، محرققی، اجتهاد، ص:۲۹۲\_۲۹ (۱۹) امینی ، محد تقی ، اسلام اور جدید دور کے مسائل ، ص ۹۹: (۲۰) ایضاً، ص:۳۳ (۲۱) ایضاً، ص: ۲۷۱ (۲۲) ایضاً، ص: ۱۲۱\_۱۹ (۲۳) ایضاً، ص: ۱۳۸ (۲۴) ایضاً، ۳۳٬۰۰۳ ۲۰۰۱

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء | ¢60                                                | ششماہی علمی و محقیقی مجلّہ-العرفان       |
|--------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------|
|                    | (۲۷)ایضاً،ص: ۱۷۷_۲۱                                | (۲۵)ایشاً،ص:۱۶۲۱_۱۲۱                     |
|                    | (۲۸)ایشاً،ص:۱۹۰                                    | (۲۷)ایشاً،ص:۸۸۱                          |
| ص: ٩               | .ن)حاشيه عقد التأمين،مصطفى البابي الحلبي،          | (۲۹)مصطفى الزرقاء،دكتور، (س              |
|                    | سر،ج: ۱۱، شماره: ۵، ص: ۴۲۲،                        | (۳۰) مجله المحامة، (۳۵) مجله اع). مع     |
|                    | مصر ، ج:۳ ، شماره:۲ ، ص:۳۴ ،                       | مجله الشبان المسلمين، ( ۱۹۴۱ع).          |
| لامي، بيروت، دار   | (۹۸۸ اء).الفكر السامي في تاريخ الفقه الاسا         | (۱۳) الحجوى،محمد ابو الحسن،              |
|                    |                                                    | النفائس، ج: ۴۲، ص: ۲۳۲                   |
|                    | ين،(۲۹۹۲ء).رد المحتارعلي الدر المختار، بيروت دار   |                                          |
|                    | ،(٩٩٩٩ء).الاسلام والحياة،رياض، مكتبة الع           |                                          |
| ىيە،ص: ٩ • ٢       | لاسلام والشيوعيه، بيروت، دارالبشائرالإسلام         | (۳۴) عبد المنعم نمر، (+ ۹۹ اء)           |
|                    | مصر، ج: ۱۱، شماره: ۵، ص: ۲۷                        | (۳۵) مجله المحاماة، (۳۵) مجله اع).       |
|                    | التامين،مصر، المكتبة العلمية،ص: ١ ۴                | (۳۲) عبد الرحمن عيسي، (س.ن)              |
| 1 4                | .ن).عقد التأمين،مصطفى البابي الحلبي،ص:             | (۲۷) مصطفى الزرقاء،دكتور،(س              |
|                    |                                                    | (۳۸) ایضاً، ص: ۴۵                        |
| ،ص:۳۳              | مين الحياة وتأمين الاموال، رياض، دار الفلاح،       | (۳۹) موسى جارالله، (۷۹ م اء)تا           |
|                    | شاره:۲ چس:۲ ۳                                      | (۴۰)فکرونظر، (دسمبر ۱۹۸۵ء)۔ج:۲۳،         |
|                    | سائل جص:۲۱۲                                        | (۴۱) امینی، څرتقی،اسلام اورجد یددور کے م |
|                    | (۳۴) ایضاً مص: ۱۹۸_۱۹۷                             | (۴۲)ایضاً،ص:۹۰۹                          |
|                    | (۴۵)ایضاً،ص:۲۳۹                                    | (۴۴۴)ایضاً،ص:۲۴۸                         |
|                    | (۲۷)ايضاً                                          | (۴۶)ايضاً،ص:۲۵۷                          |
|                    |                                                    | (۴۸) امینی ،محرتقی ،اجتهاد ،ص: ۴۸۱       |
|                    | ج:۵، شاره:۲،ص:۱۲،                                  | (۴۹) تحقیقات اسلامی، (جون۲۸۹۱ء),         |
|                    | (۵۱)اییناً جن۲۸۲_۲۸۱                               | (۵۰)امینی بحریقی ،اجتهاد ،ص:۲۸۱          |
| 97:                | (۵۳)امینی، محرقتی، اسلام اور جدید دور کے مسائل ، ص | (۵۲)ایضاً،ص:۲۸۲                          |
|                    |                                                    | (۵۴)ایضاً،ص:۷۷                           |
|                    | ین نظام، کراچی مجلس نشریات اسلام، ص: ۴۲            | (۵۵)امینی، محر تقلی، (۱۹۹۷ء)اسلام کازر   |
|                    |                                                    |                                          |

ششمابى علمى وتخقيقى مجلّه-العرفان (۵۲) امینی، څرتقی، اسلام اورجد پددور کے مسائل، ص: ۱۰۶ (۵۷) امینی ، محرقتی ، اسلام کا زرعی نظام ، ص: ۱۲۹ (۵۸) ایضاً مس: ۱۳۱ (۵۹)امینی محرقتی،اسلام اورجد ید دور کے مسائل ہص: ۳۲۰ ۔ ۳۳۹ (۲۰) امینی، محریقی، اجتهاد، ص:۲۷۲

\*\*\*\*

💊 مصادر دمراجع 🗞

(١) القرآن (۲) اینی ، محدیقی، (س\_ن) اجتهاد، کراچی، قد یک کتب خانه (۳) اینی ، جرتق، (س\_ن) اسلام اورجد ید دور کے مسائل، کراچی، قد یکی کتب خانہ (۴) اینی محرقتی، (۱۹۹۷ء) اسلام کازر کی نظام، کراچی مجلس نشریات اسلام (۵) الحجوي،محمد ابو الحسن، (۹۸۸ اء)الفكر السامي في تاريخ الفقه الاسلامي،بيروت،دار النفائس (٢)شامي،محمد امين بن عمربن عابدين، (٢ ٩ ٩ ١ ء)رد المحتار على الدر المختار،بيروت،دارالفكر (2) عبد الرحمن عيسى، (س.ن) التامين، مصر، المكتبة العلمية (٨)عبد المنعم نمر، (• ٩٩ ١ء) الاسلام والشيوعية، بيروت، دار البشائر الاسلاميه (٩) محمد يوسف موسى، دكتور، (٩٩٩١ء) الاسلام و الحياة، رياض، مكتبة العبيكان (١٠) مصطفى الزرقاء، دكتور، (س. ن) عقد التأمين، مصطفى البابي الحلبي (١١)موسى جارالله، (٧٩ ٩ ١ ء)تامين الحياة وتأمين الاموال، رياض، دار الفلاح

(١٢) تحقيقات اسلامي، ايريل-جون (١٩٨٦ء)ج: ٥، شاره: ٢، (١٣) تهذيب الاخلاق (على گرْھ)، (فروري ٢٠١٣) ج ٣٢، شاره٢، (۱۴) فكرونظر، (اكتوبر \_ دسمبر ۱۹۸۵ء)ج:۲۳، شاره:۲۰ (۱۵) مجلة الشبان المسلمين، (۱۹۴۱ء)مصر، ج:٣، شماره: ٢ (١٢) مجله المحاماة، (٢٥ ٩ ١ ء). مصر، ج: ١ ١، شماره: ٥ (۱۷) سه مایی، منهاج، لا هور، مرکز تحقیق دیال سنگه لائبر بری

ششهابی علمی <sup>و</sup>تحقیقی مجلّه-العرفان

ى وتحقيق مجلَّه-العرفان

تبرکات کی

🖧 ڈ اکٹر محمد عبدالعلی ا چکز ئی

#### Abstract

The legal status of seeking blessings (barakat) Lexically, barakat and tabarruk mean increase, blessedness and goodness. Technically, the words connot inward benefit and increase even if they are not outwardly apparent. At times something is short in quantity but it seems greater in amount due to baraka - The divine blessing, from the time of the Prophet(SAW) of Allah to date, the Muslims have been benefiting from the blessings of the righteous. Scores of verses from the Qur'an and traditions of the Holy Prophet(SAW) established the permissibility of seeking benefit from the pious. Traditions tell us that the Companions used to seek divine blessings through the perspiration of the Proghet(SAW) and anything associated with his person. The lives of the Muslim saints also enlighten us on the validity of seeking blessings from the relics of the pious predecessors.

Keywords: barakat, tabarruk, divine blessing, blessings of the righteous.

تبرك كامفهوم

برکت اور تبرک عربی زبان کے الفاظ میں، برکت کالغوی معنی زیادتی، نیک بختی اور خیر الہی کے ہیں، شرعی اصطلاح میں باطنی نفع اور زیادتی کو برکت کہا جاتا ہے اگر چہ ظاہر میں زیادتی نہ ہو، یعنی شرعی اعتبار سے برکت کا مفہوم ہیہے کہ''کوئی چیزا پنی قلت کے باوجود افادیت ونفع بخش ہونے میں زیادہ ثابت ہو۔''کچراسی سے تبرک ہے، یعنی کسی چیز سے برکت اور باطنی نفع حاصل کرنا۔ اما مراغب اصفہانی نے البو کھ کے معنی یوں بیان کئے ہیں: البو کھ کے معنی کسی شنع حاصل کرنا۔ ہیں، قرآن تحیم میں ہے: کَ فَعَتَ حُتَ عَلَیهِ مُ بَو کاتٍ مِنَ السَّماءِ وَ الارُضِ (۱)''ہم ان پر آسان اور زمین کی برکات کے درواز کے کھول دیتے۔' یہاں برکات سے مراد بارش کا پانی ہے اور چونکہ بارش کے پانی میں اس طرح خیر ثابت ہوتی ہے۔ اور خیر الہی چونکہ غیر محسوس طرح اس لیے بارش کو برکات سے تعبیر کیا جاتا ہے، المبارک ہروہ چیز جس میں خیر و برک سے کا جس

المريد فيسر وصدر / شعبه علوم اسلاميه، بلوچتان يو نيور شي، کوئنه

# **&**----**64**----**}**

ششماہی علمی و تحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

زیادتی محسوں ہوا سے مبارک (بابر کت) کہاجا تا ہے اور حدیث میں جومروی ہے لایے نقص مال من صدقةِ (۲)''صدقہ سے مال کم نہیں ہوتا، تواس سے بھی اسی طرف اشارہ کیا گیا ہے، ورنہ حسی نقصان حسی کی نفی نہیں ہے جیسا کہ بعض لوگوں نے اعتراض کیا ہے۔(۳)

حفوراكرم سَنْيَيَّهُ كدورت آج تكتمام الملحق تمرك بآثار الصالحين كقاكل رب بي، الله تعالى كافرمان ب-وَقَالَ لَهُمُ نَبِيُّهُمُ اِنَّ ايَة مُلُكِهِ أَنُ يَّا تِيَكُمُ التَّابُوُتُ فِيُهِ سَكِيْنَةٌ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ الُ مُوسى وَالُ هُرُوُنَ تَحْمِلُهُ الْمَلِئِكَةُ (٣)

''اور کہا بنی اسرائیل سے ان کے نبی نے اس (طالوت) کی سلطنت کی نشانی ہیہ ہے کہ تمہارے پاس ایک صند وقم آیا ہے جس میں تمہارے ربّ کی طرف سے تسلی خاطر اور کچھ بڑی ہوئی چیزیں ہیں، ان میں سے جوموتی اور ہارون کی اولا دچھوڑ گڑی تھی ۔ اس کوفر شتے اُٹھائے ہوں گے۔''

مفسرین درجہ بالا آیات کے بارے میں بیان کیا کہ بنی اسرائیل میں ایک صندوق چلا آتا تھا، اس میں حضرت موتی علیہ السلام وغیر ہانباء کے تبرکات بتھے۔ بنی اسرائیل اس صندوق کولڑائی میں آگے رکھتے ،اللہ اس کی برکت سے فتخہ دیتا۔ یہ تبرکات کیا تھے؟

مفسرین نے یوں وضاحت کی ہے کہان سے مراد پھر کی وہ تختیاں ہیں، جوطور سینا پراللہ تعالی نے حضرت موئی کو دی تھیں یہ نیز ایک بوتل میں من(ایک قسم کی آسانی غذا جو بنی اسرائیل پر نازل ہوتی تھی) کھر کراس میں رکھ دیا گیا تھااور غالبًا حضرت موہی علیہ السلام کا دہ عصابھی اس صند دق کے اندرتھا، جواللہ کے عظیم الشان معجزات کا مظہر بناتھا۔( ۵ )

مفسرین دفقتهاء نے مندرجہ بالا آیت سے یوں استدلال کیا ہے کہ انبیاء وصالحین کے تبرکات یقیناً باذن اللّہ اہمیت وافادیت رکھتے ہیں، بشرطیکہ وہ واقعی تبرکات ہوں، جیسا کہ مولا نااشرف علی تھانوی نے پیش نظر آیت کے حوالے سے تبرک کے جواز پریوں استدلال کیا ہے:

> فیہ التبرک بآثار الصالحین. (۲) ''اس میںاصل ہےآ ثارصالحین سے برکت حاصل کرنے گی۔'' تفسیر مظہری میں اس مسئلہ کی یوں وضاحت کی گئی ہے:

ولاشك ان بذكر الله تعالى ورؤية اثار الصالحين من الانبياء واتباعهم تطمئن القلوب وتذهب عنها وساوس الشيطان. (८)

''اس میں شک نہیں ہے کہاللہ کاذ کر کرنے اورا نبیاءاوران کے پیروکاروں میں سے نیک لوگوں کے آثارد کیھنے سے دلوں کواطمینان ہوجا تا ہےاور شیطانی دسو سے جاتے رہتے ہیں۔'' ایسرالتفاسیر میں تبرکات کی یوں تحقیق کی ہے::

مشروعية التبرك بماجعله الله تعالى مباركًا والتبرك التماس البركة حسب بيان الرسول

ششما ہی علمی <sup>و</sup>تحقیقی مجلّہ-العرفان

صلى الله عليه وسلم وتعليمه. (٨) ···جس چیز کواللہ تعالی نے مبارک تُشہرایا ہے، اس سے برکت حاصل کر نامشروع ہے اور تبرک کا مطلب رسول ملتی تیز کے بیان اورتعلیم کے موافق برکت طلب کرنا ہے۔'' مذکورہ آیت کےعلاوہ دیگر قرآنی آبات سے بھی تبرکات کی اہمیت وا**فادیت واضح ہوتی ہے،مثلاً**: (1) إِذْهَبُوُا بِقَمِيْصِيْ هَٰذا فَا لَقُوُهُ عَلَى وَجُهِ آبِي يَاتِ بَصِيرًا . (9) ''(یوسف علیہالسلام نے کہا:)میرا بیکر نہ لےجا ڈادراس کومیرے باپ کے منہ پر ڈالو کہ چلاآ ئے آنکھوں ہے دیکھتا ہوا۔'' یہ کر نہ تاریخی حیثیت رکھتا تھا، جس وقت نمر ود نے حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کو ہر ہنہ کر کے آگ میں ڈالا ،اللہ تعالی نے ان کے پہننے کے لیئے جبرائیل علیہ السلام کے ذریعہ جنت کا کر تہ بھیجا، جس کوآپ نے پہنا تو وہ آگ بردوسلام بن گٹی۔ بیر کر تہ حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کی وفات کے بعد حضرت اسحاق علیہ السلام کے پاس رہا، اسحاق علیہ السلام کی وفات کے بعد حضرت یعقوب علیہ السلام کے پاس رہا، حضرت یعقوب علیہ السلام نے اس کوا یک متبرک شے کی حیثیت سے حضرت یوسف علیہ السلام کودے دیا تھا،حضرت یوسف علیہالسلام کے ماس برابرمحفوظ چلاآیا، یہاں تک کہ حضرت جبرئیل علیہالسلام کے مشورے سے آپ نے اسے اپنے والد کے پاس بھیج دیا۔ (۱۰) پھریہی قمیص لے کر برادران یوسف پرمشتمل قافلہ جب مصر سے نکلا تو اس کی خوشبومصر سے اڑھائی سومیل کے فاصلہ پر کنعان میں موجود حضرت یعقوت کے مشام حان کو معطر کرنے گی، جبیبا کہ ارشادیا ری تعالی ہے: وَلَمَّا فَصَلَتِ الْعِيْرُ قَالَ أَبُوُهُمُ إِنِّي لَاجِدُ رِيْحَ يُوْسُف. (١١) ''اور جب جداہوا قافلہ کہاان کے باپ نے، میں یا تاہوں بویوسف کی۔'' اور پھراسی کر ہے کو حضرت یعقوب علیہ السلام کے چہرہ پر ڈالنا تھا کہ گئی ہوئی بینائی واپس آگئی، اسی کوفر مایا:

فَلَمَّآ أَنُ جَآءَ الْبَشِيرُ أَلْقَهُ عَلَى وَجُهِم فَارْتَدَّ بَصِيرًا. (٢)

'' پر جب پہنچاخوشخبری والا ڈالااس نے وہ کر نہاس کے منہ پر، پھرلوٹ کر ہو گیاد کیھنے والا۔'' (۲) جب حضرت موتی علیہ السلام وادی طو می میں پہنچیزواللہ تعالیٰ کی طرف سے می کیم ہوا: فَاحُلَعُ نَعُلَیْکَ اِنَّکَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَّی. (۱۳)

''سوا تارڈال اپنی جو تیاں، تو پاک میدان میں ہے۔''

مفسرین نے اس کا سبب یہی لکھا ہے کہ حضرت موتی علیہ السلام نظمے پاؤں ہوکر براہ راست اس متبرک مقام کی برکت سے فیض یاب ہوئے۔

قر آن حکیم کے علاوہ احادیث سے بھی متبرک اور مقدس مقامات اور اشیاء سے برکت حاصل کرنا ثابت ہے۔ کتب حدیث میں ایسے بے شار واقعات درج ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام رضی الل<sup>تر من</sup>ہم حضور م<sup>یل</sup>یاتی*ل کے تبر*کات اور آپ ک

ششهابی علمی و تحقیق مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء باقیات کابےانتہااہتمام کرتے تھےاوران سے برکت حاصل کرتے تھے،مثلاً: نبی کریم ملتظیم کے بیچے ہوئے وضوء کے پانی سے برکت حاصل کرنے سے متعلق امام بخاری بیدروایت فقل کرتے ہیں: واذا توضأً النبي صَلّى الله عليه وَسلم كا دوايقتلون على وضوئه. (٣١) ''جب حضور صلى اللَّه عليه وسلم وضوفر ما ياكرت تھے، تو آپ ملتى 🚉 کے بچے ہوئے وضو کے پانی پر صحابتہ جھکڑنے کے قریب ہوجاتے تھے''(یعن صحابہ آپ ملتی ﷺ کے دضو کے بقیہ پانی کو حاصل کرنا جاہتے تھے اوراس کوشش میں ایک دوس پرسبقت کرتے تھے، تا کہ اس تبرک سے دہ فیضیاب ہوسکیں ) ۲۔روایات سے ثابت ہے کہ صحابہ کرامؓ حضور ملتی تین کامستعمل یانی بطور تبرک اپنے جسموں پر لگایا کرتے تھے،جبیہا که حضرت ابوموشی روایت کرتے ہیں: دعا النبي صلى الله عليه وسلم بقدح فيه مآء فغسل يديه ووجهه فيه ومج فيه ثم قال لهما اشربا منه وافرغا على وجو هكما ونحور كما (۵) ··· بی صلی اللہ علی وسلم نے ایک پیالہ منگوا یا جس میں پانی تھا، اس سے آپ ﷺ نے اپنے ہاتھ دھوئے اور اس پیالہ میں منه دهو یا اوراس میں کلی فر مائی ، پھرفر مایاتم د دنوں ( حضرت ابومویٰ اشعری اور حضرت بلالؓ )اس کو پی لواورا پنے چیروں اورسينوں برڈ ال لو'' سا صحابہ کرام ؓ اس مستعمل پانی کونہ صرف جسموں پر لگایا کرتے تھے، بلکہ اسے پیا بھی کرتے تھے، جیسا کہ مذکورہ بالا روایت کےعلاوہ حضرت سائب بن پزیدر ضی اللہ کی درج ذیل روایت سے بھی اس کا اثبات ہوتا ہے، وہ کہتے ہیں : ثم توضأ فشربتُ من وضوئه. (٢١) " پھر آپ ملتي بين في فصو كيا اور ميں ف آپ ملتي بين ك وضو كا پانى بيا- ( يعنى جو پانى آپ ملتي بين في في في خاص ك استعال فرمایا، میں نے وہ پی لیا) ۳ ۔ صحابہ کرام دوسری چیز وں کی طرح حضور میں تی تی کے موئے مبارک کو حاصل کرنے اور پھرانہیں محفوظ کرنے میں بھی بِانتهاد کچیپی رکھتے تھے کہ ان سے برکت حاصل کی جائے ،جیسا کہ حضرت انس ؓ روایت کرتے ہیں : ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لما حلق رأسه كان ابو طلحة أول من اخذ من شعره. (١٧) ''رسول اللہ ملٹی آپنے نے جب اپنا سرمبارک منڈ وایا، تو ابوطلح شب سے پہلے صحابی شخص کہ جس نے حضور ملٹی آپنے کے بال مارک لے لیے۔' ۵ \_ اسی طرح حضرت انس رضی اللد عنه سے روایت ہے: لـقـد رأيُتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم والحّلاق يحلقه واطاف به اصحابه فما يريدون ان تقع شعرة الافى يدرجل. (١٨)

<u>ششمان علمی و تحقق مجلہ - العرفان</u> جولائی - و مجر ۲۰۱۲ میں جولائی - و مجر ۲۰۱۲ میں میں خدیک میں میں خدیک کے معالی مبارک تراش رہا ہے اور صحابہ کرام آپ ملتی تیم کے ارد گرد جمع میں ، <sup>(\*</sup> میں نے دیکھا کہ حلاق (نائی) آپ میٹی تیم کے بال مبارک تراش رہا ہے اور صحابہ کرام آپ ملتی تیم کے ارد گرد جمع میں ، سب یہی چاہتے تھے کہ آپ ملتی تیم کا کوئی بال زمین پر نہ گرے، بلکہ کس صحابی کے ہاتھ میں پڑے۔ ۲۔ امام بخاری نے روایت کیا ہے کہ ام المومنین حضرت ام سلمہ نے ایک شیش میں نبی کر یم ملتی تیم کے بچھ بال محفوظ رکھے تھے، جن کی برکت سے لوگ مختلف امراض سے شفا حاصل کیا کرتے تھے، حدیث کے الفاظ ہیں: عن عشمان بن عبداللہ بن مو هب قال ار سلنی اهلی الی ام سلمة نیم بند ہے من مآء و قبض اسر ائیل نہ لاث اصاب من قصعةٍ فیہ شعر من شعر النبتی صلی اللٰہ علیہ و سلم و کان اذا اصاب الانسان حضرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے ای کیا کہ میر کھر والوں نے ام سلمۃ نے پائی کا ایک پیالہ دے کر بھیجا حضرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے ان کیا کہ میر کھر والوں نے ام سلمۃ نے پائی کا ایک پیالہ دے کر بھیجا حضرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے قال ار سلنی الہ کا من سلمۃ نے ایک شیم کو کان اذا اصاب الانسان دھرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے ای کیا کہ میر کھر والوں نے ام سلمۃ کے پائی کا ایک پیالہ دے کر بھیجا دھرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے نیان کیا کہ میر کھر والوں نے ام سلمۃ کے پائی پائی کا ایک پیالہ دے کر بھیجا (راوی حدیث) امرائیل نے تین انگلیاں پکر کر اشارہ کیا کہ (ان کے بر ایر) نہی کر کم ملتی تھی کا ایک بال تھا اور جب کس

کونظرلگ جاتی یاادرکوئی بیاری ہوجاتی تووہ ام المؤمنین کے پاس پانی کابرتن بھیج دیتا تھا (وہ اس میں آپ سٹی یَتَبَم کے بال ڈ بوکر پانی واپس کردیتیں اوروہ صحابیؓ اسے پی لیتا تھا ،اس سے صحابہ ؓکا مقصداس بال کے وسیلے سے برکت حاصل کرنا اور مرض سے شفا پانا ہوتا تھا۔(۲۰)

2۔ حضرت کبشة ٹنے مشک کےاس حصے کا چمڑ ہ کاٹ کررکھ لیا تھا، جس پر آپ صلی اللہ علیہ دسلم کا دہن مبارک لگا تھا، جبیسا کہ دہ بیان کرتی ہے:

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل عليها وعندها قربة معلقة فيشرب منها وهو قائم فقطعت فم القربة تبتغى بركة موضع فى رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ۲۱) "أك دن رسول الله سُنْيَيَتُم ان ك هر تشريف لائ ، ان ك پاس اك لكى بوئى مشك تقى ، آب سُنْيَيَم فى هر ب كر مشك ك مندت پانى ليا، چنانچ مين في مشك ك مندكوكات ليا، مطلب بيه كه مشك كم مند ك جنن حص پر آب كادبن مبارك لگا تها، اس في است حصك چره كات كرركاليا اور بياس في ترك كي فرض سے كيا-"

۸۔ ہجرت کے بعدر سول اللہ سٹینی تی حضرت ابوایوب انصاری کے مکان میں تظہر ہے ہوئے تھے، حضرت ابوایوب خنی کریم سٹینی کے لئے کھانا تیار کرتے تھے، رسول اللہ سٹینی جس برتن میں کھانا تناول فرماتے تھے، اسے واپس کرتے تو بچے ہوئے کھانے میں حضرت ابوایوب اوران کی بیوی آپ کی انگلیوں کے نشانات تلاش کرتے تھے اور برکت کے حصول کے لئے اس جگہ سے کھاتے تھے، جہاں آپ سٹینی نے کھایا تھا، حدیث کے الفاظ ہیں:

''فحان (ابوايوبُّ) يصنع للنّبي صلى الله عليه وسلم طعاماً فاذاجئ به اليه سأل عن موضع اصابعه فيتبعُ موضع اصابعه. (٢٢)

''حضرت ابوابوب ہے حضور مٹی یہم کے لئے کھانا تیار کرتے تھے، پھر جب کھانا حضور مٹی یہم کے پاس سے (پیج کر واپس) آتا

ششاہی علمی و محقیق مجلہ-العرفان (۲۰۰۰) جولائی - دسمبر ۲۰۱۶-توابوا یوب آپ کی انگیوں کی جگہوں کا پو چھتے اور تلاش کرتے کہ حضور ملتی تیتم نے کس جگہ انگلیاں لگا کر کھایا ہے (وہیں سے وہ بر کت سے حصول سے لئے کھاتے )

۹۔ حضرت انس بن مالک ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملی تینی امسلیم کے گھر جاتے اوران کے بچھونے پر آ رام فرماتے ،وہ وہاں نہیں ہوتیں، ایک دن آپ ملی تینی تشریف لائے اوران کے بچھونے پر سور ہے ، وہ آئیں تو لوگوں نے کہا: رسول اللہ ملی تین مہارے گھر میں تمہارے بچھونے پر آ رام فرمار ہے ہیں، یہ تن کروہ آئیں، دیکھا تو آپ ملی تین کو پیدنہ آیا ہے اور آپ کا پیدنہ چڑے کے بچھونے پر جمع ہو گیا ہے، امسلیم نے اپنا ڈ بہ کھولا اور پیدنہ یو نچھ یو نچھ کر شیشیوں میں بھر نے لگیں،

"ماتصنعین یا اُمَّ سُلیم؟ فقالت: یارسول اللُّه! نوجُوبر کتهُ لِیُصیبنا.قال: اصبُتِ .(۲۳) " کیاکرتی ہے اے ام سیم؟ انہوں نے کہا:یارسول اللہ! ہم برکت کے لئے لیتے ہیں ،اپنے بچوں کے لئے ،آپ نے فرمایا: تونے ٹھیک کیا۔"

 ١. وعن انس بن مالك قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذاصلى الغداة جآء خدم المدينة بانيتهم فيهاالمآء فمايوتى بانآء إلاغمس يده ورُبّما جآئه فى العداة الباردة فيغمس يده فيها. (٢٣)

<sup>د د</sup> حصزت انس بن ما لک ﷺ روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب ضبح کی نماز پڑھتے تو مدینے کے خادم اپنے برتنوں میں پانی ڈال کر آتے ، پھر جو برتن آپ ﷺ کے پاس آتا آپ اپنا ہاتھ اس میں ڈبو دیتے اور بھی سر دی کے دن میں بھی اتفاق ہوتا تو آپ ہاتھ ڈبو دیتے ۔'' اس روایت کی تشریح میں امام نو دی لکھتے ہیں :

وفيه التبرك بآثار الصالحين وبيان ماكانت الصحابةٌ عليه من التبرك بآثاره صلى الله عليه وسلم. (٢٥)

''اس حدیث سے معلوم ہوا کہ آثار صالحین میں سے برکت لینا درست ہے اور صحابتہ آپ ملتی تین کے آثار شریف سے برکت لیتے تھے''

اا۔ حضرت اسماء بنت ابی بکڑ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے وصال کے بعد وہ آپ ﷺ کے ایک جبہ کے ذریعے شفا حاصل کرتی تھیں، وہ فرماتی ہیں:

کان النبی صلی اللہ علیہ وسلم یلبسہا و نحن نغسلہا للموضی نستسقی بھا. (۲۲) ''رسول کریم ٹڑیتی اس جبہ کو (مجھی کبھی) پہن لیا کرتے تھے،ہم اس کو بیاروں کے لئے دھوتے ہیں (لیتن اس کے دھوتے پانی بیاروں کو پلاتے ہیں)اوراس کے ذریعہ شفاحاصل کرتے ہیں۔

#### 

ششمابي علمي وتخقيقي مجلّه-العرفان

١٢\_اتى *طرح ابولقاسم بن الماً مون ـــروايت ب*: كـانـت عـنـدنـا قـصـعةٌ مـن قـصاع النّبيّ صلى الله عليه وسلم فكُنّا نجعلُ فيها الُمَاء للمرضيٰ فيستشُفُون بها.(٢٧)

''ہمارے پاس رسول اللہ ملتی تین کے پیالوں میں سےایک پیالہ تھا، ہم اس میں بغرض شفاء بیماروں کو پانی پلایا کرتے تھے۔'' برجہ اس میں بین کہ میں ایک میں ایک میں میں میں میں میں میں میں بغرض شفاء بیماروں کو پانی پلایا کرتے تھے۔''

۳۱۔ صحابہ کرام نبی کریم طبیق کے چلنے پھر نے اور نششت و برخاست کی جگہوں سے برکت حاصل کیا کرتے تھے، جیسا کہ حضرت عبداللہ بن عمر کے متعلق منقول ہے کہ جس راست سے حضور اکرم طبیق سمی زمانے میں گزرے ہوں اور کسی جگہ آپ طبیق نے پڑا وُڈلا ہو، یا آپ طبیق نے نماز پڑھی ہو، یا لیٹے ہوں، یا کھڑے ہوئے، یا کسی سے ضروری گفتگو کی ہو، تو حضرت عبداللہ بن عمر جب کبھی اسی راست سے گذرتے تو جہاں جہاں حضور طبیق نے قیام کیا ہوا تھا، حضرت عبداللہ بن عمر تعلق کی فرماتے، اور جس جگہ کبھی حضور طبیق تھرے تھے آپ بھی وہیں چلی محضور طبیق نے قیام کیا ہوا تھا، حضرت عبداللہ بن عرف عبداللہ بن عمر جب کبھی اسی راست سے گذرتے تو جہاں جہاں حضور طبیق نے قیام کیا ہوا تھا، حضرت عبداللہ بن عرف میں قام مراتے ، اور جس جگہ کبھی حضور طبیق تھی حضرت تھے تو جہاں جہاں حضور طبیق میں جو کہ میں ہوا تھا، حضرت عبداللہ بن عرف عبداللہ بن عمر جب کبھی دور پڑھی تھی میں جو جباں جہاں حضور میں محضور خوا ہوں جس جگہ حضور طبیق میں جو میں میں میں حضرت عبداللہ بن عرف میں قبل

ريد من من من من مالك كم تعلق حديث ميں ب كمان كى نظر كمزور ہوگى تھى، توانہوں نے حضور طريقي كواپن الم حضرت عتبان بن مالك كم تعلق حديث ميں ب كدان كى نظر كمزور ہوگى تھى، توانہوں نے حضور طريقي كواپن گھر بلايا اورا يک جگد آپ طريقي سن مالك كرت تعلق اور پھر پورى زندگى اسى جگد نما ز پڑ ھتے رہے، جبيبا كدام مسلم روايت كرتے ہيں: قال (عتب ان ) اصابنى فى بصرى بعض الشَّى ءِ فبعثُتُ الىٰ رسول الله صلى الله عليه و سلم انّى احبُّ ان تاتينى تُصلى فى منزلى فاتَخذَهُ مُصلَّى قال فاتى النَّبى صلى الله عليه و سلم ومن شاء الله من اصحابه فد خل و هو يُصلى فى منزلى. (٣٠)

'' حضرت عتبان ٹنے کہا کہ میری نگاہ میں پچھ کمزوری ہوگئی ، میں نے رسول اللہ من تیتیز کے پاس کہلا بھیجا کہ میں چا ہتا ہوں آپ میرے مکان پرتشریف لاکر کسی جگہ نماز پڑھیں تا کہ میں اس جگہ کو صلّی بنالوں (یعنی ہمیشہ و ہیں نماز پڑھا کروں یہ درخواست اس لئے کی کہ آنکھ میں کمزوری ہوجانے کی وجہ سے مسجد نبوی میں ان کا آناد شوارتھا) تو رسول اللہ منتی تیتر

تشریف لائے اور جن کوخدانے چاہا پنے اصحاب میں سے ساتھ لائے ، آپ سُنْیَآیَم اندر آئے اور نماز پڑھنے گئے۔'' اس حدیث کوامام بخاری نے بھی بعض الفاظ کے تغیر کیسا تھ تفل کیا ہے (۳۱) اس حدیث کی شرح میں علامہ مینی لکھتے ہیں : و فیہ تبسر ک بہ مصلبی المصالحین و مساجد الفاضلین و فیہ ان من دعامن الصلحاء الیٰ شیء

بتبرک به منه فله ان یجیب الیه اذاامن العجب. (۳۲) ''اس حدیث میں صالحین کی جائے نماز سے تبرک اوراہل فضل کے سجدے کی جگہ کی تبرک کا جواز معلوم ہوتا ہے اور بی بھی کہ اگرکوئی کسی نیک صالح آ دمی کو کسی چیز کے لئے بلائے کہ ان سے تبرک حاصل کریں تو اس کو بید دعوت قبول کرنی چاہئے،

ششمابی علمی و<u>خ</u>قیق مجلّه-العرفان

جب اس میں فخر وغر ور سے حفاظت ہو۔''

۵۱۔ حضرت انس بن مالک نے پورے دس سال نبی کریم ملتی تیم کی خدمت میں گزارے، فرماتے ہیں کہ میرے سرمیں چوٹی نما بال تھے اور سرکے دوسرے بالوں سے یہ بڑھ گئے تھے، میں نے چاہا کہ ان کو دوسرے بالوں کے ساتھ برابر کردیا جائے اور کاٹ دئے جائیں، مگر میر می والدہ نے انکار کردیا اور کہا کہ تسم بخدا میں اس کو ہر گزنہیں کاٹوں گی اور اس کوابطور تیرک کے چھوڑ دوں گی، اس لئے کہ ان بالوں کے ساتھ حضور ملتی تیم کی جھمس ہو گئے ہیں اور حضور ملتی تیم ان بالوں کو پکڑ تے تھے، حدیث کے الفاظ پچھاس طرح سے ہیں:

عـن انـس بـن مـالک ؓ قال کانت لی ذوأ بة فقالت لی اُمّی لا اجزها، کان رسول الله صلی الله علیه وسلم یمدها ویأ خذ بها. (۳۳)

''حضرت انس بن ما لک فخر ماتے ہیں کہ میر سے سر میں ایک مینڈھی تھی (یعنی ابھرے ہوئے لیے بال تھے ) میری والدہ نے کہا کہ میں اس کونہیں کا ٹوں گی کہ حضور ﷺ ماس کو صینچتے اور پکڑتے تھے۔'' اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے مولاظیل احمد سہار نیوری ککھتے ہیں:

وهـذامـن تـلـطـفـه بـخـادمـه وحسـن عشـرتـهٔ وفيـه تبرك بآثار الصالحين والاحتراص على ادخارمالمسوه بايديهم او جلسو اعليه اوكان من لباسهم. (٣٣)

''اس حدیث سے حضور مٹینیڈ کااپنے خادم کے ساتھ مہر بانی اور حسن معاشرت کا اظہار ہوتا ہے اور اس میں برکت ہے اور اس میں تبرک با ثار الصالحین کاصحیح ہونا بھی معلوم ہوتا ہے اور جن چیز وں کو اُن کے ہاتھ مس کریں ،ان کی حفاظت کا حریص ہونا بھی معلوم ہوتا ہے، یادہ اہل اللہ وصالحین جس چیز پر بیٹھے ہوں یا جوان کے لباس میں سے ہو۔''

خلاصہ یہ کہ اس طرح کے بے شار واقعات کتب حدیث میں درج ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام ٹنجی اکرم ﷺ کے ہر ہر تبرک کواستعال میں لاتے اور آپ کی ہر ہر شئے مثلاً مستعمل پانی،لعاب مبارک، پسینہ مبارک،موئے مبارک وغیرہ سے تبرک لیتے تھے۔جیسا کہ ڈاکٹر شر مدرمضان البوطی ایسے کی واقعات کوفل کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

''ان سے بیا سنباط ہوتا ہے کہ کہ نبی مٹی ﷺ کے آثار سے برکت حاصل کرنامشروع اور ثابت شدہ امر ہے۔''(۳۵) آگے چل کردہ مزید لکھتے ہیں:

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء                        | ¢                                                                     | ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه –العرفان     |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                           | ہ چیز وں اور ملبوسات کووسیلہ بنایا جائے ، بیسب جزئیات                 |                                        |
| جزئى صورتيں ايك قاعدہ                     | ) وسیلہ اختیار کرنا، جو صحیح احادیث سے ثابت ہیں اور تمام <sup>۔</sup> | میں داخل ہیں ،اوروہ ہے مطلق            |
| (                                         | یج مناط'' کہتے ہیں عموم <i>نص کے تح</i> ت آ جاتی ہیں۔(۳۷)             | کی روسے جسےعلاءاصول <sup>د ; تنق</sup> |
| ) سے ثابت ہوتا ہے کہ بیسب                 | اور دیگراکابرین سے ایسے واقعات منسوب ہیں، جن                          | اسی طرح تابعین ، تنج تابعین            |
| ں کرتے تھے۔اس سلسلے میں امام              | یاءے نہ صرف برکت کیتے تھے، بلکہان اشیاءکو حفوظ بھی                    | حضرات نبی کریم ملتی آغ سے منسوب اش     |
|                                           | یاب قائم کیاہے جس کا عنوان ہے:                                        | بخاری نے کتاب الجہا دمیں ایک مستقل     |
| فه و خاتمه و مااستعمل                     | بى صلى الله عليه وسلم وعصاه وسيفه وقدح                                | باب ماذُكر من درع الن                  |
| نه مِمّا يتبرك اصحابه                     | ب مِـمّالم يُذكر قسمتهُ ومن شعره ونعله و آنيت                         | الخلفاء بعده من ذالك                   |
|                                           |                                                                       | وغيرهم بعد وفاته. (٣٧)                 |
| امات اور آپ ملتی تیلم کی وہ               | بارک ،آپ ﷺ کی تلوار ، پیالہ اورانگوٹھی سے متعلق روا                   | °° نبی کریم طبقاتیم کی زرہ ،عصام       |
| ہِ ) <sup>تقش</sup> یم میں ذکرنہیں آیا ہے | مال کے بعداستعال نہیں کیا، جن کا (صدقات کے طور پر                     | چزیں جنہیں خلفاءنے آ کچے وہ            |
| ليعنهم اور دوسر بے لوگ تبرک               | ن سے آ کچ دصال کے بعد آپ ﷺ کے صحابہ رضی اللہ                          | اورآپ کے بال، چپل اور برتن ج           |
|                                           |                                                                       | حاصل کیا کرتے تھے۔                     |
|                                           |                                                                       | اسی طرح امام مالک کے بارے میں شا       |
| مدیبنه منوره میں امام ما لک               | ، درجہ محبت کھی، بجز سفر کے کبھی مدینہ سے با ہزمہیں نگلے۔ ما          | ''امام ما لک <i>کومدینہ سے</i> غایت    |
| نيەاس مىں رېے،اپناذاتى                    | کان حضرت عبداللہ بن مسعود ٹن کا تھا، کرایہ پر لے کر ہمیشہ             | جس مکان میں رہتے تھے،وہ م              |
| رت عمر فشت کرتے                           | ں نشست اسی جگہ کرتے تھے جہاں پر امیر المؤمنین حضر<br>ب                | مکان نہیں بنایا اور مسجد نبوی میر      |
|                                           | ءاعتکاف کے دقت بستر مبارک بچھایا جاتا تھا۔ (۳۸)                       |                                        |
| ر دلائل موجود ہیں جن سے آثار              | ی اور سلف صالحین سے منقول روایات میں ایسی بے شار                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |
|                                           |                                                                       | الصالحين سے برکت کے حصول کا اثبات      |
|                                           | *****                                                                 |                                        |

🗞 حوالہ جات وحواش 🗞

(۱) **الاعراف، ۲:۷** 

(۲) صحيح مسلم مين يردوايت ان الفاظ كرماتهم وجود ب: ``مانقصتُ صدقةٌ من مّالٍ ``، كتاب البر و الصله، باب استحباب العفو و التو اضع.

| <ul> <li>۱) الاصفهانی، راغب الحسین بن محمد بن المفضل ، (س.ن). معجم المفردات لالفاظ</li> <li>رآن ، میرڅم کتب خانه، کراچی ، ح:۱، ص:۱۱، ۳۲، ۳۱</li> <li>) البقره، ۲: ۲۳۸</li> <li>) تفصیل کے لیے ملاحظ ہو:</li> <li>) تفصیل کے لیے ملاحظ ہو:</li> <li>بری، ابو جعفر محمد بن جعفر (۲۹۳۱هـ). تفسیر جامع البیان فی تفسیر القرآن ، بیروت ،</li> <li>المعوفه، ج:۲، ص: ۲۸۵، ۳۸۸ .</li> </ul> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ) البقره، ۲: ۲۳۸<br>) <sup>تف</sup> صیل کے لیے ملاحظہو:<br>ری، ابو جعفر محمدبن جعفر (۲۹۳۱هـ). تفسیر جامع البیان فی تفسیر القرآن ، بیروت،<br>المعرفه، ج:۲، ص: ۲۸۷، ۳۸۸ .                                                                                                                                                                                                             |
| ) تفصیل کے لیے ملاحظہو:<br>ری، اب و جعفر محمدبن جعفر (۲۹۳۱هـ). تفسیر جامع البیان فی تفسیر القرآن ، بیروت،<br>المعرفه، ج:۲، ص: ۲۸۷، ۳۸۸ .                                                                                                                                                                                                                                            |
| رى، ابو جعفر محمدبن جعفر (٢٩٢هـ). تفسير جامع البيان في تفسير القرآن ،بيروت،<br>المعرفه، ج:٢،ص: ٣٨٨، ٣٨٨ .                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| المعوفه، ج: ٢، ص: ٢٨٧، ٣٨٨ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| رطبي، محمد بن احمد (٢٧ ١٩). الجامع لاحكام القرآن،قاهره،دار الكتاب العربي، ج: ٣: ص: ١٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لـوسـي، شهاب الدين سيد محمود البغدادي،(٥ • ٣ ١ ڝ ).روح الـمـعاني في تفسير القرآن العظيم                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| سبع المثاني، بيروت ،احياء التراث العربي، ج: ٢ ،ص : ٩ ٢ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (ؤالدين على بن محمد بن ابراهيم ،(١٣٨١ ﻫ ).الخازن ،لباب التاويل في معانى التنزيل (الشهير                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| سير الخازن) ،مصر،المكتبة الكبر'ي ،ج: ١ ، ص: ٢ ١ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ، تهانوی، مولانا اشرف علی، (س.ن) تفسیر مکمل بیان القرآن،کراچی، ایم ایچ سعید کمپنی ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ا،ص: ۷۷ ا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ) پانی پتی،قاضی محمد ثناء الله، (س.ن). تفسیر مظهر ی، دهلی، دائرة اشاعت العلوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| و ة المصنفين، ج: ١، ص: ٩ ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ) الجزائري، ابوبكر جابر،(١٩٨٧ء).ايسر التفاسيرلكلام العلى الكبير، جده،راسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| عاية والاعلان، ج: ٣،ص: ٢ ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ) يوسف، ۱۲ : ۹۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١) القرطبي، الجامع لاحكام القرآن، ج: ٩،ص: ٢٥٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| فوي، الحسين بن سعود الفراء،(س.ن). معالم التنزيل ،على هامش تفسير الخازن ،مصر ،المكتبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| جارية الكبري، ج: ٣، ص: ٢٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱) يوسف، ۱۲: ۹۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱) يوسف، ۲۲: ۹۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱) طه، ۲۰: ۲۲ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ا ) صحيح البخاري، كتاب الوضو، باب استعمال فضل الوضو، حديث نمبر : ١٨٩ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء (١٥) إيضاً، حديث نمبر: ١٨٨. بخاري، كتاب الصلولة، باب السترة بمكة وغيرها، حديث نمبر: ۱ • ۵ (٢ ١) بخارى، كتاب الوضو، باب استعمال فضل وضوء الناس، حديث نمبر : • ٩ ١ (٢ ١) بخاري، كتاب الوضو، باب الماء الذي يغسل به شعر الانسان، حديث نمبر : ١٧ ١ (٨١) مسلم ، كتاب الفضائل، باب قربه سَمَّيْ آلم من الناس و تبر كهم به (۱۹) بخارى ،كتاب اللباس،باب مايذكر في الشيب (۲۰)البوطی مجمد سعید رمضان، ڈاکٹر، (،۷۰۰۷ء) دروس سیرت، لا ہور، نشریات ، ص: ۲۵۶ (١٦)سنن ابن ماجه ، ابواب الاشربة ، باب الشرب قائما، حديث نمبر : ٣٣٢٣ (٢٢)مسلم كتاب الاشربة ،باب اباحة اكل الثوم. (٢٣) ايضا ، كتاب الفضائل، باب طيب عرقه والتبرك به ... (۲۴) ايضا، كتاب الفضائل ،باب قربه صلى الله عليه وسلم من النّاس وتبركهم ... (٢۵) النووي،محى الدين، ابوزكريا، يحي بن شرف، (٢٧٢ ه) المنهاج في شرح مسلم من الحجاج، کابل ، نعمانی کتب خانه، ۲: ۲۵۲ (٢٦) صحيح مسلم، كتاب اللباس والزينة، باب تحريم استعمال اناء الذهب والفضة على الرجال ... حديث نمبر: ٩ • ٥٣ (٢٧) المحصبي، قاضى ابو الفضل عياض، (٢ • • ٢ ء ) الشفا بتعريف حقوق المصطفى للهُ يَلْم ، بيروت، دار الكتاب العربي، ج: اص: ٢ + ٢ (۲۸) تفصیلی روایت کے لیئے دیکھتے: بـخـاری، کتـاب الـصـلـولـة، بـاب الـمساجد التی علی طرق المدینة والمواضع التي صلّى فيها النبي سُنَّيَهُ، حديث نمبر : ٣٨٢ . ٣٨٧ (٢٩) اليحصبي، قاضي ابو الفضل عياض،الشفا بتعريف حقوق المصطفىٰ سَنْيَيَهُمْ ، ج: ١، ص: ٢٠ ٢ (٣٠) مسلم، كتاب الايمان ،باب الدليل على ان مات على التوحيد دخل الجنَّة قطعاً (١٣) بخارى ،كتاب الصلوة ،باب المساجد في البيوت. (٣٢) العيني، بدر الدين ابو محمد محمودبن احمد، (س.ن) عمدة القارى شرح صحيح البخارى، بيروت، داراحياء التراث العربي، كتاب الصلواة، باب مساجد في البيوت، ج: ٢٠، ص: ٠ / ١ (٣٣) سنن ابو داؤد ، كتاب الترجل ، باب مآجاء في الرخصة .

(١) القرآن

(۱۱) الخازن، علاؤ الدين على بن محمد بن ابراهيم، (۱۳۸۱ه). لباب التاويل في معاني التنزيل

#### 

ششها،ی علمی و <u>تحقیق مجلّه-العرفان</u> (الشهير بتفسير الخازن)،مصر،المكتبة الكبراي (٢١) خليل احمد سهارنيو ري، (س.ن). بذل المجهو دفي حل ابي داؤد، بيروت، دار الفكر (۱۳) دېلوي، شاه عبدالعزيز، (س-ن) - بستان المحد ثين، کراچي، مير محد کتب خانه (١٣) طبرى، ابو جعفر محمدبن جعفر (٢٩٢ اهـ). تفسير جامع البيان في تفسير القرآن ،بيروت،دار المعرفه (۱۵) العيني، بدر الدين ابو محمد محمودبن احمد، (س.ن). عمدة القارى شرح صحيح البخارى ،بيروت ،داراحياء التراث العربي (١٦) القرطبي، ابو عبدالله، محمد بن احمد، (٢٤ ٩ ١ء). الجامع لاحكام القرآن، قاهره، دار الكتاب العربي (/2)القزويني، ابن ماجه، محمد بن يزيد ابو عبد الله، (س.ن). سنن ابن ماجه ، بيروت ،دار الفكر (١٨)القشيري، مسلم ، بن حجاج ، امام ١، (س. ن). جامع صحيح مسلم ، بيروت ، دار احياء التراث العربي (١٩)النووي،محي الدين، ابوزكريا، يحي بن شرف، (٢٤٦ ه). المنهاج في شرح مسلم من الحجاج ، كابل، نعماني كتب خانه

(٢٠) اليحصبي، قياضي ابو الفضل عياض، (٢٠٠٢). الشفا بتعريف حقوق المصطفى المُنْيَنَيْم، بيروت، دار الكتاب العربي

## الروابط التركيبية المعنوية في الجملة القرآنية

الدكتور شفاقت على الازهري

#### Abstract

The holy Quran is the book of revelation. Its each verse explicates its cohesion to the other. The perusal of the verses verifies manifestly that each verse is a composition of many sentences and in the formation of each sentence veritable factors are perceived. These factors are either figurative or lexical. When the constituents of the Quranic sentence are juxtaposed, certain lucidity is found for its coherence which not only pledges the apparent constituents but transforms them into perceptible enlightenment. If these links lack, the explanation becomes intangible. This significant figurative coherent includes relativity, specialty, fixity, spatiality, clarity and interpretation. This paper throws light on the application of these relatives in Quranic sentences with instances.

Keywords: sentence, formation, figurative, juxtaposed, explanation,

لاشك أن الجملة القرآنيه لوكانت اسمية أو فعلية لا تتكون الا بالروابط؛ فهى: الاسناد، التخصيص، التعدية، التحديد، السببية، الظرفية، المصاحبة، والملابسة. سنبين في هذا البحث دور هذه الروابط في الجملة القرآنية بالترتيب. او لا: الربط في الجملة القرآنية بطريق الاسناد

الإسناد هي علاقة معنوية تنشأ بين معنيين بلا واسطة لفظية "لأنها علاقة وثيقة تشبه علاقة الشيء بنفسه، أوتشبه علاقة صدر الكلمة الواحدة بعجزها" (١).

والإسناد هو الرابط التركيبي الأساسي، يعرفه الدكتور تمام حسان بأن "الإسناد قرينة من القرائن المعنوية التي يصعب أحيانا فهمها، فهي العلاقة الرابطة بين المبتدأ والخبر، والفاعل والفعل وقرينة الإسناد محتاجة غالبا إلى عدد آخر من القرائن اللفظية حتى تتضح " (٢).وقد

الأستاذ المساعد بالقسم العربي، جامعة المنهاج، لاهور

ششماہی علمی وتحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

وضح سيبويه في باب (المسند والمسند إليه) المقصود منهما بقوله: وهما ما لا يغنى واحد منهما عن الآخر، ولا يجد المتكلم منه بدا. فمن ذلك الاسم المبتدأ والمبنى عليه. وهو قولك: عبد الله أخوك، وهذا أخوك. ومثل ذلك يذهب عبد الله، فلا بدّ للفعل من الاسم كما لم يكن للاسم الأول بدّ من الآخر في الابتداء" (٣).

فالإسناد أهم علاقة بين المركبات، وهوالذي يربطها في وحدة متكاملة ذات معنى دلالى متكامل، فالمركب الاسمى هو "كل مجموعة وظائف يرتبط بعضها ببعض من غير طريق التبعية لتتمم معنى واحدا يصلح أن يشغل وظيفة واحدة أو يكون عنصرا واحدا في الجملة بحيث إذا أفردت هذه المجموعة لا تكون جملة مستقلة" (٤).

قال تعالى: أَلَّذِينَ امَنُوُا وَ تَطُمَئِنُ قُلُوبُهُمُ بِذِكْرِ اللَّهِ (٥) نرى فى هذه الآية أن جملة ( تطمئن قلوبهمُ) جملة فعلية، تتكون من الفعل و الفاعل، والقرينة التى تربط بين جزئى هذا المركب الفعلى، هى قرينة الإسناد الذى يحدد الفاعل الذى يقوم بهذا الفعل. ووجود الفعل (تَطُمَئِنُّ) فى جملة ( تَطُمَئِنُّ قُلُوبُهُمُ) يعد قرينة على نشوء هذه العلاقة الإسنادية .

ثانيا: الربط في الجملة القرآنية بطريق التخصيص:

التخصيص رابط معنوى تتفرع عنه روابط معنوية أخص منه، والقرائن التى تتفرع عنه هى: التعدية (تدل على المفعول به)، والغائية (تشمل المفعول لأجله والمضارع بعد اللام وكى والفاء ولن وإذن)، والمعية (المفعول معه والمضارع بعد الواو)، والظرفية (المفعول فيه)، والتحديد والتوكيد (المفعول المطلق)، والملابسة (الحال)، والتفسير (التمييز)، والإخراج (الإستثناء)، والمخالفة (الاختصاص وبعض المعانى الأخرى). (٦)

وهى الروابط المعنوية تخصص الإسناد من زوايا مختلفة، فالمفعول به يخصص الإسناد للتعدية، والمفعول المطلق بتحديد نوع أوعدد الحدث، والمفعول لأجله لبيان سبب الحدث، والمفعول فيه يخصص الإسناد بالظرفية، والمفعول معه بالمصاحبة، والحال يخصص الإسناد بالملابسة. فتنشأ فيما بينها علاقات سياقية قد تكون علاقات إسنادية أو تخصيصية للإسناد لهذا كانت سبل تعلق الأقسام الثلاثة للكلم ببعضها البعض معلومة لاتخرج عن كونها وتعلق اسم بفعل، وتعلق حرف بهما، تعلق اسم باسم.(٧)

قـد ذكـرعبـد القاهر في نظريتهعن النظم تعلق الاسم بالاسم "بأن يكون خبراً عنه أو حالاً منه،

| كبله-العرفان | ) وتحقيق | ہی کمح | ششما |
|--------------|----------|--------|------|
|--------------|----------|--------|------|

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### 

أو تسابعاً له، صفة أو تأكيداً أو عطف بيان أو بدلاً، أو عطفاً بحرف، أو بأن يكون الأول مضافاً إلى الشاني، أو بأن يكون الأول يعمل في الشاني عمل الفعل، ويكون الثاني في حكم الفاعل له أو المفعول، وذلك في اسم الفاعل كقولنا: زيد ضارب أبوه عمرا" (٨)

هـذا ضـرب يتـجـلـى فى تعلق الاسم بالاسم على سبيل الملابسة لتأدية وظيفة الحال أوعلى سبيـل الوصف لتأدية وظيفـة الصفـة أو على سبيل البيان لتأديـة وظيفة البدل أو على سبيل التفسير لتأديـة وظيفـة التمييز .

وبين الجرجاني تعلق الاسم بالفعل "بأن يكون فاعلاً له، أو مفعولاً، فيكون مصدراً قد انتصب به كقولك: ضربت ضرباً، ويقال له: المفعول المطلق. أو مفعولاً له كقولك: ضرب زيداً. أو ظرفاً مفعولاً فيه زماناً أو مكاناً، كقولك: خرجت يوم الجمعة، ووقفت أمامك، أو مفعولاً معه كقولنا: جاء البرد والطيالسة."(٩)

فإن الجملة قد تخضع للتخصيص على جهات متفاوتة، اجتهد النحاة القدامى والمحدثين لتحديد صورها التركيبية لاتخرج بطريقة عما ذكره عبد القاهر من سبل التعليق والتخصيص، وهذا ضرب منها يتجلى فى تعلق الاسم بالفعل لتخصيصه فنجد المفاعيل الخمسة التى تربط بالفعل من زوايا مختلفة فالتعدية للمفعول به والتحديد للمفعول المطلق والسببية للمفعول له والظرفية للمفعول فيه والمصاحبة للمفعول معه.

تقسيم التخصيص في الجملة العربية

أ-قسم يخصص الإسناد كله ويشمل المفعول به، والمفعول المطلق، والمفعول له، والمفعول فيه، والمفعول معه، والحال، والاستثناء، والشرط.

ب - قسم يخصص ما وقع فى نطاق الإسناد ويتضمن : الصفة، والتوكيد، والبدل، والإضافة ج \_ قسم يخصص الإسناد أو ما وقع فى نطاقه ويتضمن التمييز، والجار والمجرور، وحروف الجر \_(١٠)

ثالثا: الربط في الجملة القرآنية بطريق التعدية

هـذه الروابط تـنشأ بيـن الـفـعـل الـمتعدى والمفعول به. "المفعول به: هو ما يقع عليه فعل الفاعل" ( ١١) والـمـراد بـالـوقوع: التعلق المعنوى، لا المباشرة، أى تعلقه بما لايعقل إلا به (١٢) تنشأ علاقة الارتباط بين الفعل المتعدى والمفعول به ، والأصل الدلالي لهذه العلاقة أن الفعل المتعدى يفتقرإلى اسم يقع عليه ،أما الفعل اللازم فلا يفتفر إلى ذلك فالمفعول به جهة دلالية للفعل. كما في قوله تعالى : (كَذَلِكَ يُحْيِي اللَّهُ الْمَوُتَي). (١٣) والمفعول به (الْمَوُتَي) هنا يحتاج الفاعل وفعله حتى تتبين الجهة المعنوية بين الفعل والمفعول به، فهى الإحياء التي تقع على (الموتى). قد عرض النحاة الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول به عرضا واضحا، ويرى السير افي

"أن المفعول الصحيح ما اخترعه فاعل، وأخرجه من العدم إلى الوجود نحو :خلق الله للأشياء التى كونها ولم تكن كائنة من قبل، وما يفعله الإنسان من القعود والقيام، ولايجوز أن يكون الفاعل موجودا قبل وجود المفعول، فإذا قلنا "ضرب زيدعمرا، فالذى فعله زيد إنما هو الضرب، وهذا شىء يحيط به العلم بأن زيدا لم يفعل عمرا، واطلاق النحويين أنه مفعول مجاز ."(٤ ١) "والمفعول به وظيفة نحوية بين الوظائف النصب ، فكل اسم يشغله فهو منصوب بحركة أصلية أوفرعية أومقدرة أو مبنيا فى محل نصب". (١٥)

ف المفعولية معنى لذلك فإن نصب المفعولية يدل على ارتباط النحو بالمعنى أووجود علاقة بين العلامة الإعرابية والمعنى. '' (١٦)

ونصب المفعول به للتفريق بينه وبين الفاعل. كما قال أبو الفتح ابن جنى فى رفع الفاعل، ونصب المفعول: "إنما فعل ذلك للفرق بينهما، ...وذلك أن الفعل لا يكون له أكثر من فاعل واحد، وقد يكون له مفعولات كثيرة، فرفع الفاعل لقلته، ونصب المفعول لكثرته، وذلك ليقل فى كلامهم ما يستثقلون، ويكثر فى كلامهم ما يستخفون. (١٧)

التعدية هي الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول به، وهي قرينة نحوية تتعلق بطبيعة الفعل من حيث كونه متعديا، لأن المتعدى يفتقر إلى المفعول به واللازم لا يفتقر إلى المفعول.

وعرفها الرضيبقوله: "وهي أن يجعل ما كان فاعلا للازم مفعولا لمعنى الجعل فاعلا لاصل الحدث على ماكان، فمعنى"أذهبت زيدا" جعل زيدا ذاهبا، فزيد مفعول لمعنى الجعل الذى استفيد من الهمزة فاعل للذهاب كما كان في ذهب زيد."(١٨)

يـقـول ابـن السـراج عـن جعل اللازم متعديا بأن الأصلَ فيه أن يكون متعدياً بحرف جرّ وَّإنما حذفوه استخفافاً نحو ما ذكرت لك من: ذهبت الشام ودخلت البيت. (١٩)

وفي قوله تعالى : (ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمُ ). (٢٠) هنا الفعل اللازم (ذَهَبَ) متعد بحرف الجر

ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

(الباء) وهذا الأصل في تعدية الفعل اللازم. ومن هنا نفهم أن الأفعال قد تكون متعدية بحروف الجر 'وقدتكون متعدية بنفسها' وأن ''المتعدى بنفسه ثلاثة أضرب: متعد إلى مفعول واحد ، متعد إلى مفعولين، ومتعد إلى ثلاثة مفاعيل.(٢١)

ومن أمثلة ذلك: قوله تعالى: (وَاللَّهُ يَعُلَمُ الْمُفُسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ ). ( ٢٢) يعلم فعل مضار ع متعد إلى مفعول واحد، وهو (الْمُفُسِدَ) والرابط بينهما ليس رابطا لفظيا بل هما مربوطتان بطريق التعدية.

وفي قوله تعالى: (وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمُ عَلَى الْمَلائِكَةِ) (٢٣) هنا الفعل(عَلَّمَ) ماض بتضعيف اللام،وهو متعدٍ إلى مفعولين، هما (آدَمَ و الأَسْمَاء).

وقرأ المحانى ويزيد اليزيدى: وعلم آدم مبنياً للمفعول، وحذف الفاعل للعلم به والتضعيف فى علم للتعدية، إذ كان قبل التضعيف يتعدى لواحد، فعدى به إلى اثنين. وليست التعدية بالتضعيف مقيسة، إنما يقتصر فيه على مورد السماع، سواء كان الفعل قبل التضعيف لازماً أم كان متعدياً، نحو: علم المتعدية إلى واحد. وأما إن كان متعدياً إلى اثنين، فلا يحفظ فى شىء منه التعدية بالتضعيف إلى ثلاث. (٢٤)

وقد ذهب بعض النحويين إلى عدم اختصاص التضعيف بالتعدية. قال الإمام أبو الحسين بن أبى الربيع في (كتاب التلخيص) من تأليفه: الظاهر من مذهب سيبويه أن النقل بالتضعيف سماع في المتعدى واللازم. (٢٥)

وفى قوله تعالى: (وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنُتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ). (٢٦) معنى أرنا أى بصِّرنا. إن كانت من رأى البصرية. والتعدى هنا إلى اثنين ظاهر، لأنه منقول بالهمزة من المتعدى إلى واحد، وإن كانت من رؤية القلب ، فالمنقول أنها تتعدى إلى اثنين ، نحو قوله :

وإنا لقوم ما نرى القتل سبة... إذا ما رأته عامر وسلول .(٢٧)

وقـد جـعـلهـا الـزمـخشرى من رؤية القلب، وشرحها بقوله: ''منقول من رأى بمعنى أبصر أو عرّف. ولذلك لم يتجاوز مفعولين، أي وبصرنا متعبداتنا في الحج، أو وعرفناها. (٢٨)

فيقول أبوحيان:" هي تأتى عنده بمعنى عرف، أى تكون قلبية وتتعدى إلى واحد، ثم أدخلت همزة النقل فتعدت إلى اثنين، ويحتاج ذلك إلى سماع من كلام العرب. (٢٩) قال ابن عطية:

وهو الأصح ويلزم قائله أن يتعدى الفعل منه إلى ثلاثة مفاعيل، وينفصل بأنه يوجد معدى

بالهمزة من رؤية القلب. (٣٠)

يقول الدكتور محمد حماسة عن قابلية الفعل للتعدية وصلاحية الاسم للمفعولية:

"أنهما جانبان معنويان لتحديد المفعول به في الجملة ينضم إليهما جانب لفظي هو العلامة الإعرابية، وتحديد موقعه في بناء جملته."(٣١)

ويضيف فيه أن هذين الجانبين أى الجانب المعنوى واللفظى "يتعاونان في ترابط المفعول به مع فعله وفاعله،الإضافة إلى القيم الاستبدالية التي تجعل المفعول به يختلف عن غيره من المنصوبات الأخرى ،كما تقوم هذه القيم الاستبدالية نفسها بتمييز كل منها عن الآخر. (٣٢)

نخلص مما سبق إلى: التعدية هي الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول به، وهي قرينة نحوية تتعلق بطبيعة الفعل من حيث كونه متعديا، لأن المتعدى يفتقر إلى المفعول به، واللازم لا يفتقر إلى المفعول. وهي واسطة معنوية بين الفعل والمفعول به في ائتلاف الجملة الفعلية. كذلك الربط للتعدى لا يكون إلافي الفعل المتعدى، وبذلك يخرج الفعل اللازم منه. لأن الفعل المتعدى يحتاج إلى اسم يقع عليه أما الفعل اللازم فلا يحتاج إليه .

لابد لحدوث الفعل من وجود المفعول به. والمفعول به يكون منصوبا، والنصب هو الفارق بين الفاعل والمفعول به، والنصب يدل على وجود العلاقة بين المفعولية أى المعنى والعلامة الإعرابية .والفعل قد يتعدى إلى أكثر من مفعول ولكن يكون الربط ثابتا بينهما بقرينة التعدية. والأصل فى تعدية اللازم حروف الجر ولكن أيضا يكون بالتضعيف.

رابعا: الربط في الجملة العربية بطريق التحديد والتوكيد

و كـذلك الـرابط المعنوى ينشأ في الجملة العربية بطريق التحديد والتوكيد بين الفعل ومصدره، لـغـرض التـوكيـد لـلـفـعـل العامل فيه أو لتبيين نوعه أو عدده. والمفعول المطلق: هو المصدر الفضلة المسلط عليه عامل، كضربت ضربا، أو من معناه كـقعدت جلوسا. (٣٣)

يقول ابن السراج :

"إن المصدر هو المفعول في الحقيقة لسائر المخلوقين فمعنى قولك: قام زيد وفعل زيد قياماً سواء وإذا قلت: ضربت فإنما معناه أحدثت ضرباً وفعلت ضرباً فهو المفعول الصحيح." (٣٤) ويؤكد ذلك بقوله :

"ألا ترى أن القائل يقول: من فعل هذا القيام؟ فتقول: أنا فعلته. ومن ضرب هذا الضرب

ششابی علی و تحقیق مجلد-العرفان (۲۰۱۰ ه...... 82.....) جولائی - رمبر ۲۰۱۲م لشدید؟ فتقول: أنا فعلته .ترید: أناضربت هذا الضرب (۳۰) و سماه سیبویه الحدث و الحدثان. "(۳٦)

ويجىء المصدرعلى ضروب: منها للتوكيداً نحو قولك: قمت قياماً وجلست جلوساً، وذكر مصدر الفعل للتوكيد ولاغير. ومنها ضرب ثان تذكره للفائدة نحو قولك: ضربت زيداً ضرباً شديداً، والضرب الذي تعرف، وقمت قياماً طويلاً، فقد أفدت في الضرب أنه شديد وفي القيام أنه طويل وكذلك إذا قلت: ضربت ضربتين وضربات فقد أفدت المرار وكم مرة ضربت. (٣٧) أمثلة المفعول المطلق

لقد ذكرنا أن المفعول المطلق هو المصدرمن فعله، وهذا الفعل قديكون مذكورا مع مصدره كما في قوله تعالى: (وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسى تَكْلِيماً). (٣٨)

وقد يكون مقدرا قبله ، ولكن يبقى رابطه المعنوى على صورته للتحديدأو التأكيد، ونقدم بعض الأمثلة على هذا النمط .المفعول المطلق لفعل مقدر .

> قوله تعالى: ( قَالُوا سُبُحَانَكَ لاعِلْمَ لَنَا إِلا مَا عَلَّمُتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ) (٣٩) يقول أبو حيان:

" وسبحان اسم وضع موضع المصدر، وهو مما ينتصب بإضمار فعل من معناه لا يجوز إظهاره، وهو من الأسماء التى لزمت النصب على المصدرية، ويضاف ويفرد. (٤٠)وناصبه فعل مقدر واجب الإضمار، وهو اسم مصدر، والمصدر التسبيح. (٤١) وفى قوله تعالى: "وَقَالُوا سَمِعُنَا وَأَطَعُنَا غُفُرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ"(٢٢) (غفرانك): مفعول مطلق لفعل مقدر تقديره: اغفر. وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: "وَبِالُوَالِدَيْنِ إِحُسَانًا" (٤٤) (وبالوالدين) الجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف تقديره :أحسنوا بالوالدين إحسانا، و(إحسانا) مفعول مطلق.

ششماہی علمی وتحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

ما ينوب عن المفعول المطلق أو المصدر :

ثمة ما ينوب عن المصدر فيُعطَى حكمَه في كونهِ منصوباً على أنه مفعولٌ مُطلَقٌ . (٤٥) مثله فى قوله تعالى: (وَاتَّقُوا يَوُمًا لا تَجُزِى نَفُسٌ عَنُ نَفُسٍ شيئا) (٤٦) فى هذه الآية (شيئا) نائب عن المصدر فى باب المفعول المطلق ،وأصله أن يكون جزاء ولكن جاء نيابة عنه ، ويكون التقدير : لا تجزى جزاء قليلا ولا كثيرا.

- وفى قوله تعالى: "وَإِذُ قُلْتُمُ يَا مُوسَى لَنُ نُؤُمِنَ لَکَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهُرَةً " (٤٧) هذا (جهرة) نائب عن المصدر فى باب المفعول المطلق منصوب أى: رؤية جهرة. وفى قوله تعالى: "فَكُلُوا مِنُهَا حَيْتُ شِئْتُمُ رَغَدًا" (٨٤) وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: "بَلُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفُرِهِمُ فَقَلِيلا مَا يُؤُمِنُونَ" (٤٩) وفى قوله تعالى: (قليلا( :نائب عن المصدر فى باب المفعول المطلق أى: أَكُلا رغدا. وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: "أَمُ تُرِيدُونَ أَنُ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمُ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبُلُ " (٥٠) ركما) الكاف اسم بمعنى مثل نائب عن المصدر فى باب المفعول المطلق منصوب أى: يؤمنون إيمانا قليلا.
  - اسم المصدر وكذلك ينوب اسم المصدر عن المصدر، كقوله تعالى: "أَوَكُلَّمَا عَاهَدُوا عَهُدًا نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِنْهُ"(٢٥) (عهدا) اسم مصدر، والمصدر للفعل (عَاهَدُوا) معاهدة، وينوب عنه اسم المصدر (عهدا) وفى قوله تعالى: "مَنُ ذَا الَّذِى يُقُرِضُ اللَّهَ قَرُضًا حَسَنًا (٥٣)

#### **&**----**84**----**}**

كذلك في هذه الآية (قرضا)هو اسم مصدر ينوب عن المصدر (إقراضا) للفعل (يقرض). نخلص مما سبق إلى: أن الرابط المعنوى الذى ينشأ في الجملة العربية بطريق التحديد والتوكيد يكون بين الفعل ومصدره. والمصدريأتي مفعولا مطلقا لغرض التوكيد للفعل العامل فيه أو لتبيين نوعه أو عدده.وكذلك يأتي ما تنوب عنه، مثل اسم المصدر وغيره. وقديكون فعل المفعول المطلق مقدرا وقديكون ظاهرا.

خامسا: الرابط في الجملة القرآنية بطريق السببية والغائية:

المفعول له: هو علة الإقدام على الفعل وهو جواب له. وذلك قولك فعلت كذا مخافة الشر وإدخار فلان، وضربته تأديباً له، وقعدت عن الحرب جبناً، وفعلت ذلك أجل كذا؛ وفي التنزيل حذر الموت. (٤٥)

و الربط بطريق السببية هو إحدى علاقات الارتباط المنطقى بين المعانى، ويقتضى سياق الجملة من المتكلم أحيانا أن يلجأ إلى هذه العلاقة لتكون معينا له على بيان سبب وقوع الحدث. (٥٥)

وقـد بيـن سيبـويه علة نصب الأسماء الواقعة مفعولا له بقوله: "لأنه عذر لوقوع الأمرفانتصب لأنه موقوع له، ولأنه تفسير لما قبله لم كان؟ وليس بصفة لما قبله ولا منه." (٥٦)

ويزيد في ذلك بقوله: "وفعلت ذاك أجل كذا "وكذا. "فهذا كله ينتصب لأنه مفعول له، كأنه قيل له: لم فعلت كذا وكذا فقال: لكذا؟ وكذا. (٥٧)

وقد بين الزمخشرى شروط المفعول لأجله بقوله: "وفيه ثلاث شرائط أن يكون مصدراً، وفعلاً لفاعل الفعل المعلل، ومقارناً له في الوجود فإن فقد شيء منها فاللام كقولك جئتك للسمن واللبن ولإكرامك الزائر، وخرجت اليوم لمخاصمتك زيداً أمس ." (٥٨) فإن فقد المعلل شرطا جر بحرف تعليل . (٥٩)

وفى قوله تعالى: "هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمُ مَا فِي الْأَرُضِ جَمِيعًا "(٢٠) أى خلق لأجلكم، قال ابن حيان: "ولكم متعلق بخلق، واللام فيه، قيل: للسبب ، أى لأجلكم ولانتفاعكم، وقدر بعضهم لاعتباركم. وقيل: للتمليك والإباحة، فيكون التمليك خاصاً، وهو تمليك ما ينتفع الخلق به وتدعو الضرورة إليه. وقيل: للاختصاص، وهو أعم من التمليك، والأحسن حملها على السبب فيكون مفعولاً من أجله. (٦١) جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

وفى قوله تعالى: (يَجُعَلُونَ أَصَابِعَهُمُ فِي آذَانِهِمُ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوُتِ) (٦٢) هنا (حَذَرَ الْمَوُتِ) مصدر منصوب علة لجعل الأصابع فى الأذن، (مِنَ الصَّوَاعِقِ) مفعول له خفض بمن لأنه ليس مصدرا، وهى سببية، أى من أجل الصواعق وحذر الموت مفعول من أجله، وشروط المفعول من أجله موجودة فيه، إذ هو مصدر متحد بالعامل فاعلاً وزماناً، هكذا أعربوه، وفيه نظر لأن قوله: "من الصواعق" هو فى المعنى مفعول من أجله، ولو كان معطوفاً لجاز (٣٢)

كذلك في قوله تعالى:

(وَمَثَـلُ الَّذِينَ يُنُفِقُونَ أَمُوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرُضَاةِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِنُ أَنْفُسِهِمُ) (٦٤) انتصاب (ابْتِغَاءَ) على أنه مفعو لأجله (٦٥).

وفى قوله تعالى: (وَلَا تُمُسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا) (٦٦) (ضِرَارًا) مفعول لأجله. وفى قوله تعالى: (وَدَّ كَثِيرٌ مِنُ أَهُلِ الْكِتَابِ لَوُ يَرُدُّونَكُمُ مِنُ بَعُدِ إِيمَانِكُمُ كُفَّارًا حَسَدًا مِنُ عِنُد رَأَنُفُسِهِمُ)(٦٧)(حَسَدًا مِنُ عِنْدِ أَنَفُسِهِمُ) انتصاب حسداً على أنه مفعول لأجله، والعامل فيه ودّ، أى الحامل لهم على ود ردكم كفاراً هو الحسد .

نخلص مما سبق إلى أن: السببية هي الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول لأجله، وهي ما يعين سبب وقوع الفعل وعلته، في الجملة العربية . سادسا: الربط في الجملة العربية بطريق الظر فية

يكون الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول فيه ،وهو إما يكون ظرف زمان أو مكان، والربط بيـن الفعل والظرف ربط معنوى بدون الأداة لأن الفعل حدث ،والحدث لا يحدث إلا في الزمان أو المكان .

يقول ابن جنى فى (باب المفعول فيه وهو الظرف: "اعلم أن الظرف. كل اسم من أسماء الزمان أو المكان يُرادُ فيه معنى (فى) وليست فى لفظه كقولك: قمت اليومَ، وجلست مكاًنك، لأن معناه: قمت فى اليوم، وجلست فى مكانك. فإن ظهرت (فى) فى اللفظ كان ما بعدها اسما صريحا وصار التضمن ل (فى)، تقول: سرت فى يومَ الجمعة، وجلست فى الكوفة."(٦٨)

ويقول سيبويه: "وأما (في) فهى للوعاء." (٦٩) ثم يقدم بعض الأمثلة كقولك: هو في الجراب، وفي الكيس، وهو في بطن أمه، وكذلك: هو في الغل، لأنه جعله إذ أدخله فيه كالوعاء له. وكذلك: هو في القبة، وفي الدار.

وقال محمد بن يزيد:

"الطَّرِيفُ مشتقّ من الـظرُف وهو الوِعاء كأَنه جعل الطَّرِيفَ وعاء للَّذب ومَكارِم الَّاخلاق ويقال فلان يَتَظَرَّفُ وليس بظَرِيف والظرف الكِياسة."(٧٠) ويقول الليث : "الظَّرُف وعاء كل شيء حتى إنّ الإبُريق ظرف لما فيه."(٧١)

تتضح الدلالة الوظيفية للربط الظرفى المعنوى من كلام ابن يعيش حين يقول: "إن إتجاه النحاة إلى تسميته، مفعولا فيه يدل على ذلك، فإن كان مفعولا فيه فهو ما دل على مكان أو زمان وقع فيه الفعل، وكان ظرفا فهو وعاء، فالأزمنة والأمكنة ظروف، لأن الأفعال توجد فيها فصارت كالأوعية لها. (٧٢) وتحمل الظرفية معنى (في)، لكن الظروف تنصب، و يمثل سيبويه ذلك في قوله: "ويقول الرجل: ما اليوم؟ فتقول: اليوم أنَّك مرتحلٌ، كأنَّه قال: في اليوم رحلتك. وعلى هذا الحدّ تقول: أمّا اليوم فأنَّك مرتحلٌ،

وضح سيبويه معنى ذلك فى (باب ما ينتصب من الأماكن والوقت وهو يقول: "وذلك لأنها ظروف تقع فيها الأشياء، وتكون فيها، فانتصب لأنه موقوع فيها ومكون فيها، وعمل فيها ما قبلها، كما أن العلم إذا قلت أنت الرجل علماً عمل فيه ما قبله، وكما عمل فى الدرهم عشرون إذا قلت :عشرون درهماً. وكذلك يعمل فيها ما بعدها وما قبلها." (٧٤)

و المبرد يصرح في معنى ذلك بقوله:

"واعلم أن هذه الظروف المتمكنة يجوز أن تجعلها أسماء فتقول: يوم الجمعة قمته، في موضع قمت به، والفرسخ سرته، ومكانكم جلسته، وإنما هذا اتساع، والأصل ما بدأنا به لأنها مفعول فيها، وليست مفعولاً بها. وإنما هذا على حذف حرف الإضافة." (٧٥) ويقول المرادى:

إن (في) لـلـظرفية وهي الأصل فيه، ولا يثبت البصريون غيره. مذهب سيبويه، والمحققين من أهـل البصرة، أن في لا تكون إلا للظرفية حقيقة أو مجازا. وما أوهم خلاف ذلك رد بالتأويل إليه. (٧٦)

كما فى قوله تعالى: "وَاتَّقُواُ يَوُماً" ( ٧٧) (يوماً) مفعولٌ به، ولا بدَّ من تقدير حَذُفِ مضافٍ أى: عذابَ يوم أو هولَ يوم، وأُجيز أن يكونَ منصوباً على الظرف، والمفعولُ محذوفٌ تقديره: واتقوا العذابَ فى يومٍ صفتُه كَيُتَ وكَيُتَ، ومنَع أبو البقاء كونَه ظرفاً، قال: "إنَّ الأمر بالتقوى لا يقع

المؤدِّيةِ إلى العذابِ في يومِ القيامةِ. "(٧٨)

وقوله تعالى: "وَقُلْنَا يَاآدَمُ اسُكُنُ أَنْتَ وَزَوُجُكَ الْجَنَّةَ" (٧٩) وقيل: الجنة ظرفٌ على الاتساع، وكان الأصلُ تعديتَه إليها بـ (في)، لكونها ظرفَ مكان مختصٍّ، وما بعد القولِ منصوبٌ به" (٨٠)

وقوله تعالى: ''إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنُ آمَنَ بِاللَّهِ وَالُيَوْمِ الآخِرِ وَعَم)لَ صَـالِحاً فَلَهُمُ أَجُرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمُ وَلاَ خَوُفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمُ يَحُزَنُونَ''-(٨١) قوله: (عِندَ رَبِّهِمُ) (عند) ظرف مكان لازمُ الإضافةِ لفظاً ومعنيَّ، والعاملُ فيه الاستقرارُ الذي تضمَّنه "لهم"(٨٢)

وفى قوله تعالى: "حَيُثُ مَا كُنتُم" (٨٣) فى هذه الآية (حيث) هى ظرفُ مكانٍ مضافةً إلى الجملةٍ فهى مقتضيةٌ للخفضِ بعدَها، وما اقتضى الخفضَ لا يقتضى الجزمَ، لأنَّ عواملَ الأسماءِ لا تعملُ فى الأفعالِ، والإضافةُ موضَّحةٌ لِما أُضيف، كما أنَّ الصلةَ موضِّحةٌ فيُنافى اسمُ الشرط؛ لأنَّ اسمَ الشرطِ مبهمٌ، فإذا وُصِلَتُ بـ"ما"زال منها معنى الإضافةِ وضُمَّنتُ معنى الشرطِ وجُوزى بها، وصارَتُ من عواملِ الأفعال." (٨٤)

وقوله تعالى: "وَادْعُوا شُهَدَاءَ كُمُ مِنُ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمُ صَادِقِينَ" (٨٥) (دون) ظرف مكان ملازم للظرفية الحقيقية أو المجازية، ولا يتصرف فيه بغير من. (٨٦) قال سيبويه: وأما دونك فلا يرفع أبداً. (٨٧)

قال ابن هشام الانصارى:

"وأصل العامل أن يتقدم على المعمول، اللهم إلا أن يقدر المتعلق فعلاً فيجب التأخير، لأن الخبر الفعلى لا يتقدم على المبتدأ فى مثل هذا، وإذا قلت إنّ خلفك زيداً وجب تأخير المتعلق، فعلاً كان أو اسماً، لأن مرفوع إنّ لا يسبق منصوبها، وإذا قلت كانَ خلفكَ زيدٌ جاز الوجهان ولو قدرته فعلاً، لأن خبر كان يتقدم مع كونه فعلاً على الصحيح، إذ لا تلتبس الجملة الاسمية بالفعلية." (٨٨)

ولـقـوـة ارتبـاط الـظرف فإنه لا يشترط له موقع معين، فياتي معه سابقا او لاحقا، وقد عبروا عن ذلك بأنه يتوسع في الجاروالمجرور ما لايتوسع في غيرهما.(٨٩)

سابعا: الرابط في الجملة القرآنية بطريق المصاحبة

المفعول معه: "وهو كل ما فعلت معه فعلا،وجاز أن يكون معطوفا، وذلك قولك: قمت

وَزِيدا، أى: مع زِيد، و استوى الماء <sup>أ</sup>و الخشبة، أى: مع الخشبة، وجاء البرد الطيالسة<sup>،</sup> أى: مع الطيالسة وما زلت أسير والنيل، أى: مع النيل ولو تركت الناقة و فصيلها لرضعها، أى: مع فصيلها، ولو خليت والأسد لأكلك، أى: مع الأسد وكيف تكون وقَصْعَةٍ من ثريدٍ، أى :مع قصعة." (٩٠) ومنه قوله تعالى :'<sup>(</sup>أَوُ كَصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَاء فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعُدٌ وَبَرُقٌ يَجُعَلُونَ أَصُابِعَهُمُ فِي آذَانِهِم مِّنَ الصَّوَاعِقِ حَدَرَ الْمَوُتِ واللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكافِرِينَ" (٩٠)

- يقول ابن هشام الانصاري:
- "(واو)ان ينتصب ما بعدهما، وهما: واو المفعول معه، مثل: سِرتُ والنِّيل" (٩٢) يقول سيبويه (في باب الواو):

"اعلم أنّ الواو ينتصب ما بعدها في غير الواجب من حيث انتصب ما بعد الفاء، وأنها قد تشرك بين الأوّل والآخر كما تشرك الفاء، وأنّها يستقبح فيها أن تشرك بين الأوّل والآخر كما استقبح ذلك في الفاء، وأنّها يجيء ما بعدها مرتفعاً منقطعاً من الأوّل كما جاء ما بعد الفاء."(٩٣)

المصاحبة أو المعية تفهم من واوالمعية التي تقع قبل الاسم، وتعمل فيه، "وذلك قولك: ما صنعت وأباك، ولو تركت الناقة وفصيلها لرضعها، إنما أردت: ما صنعت مع أبيك، ولو تركت الناقة مع فصيلها. فالفصيل مفعول معه، والأب كذلك، والواو لم تغير المعنى، ولكنها تعمل في الاسم ما قبلها. " (٩٤)

هناك وسائل معينة لترابط المفعول معه بالفعل، وهي :

الأول . الأداة ،وهي الواو التي بمعنى مع أي التي تفيد المصاحبة .

والثاني:النصب .

والثالث: لزوم المفعول معه التأخر عن الفعل، فلا يحوز تقديمه على الفعل . والرابع: وجود مانع لغوى أو معنوى من العطف. (٩٥)

ثامنا: الرابط في الجملة القرآنية بطريق الملابسة

الحال : هـو وصف هيئة الفاعل أو المفعول به، وأما لفظها : فـإنها نكرة تأتى بعد معرفة، قد تم عليها الكلام، وتلك النكرة هي المعرفة في المعنى. (٩٦) والحال تتقدم على عاملها إذا كان فعلاً

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء | ÷ | ششماہی علمی وتحقیق مجلّہ-العرفان |
|--------------------|---|----------------------------------|
|                    |   |                                  |

متصرفاً، أو وصفاً يشبهه نحو (خُشَّعاً أبْصارهمُ يخرُجون)

و الحال تكون مؤكدة لعاملها مثل قوله تعالى: (وَلَا تَعُثَوا فِيُ الْأَرُضِ مُفُسِدِيُنَ). (٩٧) و (مُفُسِدِينَ) حالٌ من فاعل (تُعُثَوُا) وهي حالٌ مؤكِّدةٌ، لعامِلها.

وقوله تعالى :(هوَ الحقُّ مصدِّقاً). (٩٨) لأن الحق لا يكون إلا مصدقاً، والصواب أنه يكون مصدقاً ومكذباً، وغيرهما، نعم إذا قيل هوَ الحقُّ صادِقاً فهي مؤكدة. (٩٩)

"وَآمِنُوا بِمَآ أَنزَلُتُ مُصَدِّقاً". (١٠٠) (مُصَدِّقاً) حالٍ من العائد المحذوف في الفعل: والعاملُ فيها(آمنوا).

يوضح المبرد فكرة تأكيد الحال بقوله: "زيد أبوك حقاً، وهو زيد معروفاً، وأنا عبد الله أمراً واضحاً: وذاك لأن هذه الحالات إنما تؤكد ما قبلها؛ لأنك إذا قلت: هو زيد، وأنا عبد الله فإنما تخبر بخبرين، فإذا قلت معروفاً، أو بيناً فإنما المعنى أنى قد بينت لك هذا وأوضحته، وفيه الإخبار لأنه عليه يدل: (١٠١)

والربط المعنوى يكون بين الحال المفردة وصاحبها ،وهو يكون بطريق الملابسة، وهذا الرابط لايكون بين الفعل والحال، بل ينشأ بين الحال وصاحبها، والربط الملابسي يبين هيئة الفاعل أوالمفعول به .

يقول عبد القاهر الجرجاني:

"لأن الحال خبر فى الحقيقة من حيث إنك تثبت بها المعنى لذى الحال كما تثبت بخبر المبتدأ للمبتدأ، وبالفعل للفاعل: ألا تراك قد أثبت الركوب فى قولك: "جاء نى زيد راكباً" لزيد؟ إلا أن الفرق أنك جئت به لتزيد معنى فى إخبارك عنه بالمجىء، وهو أن تجعله بهذه الهيئة فى مجيئه، ولم تجرد إثباتك للركوب ولم تباشره به، بل ابتدأت فأثبت المجىء، ثم وصلت به الركوب، فالتبس به الإثبات على سبيل التبع للمجىء وبشرط أن يكون فى صلته." (١٠٢)

ويتميز الحال من المنصوبات الأخرى بدلالته على الهيئة، وليست الدلالة على الهيئة آتية من شيء خارج عن نطاق الجملة ،بل على العكس من ذلك تماما، فإننا نجد أن بناء الجملة على هذا النحو هو الذي يوجه هذه الكلمة إلى أن تصير دالة على الهيئة. (١٠٣)

نـخلص مما سبق إلى: أن يكون الرابط المعنوى الملابسي بين الحال المفردة وصاحبها، لأن الحال الجملة يكون بينها وبين ذي الحال الرابط اللفظي كما سبق ذكره.

| العرفان | فيق محلّ | ىعلى تتخنخ | ششاة |
|---------|----------|------------|------|
| • • • • | •••      |            |      |

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

وأنه تكون لفظة الحال نكرة، وتأتى بعد المعارف، وتبين صفة الفاعل أو المفعول به. وأنه تتقدم الحال على عاملها الفعل المتصرف.أنه يكون الرابط الملابسي بين الحال المؤكدة وعاملها. ويتميز الحال من المنصوبات الأخرى بدلالته على الهيئة.

تاسعا: الرابط في الجملة القرآنية بطريق التفسير أو التبيين

ومعنى التمييز : تخليص الأجناس بعضها من بعض، ولفظ المميز اسم نكرة يأتى بعد الكلام التمام يراد به تبيين الجنس، وأكثر ما يأتى بعد الأعداد والمقادير . (٤ · ١) "نفهم من المعنى النحوى أن التمييز يبين شيئا مبهما فى جملته أو بعبارة أخرى يوضح أمرا غامضا فى تلك الجملة فيرفع الإبهام والغموض وهذ ا الشىء المبهم أو الغامض هو ما تسميه (المميز أو المفسر (لو أنه ذكر وحده دون التمييز لَحَارت النفس فيه، وذهبت به حيرتها فى كل اتجاه. (١٠٥) "تعدعلاقة التفسير أو التبيين إحدى علاقات الارتباط بين المعانى على سبيل البيان وإزالة الإبهام". (١٠٦)

إن التمييز ينقسم إلى المفرد والجملة ،أما "تمييز المفرد من مممات الاسم، فارتباط تمييز المفرد أوالذات بأجزاء جملته لا يكون إلامن خلال الاسم الذي يتم به. (١٠٧)

أما تمييز الجملة ففيه بيان وإزالة للإبهام الذى قد يعترى علاقة الارتباط بطريق الإسناد بين الفعل والفاعل أو علاقة الارتباط بطريق التعدية بين الفعل والمفعول به فحين يقال : (يختلف الناس) هذه الجملة غامضة، لأن علاقة الارتباط بطريق الإسناد بين الفغل والفاعل يشوبها الإبهام، تفتقر إلى بيان الوجه الذى يختلف فيه الناس فهى تفتقر إلى إنشاء علاقة أخرى تدعمها وتزيل ما بها من إبهام، فيقال مثلا: يختلف الناس أذواقا . (١٠٨)

وتـمييـز الـجـمـلة يسـمى بالتمييز المحول أو المنقول عن الفاعل مثل قوله تعالى: (وَاشُتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا) (١٠٩)

أو عن المفعول ، مثل قوله تعالى: (وَفَجَّرُنَا الْأَرُضَ عُيُونًا ) (١١٠) وما عداهما يعد متمما للاسم لأنه يفسر غموضا في احتمالات دلالته المتعددة (١١١)

وفى قوله تعالى :(فَزَادَهُـمُ اللَّهُ مَرَضًا)(١١٢) مـرضـا مـفعول به، لذا يزيل الإبهام والغموض بطريق ربطه بالتعدية .

وقوله "كَمُ آتَيْنَاهُمُ مِنُ آيَةٍ بَيِّنَةٍ" (١١٣) وأجاز الزمخشري أن تكون: كم ، هنا خبرية، قال: فإن

| st+14 | لا في – دسمبر | ۶ |
|-------|---------------|---|
|       |               |   |

#### 

قلت: كم استفهامية أم خبرية ؟ قلت: يحتمل الأمرين، ومعنى الاستفهام فيها للتقرير\_ (١١٤) قال أبو حيان:

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان

"(من آية) تـمييـز لــكَمُ، ويجوز دخول من على تمييز الاستفهامية والخبرية، سواء وليها أم فصل بينهما، والفصل بينهما بجملة، وبظرف، ومجرور، جائز على ما قرر في النحو . "(١١٥)

وقوله ''وَإِذُ وَاعَدُنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيُلَةً' '(١١٦) و(ليلة) منصوب على التمييز الجائى بعد تمام الاسم، والعامل فى هذا النوع من التمييز اسم العدد قبله شبه أربعين بضاربين، ولا يجوز تقديم هذا النوع من التمييز على اسم العدد بإجماع، ولا الفصل بينهما بالمجرور إلا ضرورة.(١١٧)

"(ليلة)ً نصبٌ على التمييز، والعُقود التي هي من عِشُرين إلى تسعين وأحدَ عشرَ إلى تسعةَ عشرَ كلُّها تُمَيِّز بواحدٍ منصوبٍ. (١١٨)

وقوله تعالى: "فَقُلُنَا اصُرِبُ بِعَصَاکَ الُحَجَرَ فَانَفَجَرَتُ مِنَهُ اتُنَتَا عَشُرَةَ عَيْنًا '(١١٩) (عيناً) منصوب على التمييز ، وإفراد التمييز المنصوب فى باب العدد لازم عند الجمهور ، وأجاز الفراء أن يكون جمعاً ، وكان هذا العدد دون غيره لكونهم كانوا اثنى عشر سبطاً ، وكان بينهم تضاغن وتنافس ، فأجرى الله لكل سبط منهم عيناً يرده ، لا يشركه فيه أحد من السبط الآخر ، وذكر هذا العدد دون غيره يسمى التحصيص عند أهل علم البيان ، وهو أن يذكر نوع من أنواع كثيرة لمعنى فيه لم يشركه فيه غيره . (١١٠)

وقوله تعالى: "نُمَّمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمُ مِنُ بَعُدِ ذَلِكَ فَهِي كَالُحِجَارَةِ أَوُ أَشَدُّ قَسُوَةً" (١٢١) انتصاب قسوة على التمييز، وهو من حيث المعنى تقتضيه الكاف ويقتضيه أفعل التفضيل، لأن كلاً منهما ينتصب عنه التمييز. تقول: زيد كعمرو حلماً، وهذا التمييز منتصب بعد أفعل التفضيل، منقول من المبتدأ، وهو نقل غريب، فتؤخر هذا التمييز وتقيم ما كان مضافاً إليه مقامه، و تقول: زيد أحسن وجهاً من عمرو، وتقديره: وجه زيد أحسن من وجه عمرو، فأخرت وجهاً وأقمت ما كان مضافاً مقامه، منقول، من وجهاً فارتفع بالابتداء، كما كان وجه مبتدأ، ولما تأخر أدى إلى حذف وجه من قولك: من وجه عمرو، وإقامة عمرو مقامه، فقلت: من عمرو، وإنما كان الأصل ذلك، لأن المتصف بزيادة الحسن حقيقة ليس الرجل إنما هو الوجه . (٢٢١) هى أشدُّ:و "قسوة" نصبٌ على التمييز؛ لأنَّ الإبهامَ حَصَلَ فى نسبةِ التفضيلِ إليها، والمفضَّلُ عليه محذوقٌ للدلالةِ علهى أى أشدُ قسوةً من الحجارةِ. (١٢٣)

وقول ه تعالى: "صِبُعَةَ اللَّهِ وَمَنُ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبُعَةً وَنَحُنُ لَهُ عَابِدُونَ" (١٢٤) هنا )(وَمَنُ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبُغَةً ) هذا استفهام ومعناه: النفى ، أى ولا أحد أحسن من الله صبغة. نز وأحسن هنا

#### 

لا يراد بها حقيقة التفضيل، إذ صبغة غير الله منتف عنها الحسن، أو يراد التفضيل، باعتبار من يظن أن في صبغة غير الله حسناً، لا أن ذلك بالنسبة إلى حقيقة الشيء. وانتصاب صبغة هنا على التمييز، وهو من التمييز المنقول من المبتدأ. وقد ذكرنا أن ذلك غريب، أعنى نص النحويين على أن من التمييز المنقول تميى زاً نقل من المبتدأ، والتقدير : ومن صبغته أحسن من صبغة الله: فالتفضيل إنما يجرى بين الصبغتين، لا بين الصابغين

نخلص مما سبق إلى أن: الرابط التفسيرى المعنوى يأتى لبيان الجنس، ويرفع الإبهام فيها، وكلمة التى تكون تمييزا تكون اسما نكرة. ويأتى التمييز لرفع الإبهام والغموض للأعداد والمقادير والربط التفسيرى يجعل ارتباطا قويا وثيقا بين المعانى على سبيل التبييين وإزالة الإبهام .ويأتى الرابط التفسيرى بين المميز والتمييز المفرد والجملة. و تمييز الجملة يرفع الإبهام الذى يعترى الإسناد بين(الفعل والفاعل) أوالتعدية بين (الفعل والمفعول به.

\*\*\*\*\*

الحواشي و الهوامش ﴾

(١) - حميدة مصطفى، الدكتور، (دون سنة الطبع). نظام الارتباط والربط فى تركيب الجملة العربية، القاهرة، الشركة المصرية العالمية للنشر لو نجمان، ص:١٦١
(٢)- تمام حسان الدكتور، (١٩٨١م). الأصول، دراسة ايستمولوجيه لأصول الفكر اللغوى، القاهرة، دار الثقافة، ص: ٣٠
(٣) - سيبويه، ابو بشر عمروبن قنبر، (١٩٩١م). الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون بيروت، دار الثقافة ،ص: ٣٠
(٢) - سيبويه، ابو بشر عمروبن قنبر، (١٩٩١م). الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون بيروت، دار الثقافة ،ص: ٣٠
(٢) - سيبويه، ابو بشر عمروبن قنبر، (١٩٩١م). الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون بيروت، دار الجيل، ج:١٠، ص: ٣٢
(٤) .محمد حماسة الدكتور، (٢٠٠٣م). بناء الجملة العربية، القاهرة، دارغريب، ص: ٩٨
(٩).سورة الرعد ١
(٩) - سيروة الأصول، دراسة ايستمولوجيه لأصول الفكر اللغوى، ص: ٣٠
(٩) .سورة الرعد ١
(٩) - حديجة محمد الصافى، (دون سنة الطبع). نسخ الوظائف النحوية فى الجملة العربية، القاهره، دار السلام، ص: ٣٠
(٨) - حديجة محمد الصافى، (دون سنة الطبع). نسخ الوظائف النحوية فى الجملة العربية، القاهره، دار ١٩٩٥م، ٣٠
(٩) - حديجة محمد الصافى، (دون سنة الطبع). نسخ الوظائف النحوية فى الجملة العربية، القاهره، دار السلام، ص: ٣٠

ششمابي علمي وتحقيقى مجلّه-العرفان

(٩) -المرجع السابق، ص: ٦٤ (١٠)-خديجة محمدالصافي، نسخ الوظائف النحوية في الجملة العربية،ص: ٢٧٧ (١١). الأنصارى، ابو محمد جمال الدين بن يوسف ابن هشام، (دون سنة الطبع). شرح شذور الذهب، ص:۱۶۱ (١٢) حميدة مصطفى، الدكتور، نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية، ص:١٦٦ (١٣)-سورة البقرة: ٣٧ (١٤)- السيرافي، حسن بن عبد الله المرزبان (١٩٨٦م). شرح كتاب سيبويه، تحقيق: رمضان عبد التواب وآخرين،القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب،ص:٦٦ (١٥)-محمد عيد، الدكتور (١٩٨٢م). النحو المصفى، القاهرة، مكتبة الشباب، ص: ٢١٤ (١٦)-سبويه، الكتاب، ج: ١،ص: ٣٤ (١٧)-ابن جني،ابو الفتح عثمان،(دون السنة الطبع).الخصائص،تحقيق:عبد الحكيم بن محمد، القاهرة، المكتبة التوفيقيه،ص:٨٥ (١٨)-الرضى،محمد بن حسن، (دون سنة الطبع). شرح الشافية بن الحاجب، تحقيق: محمد محى الدين، القاهرة، مطبعة حجازى، ج: ١، ص: ٨٦ (١٩). ابن السراج، (١٩٨٥م). الأصول في النحو، تحقيق: عبد الحسن الفتلي، مؤسسة الرسالة، ج:١، ص:١٧١ (۲۰)-البقرة:۱۷ (٢١)-ابن جني، ابو الفتح عثمان، (١٩٨٥م). اللمع في العربية، تحقيق: حامد مؤمن، بيروت، عالم الكتب، ص: ٧٢ (٢٢)-البقرة: ٢٣٠ (٢٣)-البقرة:٢٣ (٢٤) الأندلسي،محمد بن يوسف بن على(١٩٩٢م).تفيسر البحر المحيط، السعودية، مكتبة الايمان، ج:١، ص:۲۳٤ (٢٥) - المرجع السابق، ص: ٢٣٤، ٢٣٥ (٢٦)-البقرة:١٢٨ (٢٧) -الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٦٢٢ (٢٨)- الزمخشري، ابو القاسم جا رلله محمو دبن عمر، تفسير الكشاف، بيروت، لبنان، دار المعرفة، ج: ۱، ص: ۲۲ ۳

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء é.....94.....è (٢٩)-الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج١،ص:٦٢٢ (۳۰)-السابق، ج: ۱، ص: ۲۲۲ (٣١)-محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية، ص:١٤٣ (۳۲)-السابق،ص:۱٤۳ (۳۳)-الزمخشرى، شرح المفصل، ص: ۸۲ (٣٤) - ابن السراج، (٩٨٥ ٨٥). الأصول في النحو، ج: ١، ص: ٩٩٩ (٣٥) السابق، ج: ١، ص: ١٥٩ (٣٦) - سبویه، أبو بشر عمرو بن قنبر، (۱۹۹۱م). الكتاب، ج: ۱، ص: ٣٤ (٣٧)-ابن السراج، (١٩٨٥م). الأصول في النحو،ج: ١،ص: ١٦٠ (٣٨)-سور قالنساء: ٢٤ (٣٩)-سورة البقرة: ٣٢ (٤٠)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٢٤ (٤١) الخراط ،أحمد بن محمد (دون سنة الطبع). مُشكِل إعراب القرآن ، ج: ١، ص: ٦ (٤٢) - سورة البقرة: ٢٨٥ (٤٣)-سورة البقرة: ١٣٨ (٤٤)-سورة البقرة: ٨٣ (٥٥)-الغلاييني،مصطفى بن محمد سليم، (٥٠٠٥م). جامع الدروس العربية،القاهرة، دار الحديث، ص: ٤٥٤ (٤٦) - سورة البقرة: ٨٤ (٤٧)- سورة البقرة: ٥٥ (٤٨)-سورة البقرة: ٨٥ (٤٩)-سورة البقرة: ٨٨ (٥٠)-سورة البقرة: ٨ (٥١)-الخراط، أحمد بن محمد، مُشكِل إعراب القرآن، ج: ١،ص: ١٧ (٥٢)-سورة البقرة: ١٠٠ (٥٣)-سورة البقرة: ٢٤٥)

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان (٥٤) -الزمخشرى، المفصل، ص: ٨٧ (٥٥)- حميده مصطفى الدكتور، نظام الربط و الارتباط، ص:١٧٦، ١٧٧ (٥٦)-سبويه، الكتاب، ج: ١،ص: ٣٦٧ (٥٧)- المرجع السابق، ج: ١، ص: ٣٦٨ (٥٨) - الزمخشرى، المفصل، ص:٨٧ (٥٩)-الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٢١٥ (٦٠)- سورة البقرة: ٢٩ (٦١)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١،ص: ٢١٥ (٦٢)-سورة البقرة: ٢٩ (٦٣) الأنصاري، ابو محمد جمال الدين بن يوسف ابن هشام، (دون سنة الطبع). قطر الندى وبل الصدي، ص: ۲۲٦ (٦٤)-سورة البقرة: ١٩ (٦٥) الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ١٤١ (٦٦) - سورة البقرة: ٢٦٥ (٦٧) - سورة البقرة: ٢٣١ (٦٨) - ابن جني، ابو الفتح عثمان، اللمع في العربية، ص: ١١٠ (٦٩) سبویه، الکتاب، ج: ۲، ص:۸۸ (٧٠)- الإفريقي، محمد بن مكرم بن على بن منظور بن منظور، (دون سنة الطبع). لسان العرب،مادة (ظرف)، الطبعة الاولى، دار صادر، بيروت (٧١) - المرجع السابق، مادة (ظرف) (٧٢) ابن يعيش، موفق الدين، (٢٠٠١م). شرح المفصل، دار الكتب العلمية، بيروت، ج: ٢، ص: ٤١ (۷۳)- سبویه، (۱۹۹۱م). الکتاب، ج: ۳،ص: ۱۳۹ (٧٤)- المرجع السابق ، ج: ١، ص: ٢ ٤ (٧٥)-المبرد، ابو العباس محمد بن يزيد، (دون السنه الطبع). المقتضب، تحقيق: محمد عضيمة، بيروت، عالم الكتب، ج:٤،ص:٣٣٠

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء **6**----**9**6----**è** (٧٦)-انظر :بدر الدين حسن قاسم المرادي،الجني الداني في حروف المعاني، ص:٢٦٨ (٧٧)-سورة البقرة: ٨٤ (٧٨)-السمين الحلبي، شهاب الدين بن يوسف بن محمد، (١٩٩٤م). الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تحقيق: على محمد مصوض، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية، ج: ١، ص: ٣٣٥ (٧٩)-البقرة: ٣٥ (٨٠)-السمين الحلبي، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج: ١،ص: ٣٣٥ (٨١)- سورة البقرة : ٦٢ (٨٢)-السمين الحلبي، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج:٢،ص:١٤ (٨٣)-سورة البقرة: • ۵ ا (٨٤)-السمين الحلبي، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج:٢،ص:١٤ (٨٥)-سورة البقرة:٢٣ (٨٦)-الأندلسي، ابوحيان،محمد بن يوسف بن على(١٩٩٢م). تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ١٦٥ (۸۷)- سيبويه، الكتاب، ج: ۱، ص: ۹۰۹ (۸۸)-الانصارى، ابن هشام جمال الدين بن يوسف، قطر الندى وبل الصدى، ج: ١، ص: ٧٧ (٨٩)-محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية،ص: ١٢٢ (۹۰)-ابن جني، اللمع في العربية، ص: ١١٦ (۹۱)-سورة البقرة: ۹۱ (٩٢)-ابن جني، اللمع في العربية، ص: ١١٦ (۹۳)- سبويه، الكتاب، ج: ۳، ص: ٤١ (٩٤)-المرج السابق، ج: ١، ص: ١٩٧ (٩٥)-محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية، ص: ٤ ٥٥، ١٥٣ (٩٦)-ابن جني، اللمع في العربية، ص: ١١٦ (٩٧)-سورة البقرة: ٦٠ (٩٨)-سورة البقرة: ٩١ (۹۹)-ابن جني، (۱۹۸٥م). اللمع في العربية، ص: ۱۱٦ (۱۰۰)-سورة البقرة: ٤١

ششمابی علمی د<u>خ</u>قیقی مجلّه-العرفان

(۱۰۱)- المبرد، المقتضب، ج: ٤، ص: ۳۱۰ (١٠٢)-الجرجاني، دلائل الاعجاز، ص: ١١٤ (١٠٣)-محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية،ص: ١٥٨ (١٠٤)- ابن جني، ابو الفتح عثمان، (١٩٨٥م). اللمع في العربية، ص: ١١٩ (١٠٥)- محمد عيد، الدكتور، (١٩٨٢م). النحو المصفى، القاهر ق،مكتبة الشباب، ص: ٤٧٧ (١٠٦)- مصطفى حميدة، الدكتور، نظام الربط والارتباط، ص: ١٧٦، ١٧٧ (١٠٧)- محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية، ص:١٦٦ (١٠٨)- محمد رزق شعير، الدكتور، الوظائف الدلاليه للجملة، ص: ١٧٥ (۱۰۹)- سورة مريم: ٤٠ (١١٠)-سورة القمر: ١٢ (١١١)- محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية، ص: ١٦٨،١٦٩ (١١٢)-سورة البقرة: ١٠ (١١٣) - سورة البقرة: ٢١١) (۱۱٤)- الزمخشري، الكشاف، ج: ۱، ص: ٤٥٠ (١١٥)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٥٤ ٤ (١١٦)-سورة البقرة: ١٥ (١١٧)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٣٢٢ (١١٨)-المرجع السابق، ص: ٣٧٠ (١١٩)- سورة البقرة: ٦٠ (١٢٠)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٣٧٠ (١٢١)-سورة البقرة: ٧٤ "(١٢٢)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١،ص: ٤٢٤ "(١٢٣)-الدر المصون، ج: ١، ص: ٤٣٧ (١٢٤)- سورة البقرة: ١٣٨

ششمابی علمی دختیق مجلّه-العرفان

### المصادر و المراجع ﴾

(١) ابن السراج، ابو بكر بن السرى بن سهل، (١٩٨٥م). الأصول في النحو، تحقيق: عبد الحسن الفتلي، مؤسسة الرسالة (٢) ابن السراج، ابو بكر بن السرى ، (١٩٨٥م). الأصول في النحو، تحقيق: عبد الحسن الفتلي، مؤسسة الرسالة (٣)ابن جني،ابو الفتح عثمان،(دون السنة الطبع).الخصائص،تحقيق:عبد الحكيم بن محمد، القاهرة، المكتبة التو فيقيه (٤) ابن جني، ابو الفتح عثمان، (١٩٨٥م). اللمع في العربية، تحقيق: حامد مؤمن، بيروت، عالم الكتب (٥) ابن يعيش، موفق الدين يعيش ابن على، (٢٠٠١). شرح المفصل، دار الكتب العلمية، بيروت (٦) الانصارى، ابن هشام، ابو محمد جمال الدين بن يوسف، شرح شذور الذهب، دار الطلائع، القاهرة (٧) الانصارى، ابن هشام، ابو محمد جمال الدين بن يوسف، (دون سنة الطبع). قطر الندى وبل الصدى، دارالطلائع، القاهرة (٨) الأفريقي، ابن منظور، (دون سنة الطبع). لسان العرب، مادة (ظ رف )دار الاصادر، بيروت، الطبعة الاولى (٩) الأندلسي، ابو حيان، محمد بن يوسف بن على (١٩٩٢م). تفيسر البحر المحيط، السعو دية، مكتبة الإيمان، (١٠) الجرجاني، عبد القاهربن عبد الرحمن ، (١٩٨٢م). دلائل الاعجاز، تحقيق: كاظم المرجان، بغداد، دار التراث للنشر (١١) الخراط، أحمد بن محمد (دون سنة الطبع). مُشكِل إعراب القرآن، ج: ١، ص: ٢. (مكتبه لكهير). (١٢) الرضى،محمد بن حسن، (دون سنة الطبع). شرح الشافية بن الحاجب، تحقيق: محمد محى الدين، القاهرة،مطبعة حجازى (١٣) الزمخشري، ابو القاسم جا رالله محمود بن عمر، تفسير الكشاف، بيروت ، لبنان،دار المعرفة (١٤) السيرافي (١٩٨٦م). شرح كتاب سيبويه، تحقيق: رمضان عبد التواب و آخرين، القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب (١٥) الغلاييني،مصطفى بن محمد سليم، (٢٠٠٥م). جامع الدروس العربية، القاهرة، دار الحديث، (١٦) المبرد، ابو العباس محمد بن يزيد ، (دون السنة الطبع). المقتضب، تحقيق : محمد عضيمة،

بيروت، عالم الكتب

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء         | ¢99                                           | ششماہی علمی وتحقیق <b>ی مح</b> لّہ-العرفان |
|----------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ف المعاني، تـحقيق: طه      | ن قاسم ،(١٩٧٦ء).الجنبي الداني في حروف         | (۱۷) الـمـرادى، بدرالدين حسر               |
|                            | والنشر، عراق، جامعة بغداد                     | محس، مؤسسة الكتب للطباعة و                 |
| لمصون في علم الكتاب        | لدين بن يوسف بن محمد، (١٩٩٤م).الـدر ال        | (۱۸) السميـن الحلبي،شهاب ا                 |
|                            | سوض،بيروت،لبنان،دارالكتب العلمية              | المكنون، تحقيق:على محمد مد                 |
| لغوى، القاهرة، دار الثقافة | م). الأصول، دراسة ايستمولوجية لأصول الفكر الل | (۱۹) تمام حسان، الدكتور، (۱۹۸۱             |
| ربط في تركيب الجملة        | بور، (دون سنة الطبع). نظام الارتباط والر      | (۲۰) حـميـدـة، مصطفى، الدكة                |
|                            | رية العالمية للنشر لونجمان                    | العربية، القاهرة، الشركة المصر             |
| بربية، القاهره، دار السلام | سنة الطبع). نسخ الوظائف النحوية في الجملة الع | (۲۱) خدجة محمد الصافي، (دون                |
| ون بيروت، دار الجيل        | ، (۱۹۹۹۱م). الكتاب، تحقيق: عبد السلام هار     | (۲۲) سيبويه، أبو بشر عمروبن قنبر           |
| يب                         | ٢٠٠٣م). بناء الجملة العربية،القاهرة، دار غو   | (٢٣) محمد حماسة الدكتور، (                 |
| ، القاهرة، كليتة الآداب    | ر،(٢٠٠٧،).الوظائف الدلاليه للجملة العربية     | (٢٤) محمد رزق شعير، الدكتور                |
|                            | ٩ ١ م).النحو المصفى،القاهرة،مكتبة الشباب      | (۲۰) محمد عيد،الدكتور، (۸۲                 |
|                            | نظام الربط والارتباط                          | (٢٦) مصطفى حميدة،الدكتور،                  |

# نماني على وتحقق مجلّه-العرفان المجاز واستخداماته في التراث الإسلامي

الدكتور محمد إقبال

#### Abstract

There is no doubt that initially words of language were used to convey the meanings, feelings and figures directly about the facts and realities, but change occurred and words were moulded accordingly to the human needs and metaphorical forms progressed rapidly to achieve the goals like wideness, affirmation and likening etc. So the change is in direct relation with the metaphor. If there is no need of the above mentioned goals and characteristics, then it is related to the reality. Due to that, linguistics expert understood the importance of metaphor very well, which gives literary texts a technical aspect and creates a decisive partition between a "literary text" and a"general script".

So, in this article, we wanted to discuss the following aspacts of the topic in the following points:

1. Evolutionary change in the meaning of linguistic word;

2. Usage of word "Majaz" as titles of the Arabic books.

Understanding that "Majaz" is more communicative then reality". 3.

The probability of "Majaz" to be associated with the lie. 4.

5. The presence of "Majaz" in the Holy Qur'an.

6. At the end of the article, there is a short summary of "majaz" and its vital role to enrich the "literary text" and to create decisive partition between it and the "general script", in which there is a direct expression of realities.

**Keywords:** Metaphor, Language, Sentence, Script, Arabic, Islam, Heritance.

وضعت الكلمات والمفردات في اللغة في البداية للتعبير المباشر عن الحقائق، ولكن سرعانما شملتها سنة التطور تلبيةً لحاجة الانسان و أخذت تتحوَّل الكلمات إلى استخدام الصور المجازية

الأستاذ المساعد في قسم اللغة العربية، بالجامعة الوطنية للغات الحديثة، إسلام آباد

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء                    | ¢                         | ششماہی علمی وتحقیق محبّلہ-العرفان     |
|---------------------------------------|---------------------------|---------------------------------------|
| ، فإنَّ عدم هذه الأغراض أو الأوصاف    | التوكيد والتشبيه وغيرها   | لأغراض متعددة من الاتساع وا           |
| نقاد واللغويون أهمية المجاز في إثراء  | ا أدرك البلاغيون وال      | المذكورة تكون الحقيقة البتة. لـذ      |
| ية، فاستخدموهاستخدما حنا، كماقام      | نص الأدبي والكتابة العاد  | الملغة وتبيين المحمد الفاصل بين الن   |
| للت معظم ضروب البلاغة وأساليبها.      | عاز وتسمياته، بحيث شم     | البلاغيون بالتوسع في مجالات المج      |
|                                       |                           | أما أسئلة البحث فهي كالتالي:          |
|                                       | بة العربية؟               | 1. ما هو التطور الدلالي للكلم         |
|                                       | كعنوان الكتب العربية؟     | 2. متى بدأ استخدام المجاز             |
|                                       | ر أبلغ من الحقيقة"؟       | 3. ما معنى مصطلح: "المجاز             |
| ç                                     | ارتباط المجاز بالكذب"     | 4. هل توجد هناك إمكانية "             |
|                                       | رآن الكريم؟               | 5. هل يوجد "المجاز" في الق            |
| ، دور المجاز في تبيين   الكلام الأدبي | شنا هذا على ملخص عن       | وأخيرًا تشتمل خاتمة بح                |
| شرة.                                  | من الأمور الحقيقية المباه | وتمييزه عن الكتابة العادية المعبّرة ع |

1. التطور الدلالي للكلمة

ولا شك أن اللغة في أول أمرها، كانت مرتبطة بالدلالات الوضعية والمعانى المحدودة الثابتة، ولكنها تطورت تلبية لحاجة الإنسان فيما بعد، فمن الذى يتتبع لتطور دلالة الكلمات، يدرك أن الكلمة لم تستقرّ على المعنى الذى وضعت له في البداية، بل تحولت إلى مجال آخر وتولدت فيها دلالات جديدة ومعانى متباينة، ولهذه التحولات أسباب لغوية وتاريخية واجتماعية ونفسية. والتطور الدلالي يعنى تغيير معانى الكلمات ظاهرة شائعة في معظم لغات العالم الحية.(١)

ومن المعروف أن القدماء قصروا هذا التطور على حقبة زمنية عوفت بعصور الاحتجاج، ورفضوا الاستعمال الجديد؛ لأنه لم يؤثر عن العرب الذين يحتج بهم، وسموه مولّدًا، ولكن هذا الموقف لم يؤثر على الحركة الدائبة لتطور الكلمات، لأنه مواكبة طبيعية لنمو اللغة واتساعها، ولقد أورد المحدثون أمثلة كثيرة لتطور الدلالة في مختلف اللغات، ولاحظوا أن هذا التطور غالبًا مّا يكون في الانتقال من المحسوسات إلى المعنويات. (٢)

والحقيقة أن الإنسان البدائي قد وجد طلبته في لغته الحسية، التي كانت وسيلته الأولى

للإدراك، حتى بـدأ يـنسـاب شـعـاع المعرفة من وراء هذه المحسوسات ويشقّ طريقه في إعياءٍ وتبـاطؤ شـديـد إلى عقل الإنسان، وبعد زمن طويل أخذ الإنسان يجرّد المعانى والمفاهيم الأخرى من الأشياء ، وبدأ الإدراك الذهنى وسيلة ثانية من وسائل المعرفة، واتبعت اللغة المجردة في أثر ذلك، وانتـزعت الكـلـمات من الصور والأجسام لتتمحض الدلالة الذهنية، وحين نتأمل أكثر كلمات اللغة ونراجع أصولها واستعمالاتها، نجد الحسية كامنة هناك.(٣)

وعلى كلّ، فمع التقدم الزمنى والعلمى والفكرى، اتسع أفق الإنسان وخياله، وعمُق وجدانه بالأشياء، وزادت معرفته بعلاقات التشابك بين الأشياء، فأراد أن يعبر تعبيرًا مبيّنًا عن مضمرات نفسه وهو اجسه وتطلعاته الروحية والوجدانية، فلم تسعفه تلك التعبيرات الحسية المحدَّدة، فهى تغلّ خياله وتحطّم آماله، فاصطنع تلك التصويرات الكاشفة التي تدنى له ما التبس في غوامض النفس، وتطلق العنان ليتواثب فيها الخيال، وهكذا تولّد المجاز وضروبه المتعددة.(٤)

إن كان أسلوب الحقيقة يقف بالمعنى عند حدٍّ معلوم، فإن المجاز يضفى على المعنى عمقًا بوساطة المدِّ التخييلي للمجاز، إذ أن هناك فرقًّا بين قولنا" :رجل هو سيِّد قومه"، وبين قولنا عنه: "قرم"، فإن العبارة الأولى تقف عند حدود الصياغة الحقيقية، بينما تتجاوز الثانية المدلول المباشر إلى هيمنته وقدرته وكرمه ووقاره، وبذلك تنطلق النفس في رحاب المجاز تتملى كلّ المعانى التي يمكن تصورها، فيقول يحيى بن حمزة العلوى(669-749هه).:

"إذا عبّر باللفظ الدال على الحقيقة، حصل كمال العلم به من جميع وجوهه، وإذا عبّر عنه بمجازه، لم تعرف على جهة الكمال، فيحصل مع المجاز تشوّق إلى تحصيل الكمال."(٥) وهكذا الكلام إذا نقل من أسلوب إلى أسلوب آخر، كان أحسن تطربة لنشاط السامع، وأكثر إيقاظًا له.(٦)

ف البلاغيون أدركوا أن للمجاز قابلية عجيبة على نقل السامع عن خلقه الطبيعي في بعض الأحوال، حتى منها ليسمح بها البخيل، ويشجّع بها الجبان، ويحكم بها الطائش المتسرّع، ويجد المخاطب بها عند سماعها نشوة كنشوة الخمر، حتى إذا قطع عنه، أفاق وندم على ما كان منه من بذل مالٍ، أو ترك عقوبة، أو إقدام على مهول، وهذا هو فحوى السحر الحلال."(٧)

كأن المجاز":ضرورة لغوية، وهو مفخر العرب في لغتهم، وبه وبأشباهه اتّسعت(٨) ولذلك كان للمجاز أثر جليل في اتّساع اللغة ونموّها وقدرتها على التعبير على المعقولات ششابى على وتحقيق مجلّه-العرفان بعن 103..... بعن 103..... بعن المعلق من المعلوم والفنون على اختلاف المحصنة ومعنويات الأمور ...وبفضل المجاز اتَّسعت اللغة العربية للعلوم والفنون على اختلاف أنواعها والحضارة على كثرة مظاهرها .(٩)

ولقد أثار المجاز وضروبه المتعددة إعجاب البلاغيين والنقاد العرب أو الأجانب، فلقد ذهب أغلب الباحثين في البلاغة العربية إلى أنَّ المجاز هو : "من مهمات علم البيان، بل هو علم البيان بأجمعه."(١٠)

"وسرُّ جوهر البيان لا يظهر إلَّا باستعمال المجازات الرشيقة، والإغراق في لطائفه الرائعة وأسراره الدقيقة. "(١١)

و إنه "دليل الفصاحة ورأس البلاغة. "(١٢)

وهكذا اعتبره الأجانب بأنه: "جوهر الشعر، وأنه المادة الأولية التي يعتمد عليها الشاعر في بناء صوره المتخيلة."(١٣)

والأسلوب المجازى يساعدنا على: "أن نحيا أثناء التجربة مع ازدياد في الأناة ومراعاة القصد، ويساعدنا هذا بالتالى على زيادة سوانحنا الخاصة بإدراك لبّ الموضوع، أو الموقف الذي نقوم بتجربته بأسره، وذلك لأن كلّ مجاز يرجعنا إلى نظرة أخرى."(٤١)

أى أنَّنا ننظر في الأساليب المجازية إلى الموضوع الحقيقيّ من خلال صورة أخرى :هي الصورة المجازية، كما يحدث عندما ننظر إلى الشجاع من وراء صورة الأسد.ولذلك فإنه يمكن أن يقال: "إنَّ الصور والمجازات تفيد في أن تثير فينا فكرة كان لا نحسّ بها، لولاها إلَّا بصعوبة وعسر."(١٥)

وذلك بفضل ما في العبارة المجازية "من التجسيم والحياة أكثر مما في العلامات العادية."(١٦) يفهم من مجموع هذه النصوص وشبهها أنَّ هناك شبه اتّفاق على أن الأساليب المجازية أكثر جماًلا وتأثيرًا من الأساليب الحقيقية.

٢ . المجاز كعنوان الكتب العربية

لقدبداً استخدام مصطلح المجاز كعنوان في كتب المتقدمين في مطلع القرن الثالث الهجرى مثل: "مجاز القرآن" لأبي عبيدة معمر بن المثنى (ت 210:هــــ)، ولكنه لم يكن يعن المجاز بالمعنى الاصطلاحي البلاغي: وقد تنبَّه إلى ذلك ابن تيميّة (ت 728:هـ) في "كتاب

الإيمان"، فقال:

"أول من عُرف أنه تكلُّم بلفظ "المجاز" أبوعبيدة معمر بن المثنى في كتابه "مجاز القرآن".

ولكنه لم يعن بالمجاز ما هو قسيم الحقيقة، وإنما عنى بمجاز الآية ما يعبر به عن الآية." (١٧) ويرى طه حسين( 1973-1889م) أن كلمة "مجاز" عند "أبي عبيدة" مبهمة غير محدّدة،

وكتاب يعتبر من كتب اللغة، وقد حاول فيه أبوعبيدة أن يجمع الألفاظ التي أريد بها غير معناها الوضعى\_(١٨)

وقد رجع أمين الخولى ( 1866-1895م) رأى طـه حسين، وأضاف أنه يمكن ''وصف كتاب أبي عبيدة بأنه كتاب تفسير\_''(١٩)

ثم الشريف الرضى ( 406-389)هـ الـذي اهتم بـالمجاز أو النصوص المجازية في كتابيه : "تـلـخيص البيـان في مـجـازات القرآن"، و"المجازات النبوية" اهتمامًا بالغًا، وجمع منها في القرآن الكريم والحديث النبوي، وهو مثَّلا يقول:

''إن المجازات أحسن من الحقائق معرضًا، وأنفع للغلة معنًى ولفظًا، وأن اللفظة التي وقـعت مستعارة لو أوقعـت في موقعها لفظة الحقيقـة، لكان موضعـها نابيًا ونصابها بها قلقًا بمركبها.'' (٢٠)

ثم شهاب الدين أحمد بن أحمد بن على السندوبي ألَّف كتاب"الإيجاز على حسن المجاز بضبط علاقات المجاز"(١٢) وغيرهم كثيرون.

ولقد اعتقد المسلمون أن بطالب الدين حاجة ماسة لمعرفة هذا الموضوع، وأن الجهل به يحطّ قدر صاحبه، ويجعله ضحكة يُتفكه به، بل لقد رتّب المسلمون على الإيمان بالقضية المجازية مسألة الكفر والإيمان-(٢٢)

3 المجاز أبلغ من الحقيقة

وإذا كان المجاز له هذا الإغناء والإثراء والاتساع، فهل يعنى ذلك أنه أبلغ من الحقيقة؟ قال رجال البيان ما يوهم ذلك بقولهم :قد أجمع الجميع على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، والتعريض أوقع من التصريح، وأنّ للاستعارة مزيّة وفضًلًا، وأنَّ المجاز أبلغ من الحقيقة.(٢٣)

وب مثل ذلك قال أبو الحسن على بن عيسى الرماني (ت 384:هـ) في كتابه"النكت في إعجاز القرآن"(٢٤)، وأبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد العسكري(ت 395:هـ) في كتابه " :الصناعتين :الكتابة والشعر "(٢٥)، والسيَّد يحيى بن حمزة بن على بن إبراهيم العلوى اليمنى (ت 749:هـ) في كتابه " :الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز "(٢٦)، وابن رشيق في كتابه "العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده"(٢٧) وقال الدكتور صلاح الدين محمد أحمد في هذا الصدد:

" والواقع أنَّ قولهم : أبُلَغَ مِنُ بَلَغَ يَبُلُغُ بُلوغًا، لا من بَلَغَ يَبُلُغُ بلاغةً، إذ البلاغة هي مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته، وإذا كان الأمر كذلك فإنَّ الحقيقة تشارك المجاز في مكانها أبلغ من غيرها، كما أنَّ المجاز في مقامه أبلغ من غيره، فالمسألة إذن ليست في ذاتية التعبير، وإنَّ ما هي في مناسبة التعبير لمقتضى الحال، وبذلك تسير الحقيقة مع المجاز في أنَّ كليهما من وسائل التعبير الفنى والعمل الأدبي، وبكلِّ ما جاء كتاب الله عنوان الإعجاز والسنة المطهرة والأدب\_"(٢٨)

۲. ارتباط المجاز بالكذب

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان

ف التعبير عن الصور المجازية يعنى الاتساع والتجاوز عن المألوف، هو المبالغة بمفهومها الفني، تلك المبالغة التي ارتبطت بالكذب من حيث دلالته الفنية لا الأخلاقية، وقد وصف سيبويه (ت:180هـ) في القديم "المجاز" بالمستقيم الكذب\_(٢٩)

و كذلك فرَّق البلاغيون بين المجاز والكذب بأن المتجوز متأول في كلامه على أساس العلاقة الواصلة بين المعنى الحقيقى والمعنى المجازى، ومقيم القرينة التي تعيّن مراده من التعبير دون تمويه أو خداع، والكاذب يعرف همَّته إلى إثبات شيء غير ثابت أصًلا، وليس فيه علاقة ولا قرينة، وإنَّما هو أسلوب يقوم على فوضى المعانى وعبث الألفاظ، ولا مكان له في دائرة البيان الساحر، وذلك بخلاف الكذب في الصيغة الشعرية، فقد استحسنه البلاغيون لأن أساسه التخيل والمبالغة. (٣٠)

وقد أبان عبد القاهر الجرجاني (ت 471:هـ) عن المذهبين :خير الشعر أكذبه، خير الشعر أصدقه، وقال :والأول أولى لأنهما قولان يتعارضان في اختيار نوعى الشعر، فمن قال :خيره أصدقه، كان ترك الإغراق والمبالغة والتجوّز إلى التحقيق، ومن قال :خيره أكذبه، ذهب إلى أن الصنعة إنَّما يمدّ باعها وينشر شعاعها ويتّسع ميدانها وتتفرّغ أفنانها، حيث يعتمد الاتساع والتخيل

#### **6**----**106**----**6**

جولائي-دسمبر ١٦٠٧ء

ششما ہی علمی وتحقیق مجلّہ-العرفان

ويلدّعي المحقيقة فيسما أصله التقريب والتمثيل وحيث يقصد التلطف والتأويل ويذهب مذهب المبالغة والإغراق-(٣١)

ولذلك اتّهم ابن قتيبة ( 276هـ) قديـمًا الـطاعنين على اللغة العربية عامةً والقرآن الكريم خـاصةً بالمجاز، والقائلين بعدم جواز المجاز في أسلوب القرآن، وشبههم أن المجاز أخ الكذب، بالجهل وسوء النظر، ووضَّح لهم أنَّ المجاز ضرورة لغوية، لا يستغنى عنها النص الإبداعي. وهكذا يقول الإمام عبد القاهر الجرجاني (ت:471هـ):

"ومن قدح في المجاز وهمَّ أن يصفه بغير الصدق، فقد خبط خبطًا عظيمًا، ويهدف بما لا يخفى ولو لم يجب البحث عن حقيقة المجاز والعناية به حتى تحصل دروبه وتضبط أقسامه إلَّا للسلامة من مثل هذه القالة والخلاص مما نحا نحو هذه الشبهة، لكان من حقِّ العاقل أن يتوفِّر عليه ويصرف العناية إليه، فكيف وبطالب الدين حاجة ماسَّة إليه من جهات يطول عدّها" (٣٢)

ولعل الجاحظ (ت 255:هـ) هو أول من ردَّ على من أنكر أن يكون فى اللغة مجاز، سواء فى القرآن أو فى غيره، (٣٣) فهو من المعتزلة الذين أثبتوا المجاز فى القرآن وأوّلوا الآيات المتشابهات به (٣٤) ويقول ابن جنى (ت 392:هـ" : (واعلم أن كثرة اللغة مع تأمله مجاز لا حقيقة "(٣٥)

ويقول جلال الدين السيوطى (ت911:هـ) في كتابه: " المزهر "بعد سرد الآراء المتعددة في هذا المجال" :ومنكر المجاز في اللغة جاحد للضرورة ومبطل محاسن لغة العرب".(٣٦)

۵. المجاز في القرآن الكريم

فيما يتصل بالقرآن الكريم، فقد ذهب علماء الظاهرية إلى إنكار المجاز في القرآن بحجة أن المجاز أخو الكذب، والقرآن منزَّه عنه، إن المتكلم لا يعدل إليه إلَّا إذا ضاقت به الحقيقة فيستعير وذلك محال على الله.(٣٧)

واندفع فريق آخر إلى إثباته كأهل السنة والمعتزلة والأشاعرة، فقد رأوه طريقًا من طرق التعبير البليغ، ومظهرًا من مظاهر الإثراء اللغوى الذى يتمّ به إشباع رغبة المتكلم في الإبانة عن أحاسيسه وانفعالاته. (٣٨)

| به-العرفان | قيق مجلّ | ہی علمی شخط | ششما |
|------------|----------|-------------|------|
|------------|----------|-------------|------|

ثم أشار الباحثون إلى أن المثبتين للمجاز في القرآن الكريم لم يكونوا على درجة واحدة في الـقـول بالمجاز فيه، فالمعتزلة كانوا يرون أنّ للفظ دلالتين: الأولى :وهـى عبارة عن المعنى الظاهر الـمكشـوف الـذى تستتر تحته الدلالة الثانية، وهى المجاز، كما في قوله سبحانه وتعالى :(يَدُ اللهِ فَوُقَ أَيُدِيُهِمُ)، فالمعنى الأول هو الجارحة، والثاني القدرة، وهو المعنى المجازى.

وأمَّا أهـل السـنة فيرون أنَّ له يدًا كالأيادي، فاللفظ مستعـمل في غير ما وضع له، ولكنهم لم يصلوا إلى المعنى المجازى الذي وصل إليه المعتزلة، ونظيره قوله سبحانه وتعالى: (كُلُّ شَيُءٍ هَالِكٌ إلَّا وَجُهَه)، فالمراد بالوجه الذات، إذ الوجه جزء مهمّ بالنسبة للذات، فإذا هلك هلكت الذات.

وهذا التأويل مذهب الخلف الذين يؤولون ويحدِّدون المعنى المجازى للفظ، وأمَّا السلف فهم يؤولون ولا يحدِّدون، فيقولون وجه لا كالوجوه، فاللفظ ليس مستعمَّلا في حقيقته عندهم، لكنهم لم يحددوا معناه المجازى، وإن كان الناس بما يألفون حتى تصل المعانى إلى عقولهم مع الرِّفق بهم(٣٩) وهكذا وصل المعتزلة باللفظ المستعمل في غير ما وضع له إلى المعنى المجازى، وتوقِّف أهل السنة عند التأويل، ورفضوا الوصول إلى دائرة المجاز.

يستشف من هذا العرض الموجز أن للفرق الإسلامية يدًا طولى في التفنن إلى حمل قسم من نصوص القرآن الكريم والحديث النبوى الشريف على خلاف ظاهرها، وإنَّ وقفة المذاهب والفرق تمثِّل المرحلة الأولى في البحث المجازى.

## خاتمة البحث

بعد هذه الجولة السريعة وصلنابفضل الله وتوفيقه إلى ما يلي:

1 .إن الـمجاز يعنى التجاوز والخروج عن الأصل والمألوف، وهويلعب دورًا حاسمًا في إثراء اللغة وإغنائها.

2. تثبت اللذّة والاستفزاز والدهشة عند القارئ من خلال الصور المجازية مثلًا عندما يتحول أسلوب الكلام أو الكلام من المخاطب إلى الغائب وعكسه، أو من الإيجاز إلى الإطناب وعكسه، أو إلى التورية والكناية وغيرها، ويجعل هذا الأمر الكلام الأدبى أكثر إثارةً ودهشةً وتحفيزًا للقارئ على التأمل بالنص أو الكلام الأدبى ومحاولة تفسيره والكشف عن جمالياته وأسراره، كأن التغيير أي الانحراف عن الأصل والمألوف في التراكيب والصياغة الأدبية هو الفارق الأساسي بين لغة

ششمابي علمي وتحقيق مجلّه-العرفان

#### **&**----**108**-----**}**

الكلام العادي المعبّرة عن الحقيقة ولغة الكلام الأدبي المعتمد على الوصف اللغوي.

3.ولما كانت صور المجازوأساليب المتعددة هي خروج وتجاوز للمألوف من قواعد النحو الصارمة في الوصف اللغوى والتعبير عن الأشياء ، فقد جسَّد المجاز مع ضروبه المختلفة وأساليبه المتنوعة الطاقة المولّدة للكلام الأدبي، فضَلًا عن إغناء الدلالة الأسلوبية في الكلام الأدبى، ممَّا تجعل هذا الدلالات الأسلوبية من الكلام الأدبي وتراكيبه مجاًلا للحوار والتأول والتفسير، وقابلة لتعدد المعنى والاحتمالات.

4. اللغة المجازية هي التي تضفى الروعة والجمال على الكلام الأدبى سواء كان شعرا أو نثرًا. 5. المجاز هو جوهر الكلام الأدبى وأساسه، فبدون المجاز وضروبه لا يمكن أن تتشكَّل الملغة الأدبية التي تدهش القارئ بحيلها وتمويهاتها الفنية، لأجل ذلك الدور الهامً للمجاز وأهميته السَّامية في الإبداع والتحريك لفكرة القارئ ومخيلته في الكشف عن جماليات النصِّ الأدبى وأسراره أصبح المجاز موضع عناية النقاد العرب واليونان، حيث إن النقاد والبلاغيين بداً من أرسطو حتى العلماء العرب المتأخرين ناقشوا مصطلح المجاز وتوسَّعوا في مجالاته وتسمياته، بحيث شملت جميع ضروب علم البلاغة وأساليبه تقريبًا، لأنهم أدركوا بأن المجاز هو الذي يعطى الكلام الأدبى شعرًا أم نثرًا ميزته الفنية واستمراره المتواصل.

الهواشى و الهوامش

(۱). صلاح الدين، الدكتور محمد أحمد،( ۱۹۸۸م). التصوير المجازى والكنائي، بيروت، جامعة عين شمس، ص:۱۲

- (٢). المرجع السابق، ص: ١٥ وما بعدها .
- (٣). السامرائي، الدكتور، مهدى صالح، (١٩٧٤م). المجاز في البلاغة العربية، حماة، دار الدعوة، سوريا، ص: 13
   (٤). صلاح الدين، الدكتور، التصوير المجازي والكنائي، ص: ٢٢
- (٥).العلوى، يحيى ابن حمزة بن على بن إبراهيم، ( ١٩١٤م).الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، تحقيق سيِّد بن على المرصفي، مصر، ج:٢، ص:٧

(٦). (٦) الشوكاني، محمد بن على بن محمد بن عبد الله، (دون سنة الطبع) تفسير فتح القدير، مصطفى

#### 

ششمابی علمی وتحقیقی مجلّه-العرفان البابي الحلبي وأولاده، مصر، ج: ١، ص: ١٢ ( ... الشريف الرضي، تلخيص البيان في مجازات القرآن، بغداد، منشورات مكتبة الخلاني، ص: ١ ، (٧). ابن الأثير، نصر الله بن محمد، ( ١٨٦٥م). المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، مصرج: ١، ص: ۳٦ (٨). المعطى عرفة، الدكتور، عبد العزيز عبد، ( ١٩٨٥م). قضية الإعجاز القرآني وأثرها في تدوين البلاغة العربية،بيروت، عالم الكتب، ص: ٢٠٠ (٩). النيسابوري، أبو منصور عبد الملك الثعالبي ( ١٨٨٥م). فقه اللغة وسرُّ العربية، مطبعة الآباء اليسوعيين، ص: ٢٩ (١٠). المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ج: ١، ص: ٤٧ (١١).(١) الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ج٢:، ص:٨ (ب) السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، (دون سنة الطبع). الإتقان في علوم القرآن، مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ج: ٢، ص: ٣٦ (١٢). القيرواني،أبو على الحسن رشيق، (دون سنة الطبع). العمدة في محاسن الشعر و آدابه ونقده، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة التجارية الكبرى ج: ١، ص: ٢٦٥ (١٣)إيرول جينكتر، (١٩٦٣م.) الفن والحياة، ترجمة أحمد حمدى محمود، القاهرة،وزارة الثقافة والإرشاد، ص:٢٧٨ (١٤). المرجع نفسه، ص:٨ (١٥). الإسكندري، فيلون، (دون سنة الطبع) الآراء الدينية والفلسفية، ترجمة محمد يوسف موسى وعبد الحليم النجار، مصر، مصطفى الحلبي وأولاده، ص: ٢٠ (١٦). المرجع نفسه، ص: ٦٠ انظر :الأستاذ رتشار دز، ( ١٩٦١م). مبادئ النقد الأدبي، ترجمة مصطفى بدوى، مصر، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، ص: ٢٠٠٠-٣٠٩ (١٧). الحراني، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، (دون سنة الطبع). الإيمان، دمشق، سوريا، نشر الكتب الإسلامي، ص: ١٧٢

(١٨). محمد زغلول الدكتور، (الطبعة الثانية، دون سنة الطبع) أثر القرآن في تطور النقد العربي إلى القرن الرابع، مصر، دار المعارف، ص: ٤١ - ٤

| جولائی-دسمبر ۱۷-۲ء                 | <b>110</b>                           | ششماہی علمی و تحقیق محبّلہ-العرفان     |
|------------------------------------|--------------------------------------|----------------------------------------|
| لاغة والتفسير، بيروت، لبنان، دار   | اهج تجديد في النحو والبا             | (۱۹).الخولي، أمين،( ۱۹٦١م). من         |
|                                    |                                      | المعرفة، ص:٩٠ م                        |
|                                    | آن، ص:۲                              | (٢٠). تلخيص البيان في مجازات القر      |
|                                    | ٩:                                   | (٢١). المجاز في البلاغة العربية، ص     |
|                                    |                                      | (٢٢). المرجع السابق، ص:٣               |
| مرار البلاغة في علم البيان، تحقيق  | لبعة الرابعة،دون سنة الطبع)أس        | (٢٣). الجرجانبي، عبد القاهر، (الط      |
|                                    | ۳۳۰: ۲                               | محمد رشيد رضا، مصر،دار المنار،ص        |
| اني، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز       | الحسين على بن عيسى الرما             | (٢٤). النكت في إعجاز القرآن ، لأبي     |
| ن خلف الله، محمد زغلول سلام،       | ر الجرجاني، تحقيق الدكتورير          | القرآن للخطابي والرماني وعبد القاهر    |
|                                    |                                      | دار المعارف، مصر، ص:٨                  |
| ر به، والاستعارة أبلغ من الحقيقة،  | بِمَا تُؤُمَرُ :)حقيقته فبلّغ ما تؤم | وعبارته" :وقال الله عزّوجلّ:)فَاصُدَعُ |
| غ قد يصعب حتى لا تكون له تأثير     | ر كتأثير صدع الزجاجة، التبلي         | لأن الصدع بالأمر لابدَّ له من تأثي     |
| أن الإيصال الذى له تأثير كصدع      | نى الذى يجمعهما الإيصال إلَّا        | فيصير بمنزلة مالم يقع، والمع           |
|                                    |                                      | الزجاجة أبلغ                           |
| سعر، تحقيق على محمد البجاوي        | م). الصناعتين :الكتابة والش          | (٢٥).العسكري، أبو هلال، (١٩٥٢          |
|                                    | كتب العربية، ، ص:٢٦٨                 | ومحمد أبو الفضل، مصر،دار إحياء ال      |
| بذة أهل الصناعة مطبّقون على أنَّ   | " :اعلم :أرباب البلاغة وجها          | (٢٦). الطراز ، ج: ٢، ص:٨، وعبارته      |
|                                    |                                      | المجاز أبلغ من الحقيقة."               |
|                                    | ها                                   | (۲۷).العمدة، ج: ۱، ص: ۲۸ وما بعد       |
|                                    | 24:                                  | (۲۸) التصوير المجازي والكنائي، ص       |
| السلام هارون، بيروت، لبنان، دار    | لكتاب، تحقيق الأستاذ عبد ا           | (٢٩).سيبويه، (دون سنة الطبع). ال       |
|                                    |                                      | القلم، ج: ٣، ص:٤٧                      |
|                                    | ائی، ص:۲٦-۲۰                         | (۳۰). ينظر :التصوير المجازي والكنا     |
| ليق أحمد صقر ، القاهرة ، دار إحياء | يل مشكل القرآن، شرح وتحق             | (٣١). ابن قتيبة، (دون سنة الطبع). تأو  |
|                                    |                                      | التراث العربية، ص: ٩٩                  |
|                                    |                                      | (٣٢) أسرار البلاغة، ج:٢، ص:١٣٤         |
|                                    |                                      |                                        |

ششمابي علمي وتحقيقى مجلّه-العرفان (٣٣) الإيمان، ص:٥٣ (٣٤) المرجع السابق، ص: ٥٢ (٣٥). ابن جني، (١٩٨٧م). الخصائص، مصر، الهيئة العامة المصرية للكتاب، ج: ٢، ص: ٩٣٩ (٣٦). السيوطي، الحافظ جال الدين، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، بيروت، المكتبة العصرية، ميدانة، ج: ١، ص: ٣٦٤ (٣٧). الإيمان، علامه ابن تيمية، ص: ٣٥، وما بعدها، وانظر الإتقان في علوم القرآن، للحافظ جلال الدين السيوطي، الطبعة الثانية، مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ج: ٢، ص:٣٦، (٣٨). التصوير المجازى والكنائي، ص: ٢ (٣٩). الصورة البيانية وقيمتها البلاغية، ص: ٢١ ٢ وما بعدها . المصادر والمراجع (١) ابن الأثير،نصر الله بن محمد،(١٨٦٥م).المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر،مصر (٢) ابن جنى، (١٩٨٧م). الخصائص، مصر، الهيئة العامة المصرية للكتاب (٣) ابن قتيبة، (دون سنة الطبع). تأويل مشكل القرآن، شرح وتحقيق أحمد صقر، القاهرة ، دار إحياء التراث العربية (٤) الجرجانبي، عبد القاهر، (الطبعة الرابعة، دون سنة الطبع) أسرار البلاغة في علم البيان، تحقيق محمد رشيد رضا، مصر، دار المنار (٥) الحراني، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، (دون سنة الطبع). الإيمان، دمشق، سوريا، نشر الكتب الإسلامي. (٦) الخولي، أمين، (١٩٦١م). مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير، بيروت، لبنان، دار المعرفة، (٧) الرضي، الشريف، (دون السنة الطبع). تلخيص البيان في مجازات القرآن، بغداد، منشورات مكتبة الخلاني (٨) الرماني، أبو الحسين على بن عيسى، (دون سنة الطبع)النكت في إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن للخطابي والرماني وعبد القاهر الجرجاني، تحقيق الدكتورين خلف الله، محمد زغلول سلام، مصر دار المعارف، (٩) السامرائي، الدكتور،مهدى صالح، (١٩٧٤م).المجاز في البلاغة العربية، حماة، دار الدعوة، سوريا، (١٠) السيوطي، الحافظ جلال الدين، (دون سنة الطبع). المزهر في علوم اللغة وأنواعها،

بيروت، المكتبة العصرية، ميدانة

| جولائی-دسمبر ۱۷+۲ء         | ÷                                         | ششمانى علمى وتحقيق مجلّه-العرفان   |
|----------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------|
| ن في علوم القرآن،مصطفى     | ن عبـد الرحمن،(دون سنة الطبع).الإتقار     | (١١). السيوطي، الحافظ جـلال الـديـ |
|                            |                                           | البابي الحلبي وأولاده              |
| ) تفسير فتح القدير ، مصر ، | ى بن محمد بن عبد الله،(دون سنة الطبع      | (۱۲) الشوكاني،محمد بن علم          |
|                            |                                           | مصطفى البابي الحلبي وأولاده        |
| حقيق على محمد البجاوي      | ١م). الصناعتين :الكتابة والشعر، ت         | (۱۳) الـعسكري، أبو هلال، (۹۰۲      |
|                            | اء الكتب العربية                          | ومحمد أبو الفضل، مصر،دار إحيا      |
| سمن لأسرار البلاغة وعلوم   | على بن إبراهيم، (١٩١٤م). الطراز المتض     |                                    |
|                            | ى المرصفي، مصر، المطبعة المقتطف           |                                    |
| حاسن الشعر وآدابه ونقده،   | ن رشيق، (دون سنة الطبع). العمدة في مح     | (١٥) القيرواني،أبو على الحسر       |
|                            |                                           | تحقيق محمد محي الدين عبد الح       |
| ز القرآني وأثرها في تدوين  | . العزيز عبد،( ١٩٨٥م).قضية الإعجاز        | (١٦) المعطى عرفة، الدكتور،عبد      |
|                            | ب                                         | البلاغة العربية،بيروت، عالم الكتب  |
|                            | ک الثعالبی(۱۸۸۵م).فقه اللغة وسرُّ العرب   |                                    |
| جمة محمد يوسف موسى         | سنة الطبع).الآراء الدينية والفلسفية، تر   | (۱۸) الإسكندري،فيلون، (دون         |
|                            | ر ، مصطفى الحلبي وأولاده                  | وعبد الحليم النجار ، القاهرة، مصر  |
| بدوي، مصر، وزارة الثقافة   | . مبادئ النقد الأدبى، ترجمة مصطفى ب       | (۱۹) رتشاردز ، الأستاذ، ( ۱۹۶۱م).  |
|                            |                                           | والإرشاد القومي                    |
|                            | ئتاب، تحقيق الأستاذ عبد السلام هارون      |                                    |
| والكنائي، بيروت، جامعة     | د أحمد، (۱۹۸۸م). التصوير المجازي          | (٢١) صلاح المدين، الدكتور محم      |
|                            |                                           | عین شمس،                           |
| ن في تطور النقد العربي إلى | الطبعة الثانية، دون سنة الطبع) أثر القرآن | (۲۲) محمد زغلول الدکتور ، (        |
|                            |                                           | القرن الرابع، مصر، دار المعارف     |
| رة،وزارة الثقافة والإرشاد، | والحياة، ترجمة أحمد حمدي محمود، القاهر    | (٢٣) إيرول جينكتر، (١٩٦٣م.) الفن   |
|                            |                                           |                                    |

ششاى على وتحقيق مجلَّه-العرفان المسلمة على المعالي العامة على المعالي المحمد القبال بالأدب العربي، جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء وعناصروحدة الأمة في أدبه الدكتور فيض الله البغدادي

#### Abstract

The one who glances at the history of world literature comes to realize that the literature produced by various regions and in different languages is closely connected. So the world over literary personalities absorb influence from other authors and also leave influence on their contemporaries as well as later generations. That is why we see that the great poet of East, Allama Muhammad Iqbal, too, was affected by the Arabic literature and its poets. And he composed many of his verses which remind one of lofty Arabic poems. It is so because from Iqbal's viewpoint the Arab nation was possessed of so many noble traits of character; one of their most significant features is their ability to lead all the nations of the world because it carried the last divine message of God - the message which was cosmopolitan in nature. The above is one aspect of my article. To illustrate this point, I have quoted the verses of Iqbal demonstrating that he was impressed by the thoughts expressed in Arabic literature. And the other aspect of my article deals with Iqbal's endeavours for bringing unity to the Muslim ummah. To exemplify this theme, I expounded the five major binding factors which Iqbal described in his poetry as well as in his prose.

**Keywords:** Absorb influence, Leave influence, Impress by Arabic Poetry, Major binding factors

هذا مما لا مراء فيه أنه من يطلع على تاريخ الأمم والشعوب على مرّ العصور يتبين له كيف اتّصل بـعـضهـا ببـعـض في السلم والحرب، وكيف أحدث ذلك الاتصال تفاعلا بين حضارات وثقافات تلك

الأستاذ المساعد، بالقسم العربي، جامعة المنهاج، لاهور

#### **&**----**114**----**}**

ششمابی علمی و <del>خ</del>قیقی مجلّه-العرفان

الشعوب وفنونها و آدابها، وكيف كان لاتصال تلك الحضارات والثقافات من إثراء العلم والشعوروالفكر والثّقافة وتعدّد المواضيع. فما كان من الممكن لأدب من آداب الدنيا أن تبقى جامدة لا تكون متأثرة بالمؤثّرات الأجنبية، بل مما لا شك فيه أن الآداب هي أكوان حيّة بينها من التّفاعل والاتصال ما لا يكمن على كلّ باحث مدقق مقارن.

# التّأثر والتّأثير

قبل أن نشرع في موضوع البحث حقيق بنا أن نعرف ظاهرة التأثر والتأثير في الأدب المقارن والفرق بين التأثير والتقليد فنقول: إن التّأثّر والتّأثير هو مفهوم يتعلق بالأدب المقارن بمناهجه وأساليبه كافّة، وإن تخالفت في تحديد آفاقه أو تنازعت واختلفت فيه. وهو طريقان مختلفان يمثّل كلّ واحد منهما دلالة ومعنى. أماالتَأثر فيكون من المُلقي إلى المتلقى أو المتقبّل، الذي تكون مصادر تأثّره من آداب خارجية عن أدبه الشعبي، وفي لغات غير لغة ذلك الأدب. وهو قد يتأثّر بكتاب أو يتأثر بأديب، أو أدب بكامله. وليس من الضروري أن تكون هذه المصادر من جنس ذلك النصّ المدروس. فقد يكون النّصّ أدبيًا ومصادر ذلك النص ليست أدبية.

والتَّأثير : تندفع دراسته عن عمل أدبي واحد أو مجموعة أعمال لأديب واحد أو دولة

واحدة، وتنكشف آثاره عند الأدباء الآخرين وتسرّبه إلى آداب أجنبية. "(١) الفرق بين التّقليد والتّأثير

إن التّـقـليـد: هـو تأثير يتعلق بالشعور ، وهو أن يتخلى الأديب المبدع عن شخصيّته الإبداعيّة ليـذوب في أديب مبدع آخر أو في أثر لذلك الأديب بعينه. وهو سعي لإعادة صياغة نموذج أدبي لأديب آخر مـوهوب أكثر بكثير من الذي يقلده. ومقياس هذا التّقليد كمّي. أي أن دارس التّقليد يتبع الكم المأخوذ من النّموذج الأصليّ ليكشف عنه.

والتَّاثير: هو تقليد غير شعوري، وأنه ليس مرادفًا للتّطابق اللفظيّ. <sup>(٢)</sup>

ومقياس التأثير نوعيّ. ففي كثير من الأحيان قد يكون المؤثر والمتأثّر في قدر واحد من الموهبة. ولا يـقـلّ الأخيـر عـن الأوّل في شـيء. والأديب المتأثّر الحصيف هو الذي يخضع ما يتأثّر به لتركيبة جديدة يوجدها هو في عمله الأدبي الإبداعي.

هذا هو ما كان بالنّسبة إلى تعريف التّأثّر، والتّأثير، والتّقليد. وفيما يلي من الصّفحات

| به-العرفان | قيقى حجلا | عکمی شخنج<br>کی کمی وقنج | ششماء |
|------------|-----------|--------------------------|-------|
|------------|-----------|--------------------------|-------|

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

نستعرض أفكار إقبال حول العرب ووحدة الأمّة الإسلاميّة، ثم نرى هل كان هو بنفسه مُوجدًا لهذه الأفكار، أو كان متأثّرا فيها بالآخرين، أو مقلّدًا لهم؟

إنّ إقبالا مفكّر عظيم للأمّة الإسلاميّة الذي لم يبذل جهوده المضنية في مجال العلم والفكر، والحكمة والفلسفة فحسب، بل حاول أن يحوّل الأمّة الإسلاميّة التي تعيش بين شاطئ النّيل( ٣) وبيـن كاشغر(٤) في جسـدٍ واحـدٍ. يـوجـد الإسلام والتعلّق بما يتعلّق بالإسلام كعضو هامٍّ في فكر إقبال وشعره.

وإنَّ الذي يطالع في آثار إقبال يجده أنه متأثَّر بالآداب الإسلاميَّة عامَّة، وبالآداب العربيَّة خـاصّة، لأنّه درس الـعربية منذ نعومة أظافره، كما اشتغل في تدريسها و البحث و التّحقيق فيها مدّة من الزّمن. إن الـدكتور إقبال ظل يتمنى دائماً بأنه يقرض الشعر بالعربية، لكن لم تتحقق أمنيّته هذه (٥). إلا أنه أو صل كلامه الأردي والفارسي إلى العرب بعد ترجمته إلى العربية نظما و نثراً، وبهذا تعرف العرب على شخصية إقبال وأعماله العلمية والأدبية. وكان سبب رغبته في اللغة العربية ليه إلا أنَّها لغة القرآن ولغة صاحب القرآن صلى الله عليه و آله وسلم، و لا شكَّ في أنَّ القرآن والسّنّة هما المصدر الأوّل والأساسيّ لمنهج تفكيره. وكان إقبال يعشق أرض الحجاز، وفي رأيه كلَّ ذرِّة من تراب الحجاز معمورة من العشق. وبسبب هذا العشق تمنَّى في ديوانه الفارسيّ الموسوم بـ''أسرار اللاذاتية''أن يتوفى بالحجاز ويدفن أيضا هناك ( ٦). وهكذا يظهر أثر الأدب العربي في شعر إقبال بطرق مختلفة، فبعض كلامه المنظوم واضح وصريح، وبعضه بالإشارة والتَّلميح، والبعض الآخر في الصّور الخياليَّة، وفي هذا الصَّدد يقول مرزا محمَّد منوَّر (٧) في مقال له بعنوان: "أثر الأدب العربي في شعر إقبال": كان إقبال شديد التعلُّق بالأدب العربي حيث تلقَّى العربية على يد مولانا سيد مير حسن(٨) وكان هذا الأخير بارعًا في تعليمه العربيَّة لطلابه بحيث يجعلهم يتذوّقون الطّعم الحقيقي لهذه اللغة. ويقول: وقد كان تأثّر إقبال باللغة العربية والأدب العربي عسلية متدرّجة وبشكل خاصّ عند عودته من أوروبا حيث تغيّرت نظرته بصورة كبيرة. وكان أبرز جوانب ذلك التّغيير هو إنكاره القوميّة الهندية وتوجيهه نحو الأمّة الإسلاميّة... (٩).

وهكذا إذا تتبعنا في آثار إقبال نجد أنّه كثيرا ما يذكر من الشّعراء العرب، كامرئ الـقيـس(١٠)، وزهير(١١)، وكـعب بن زهير(١٢)، وعـمرو بن كـلثوم التغلبي(١٣)، والبوصيري(١٤)، والمتنبي(١٥)، والمعرّي(١٦)، وغيرهم. ويقول إقبال في هذا الصّدد: لا يساوي شعر لغة ما في العالم بالشّعر العربي في السّذاجة، وقطع القول، وإيثار عواطف الرّجولة والشّجاعة، والشّاعر العربيّ يكون أقرب للحقيقة، وأغنى من رونق الكلام، ما عدا المتنبي فإنّه شاعر عربي في اللفظ دون الأسلوب، عربيّ الكلام وإيرانيّ الأسلوب.(١٧)

إنّنا نلاحظ في هذا النّص بأنّه كيف تأثّر بالشّعر العربي حتى أنه فضّله على جميع الشّعر في العالم، كما أنه يقول بصراحة بأن العرب خالقي التمدّن، ومؤسّسي النظم الأخلاقية، ويبين أنّ العرب ساكني الصّحراء هم فاتحو العالم والمحافظون عليه، وهم زينة العالم، وفي القصص التي استوحاها من القرآن والحديث، ونظمها في شعره، تأثّر فيها إلى حدّ كبير ببعض عناصر الأدب العربي. كما يقول ميرزا محمّد منوّر في هذا الصّدد: إنّ تأثير الشّعراء العرب على شعره الفارسي فواضح وجلي، ومن خلال اللغة الفارسية انتقل ذلك التّأثير إلى الشّعر الأردي، كما هو معلوم فإنّ للشّعر العربي خاصيته المتميّزة وطبيعته المختلفة، لذلك فقد ترك أيضًا أثره على أيّة لغسة تعاملتَ معه خلال التاريخ الإسلاميّ. (١٨)

ومن هذا المنطلق نجد إقبالا أنه قد تأثر بأعمال المتنبي، وامرئ القيس، وأبي تمام، (١٩) وبأعمال المعرّي على حدّ كبير معتمدا على أفكارهم وخيالهم، كما هو يقول في إحدى قصائده(٢٠):

<sup>د</sup> ممان آبادِ <sup>م</sup>ستی میں یقیں مردِ مسلماں کا بیاباں کی شبِ تاریک میں قِندیل رہانی ''

يقول: إنّ يقين الرّجل المسلم ظنّ في الكون كقنديل رهباني في الليلة المظلمة للصّحراء ففى هذه الكلمات التي تصور رهبان النّصارى الذين هجروا مشاغل دنياهم، وقاموا ببناء أكواخهم بعيدًا عن مساكن البشر، والذين كانت قناديلهم منارات لمن ضلّ طريقه في ظلام الصّحراء الدّامس. ففي هذه الكلمات تأثّر واضح ودقيق لقصيدة امري القيس، الذي يقول فيها(٢١):

تُصنيعيُّ الطَّلام بالعشاء كأنّها مسنسارة مسمسمي راهب مستبتل وهكذا إظهار محبّة لأهل العرب يوجد في شعره كثيرًا. وخاطب أهل العرب بمواضع كثيرة في شعره، وبيّن دورهم التّاريخي، ووضّح أهمّيتهم في صفحة مستقبل الدّنيا. يعتبر إقبال أهل العرب أصحاب حضارة أخيرة وموجدي قانون الحكومة العالمية. ويعتبر العرب العائشين في

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء                | ÷117                         |                               | ششماہی علمی دیتی <b>تحقیق مجلّہ-العرفان</b>       |
|-----------------------------------|------------------------------|-------------------------------|---------------------------------------------------|
|                                   |                              |                               | الصّحراء ملوك العالم وأم                          |
| از مے گلفام تست                   | مستی او                      | اتيام تست                     | عصر حاضر زاده                                     |
| ممار او تو بوره                   | اولیں م                      | تو بوده                       | شارح اسرار او                                     |
| الماضية، وطرب علومه الجديدة       | ة الشَّهو <b>د</b> بأيَّامكم | بد جاء إلى منصّ               | ··أيها العرب، العالم الجد                         |
| ، وكنتم أنتم الذين بنوا بناية هذه |                              |                               |                                                   |
|                                   |                              | ".1                           | العلوم وكانت الدّنيا تجهلها                       |
| العرب جليًّا بسبب محبّته الشّديدة | العربية وبيئة أهل            | م إقبال الرّوح                | وتبدو في معظم كلا                                 |
|                                   |                              |                               | للعرب وتعلّقه بهم. (٢٣)                           |
| فآب سے نُور کی عدّیاں رواں        | چشمہ آ                       | ت میں ضبح کا ساں              | <sup>. د</sup> قلب ونظر کی زندگی دشی <sup>.</sup> |
| ، لیے ہزار سُود ایک نگاہ کا زیاں  | دل کے                        | ک ہے پردۂ وجود                | <sup>حُس</sup> نِ اَزل کی ہے <i>ن</i> مود، چا     |
| م کو دے گیا رنگ برنگ طُیلساں      | كوہ إضم                      | ئيا سحابِ شب                  | سُرخ و کبود بدلیاں چھوڑ                           |
| واح کاظمہ نرم ہے مثلِ پر نیاں     | ريگِ ن                       | نِخْیل دُ <i>هل گئ</i> ے      | گرد سے پاک ہے ہوا، برگ                            |
| ں مقام سے گزرے ہیں کتنے کارواں''  | كياخبرا                      | ہُو ئی طناب اُد <sup>ھر</sup> | آگ بخصی ہُو ئی اِدھر، ٹُو ٹی                      |
| ــس تــرتـع بيـن البــان والعلم   | والشّم                       | ي بذي سـلـم                   | نسزلست بسرية الواد                                |
| العليل من الأوصاب والسّقم         | یشفی                         | ىن مواجىدھا                   | وفساح ريسح صبساح م                                |
| م القلب منها ألف مقتحم            | تىقىر                        | لوادى واحدة                   | بنسظررة لجمال ا                                   |
| راء زرقساء من ورد ومن عسم         | حسم                          | مـن غـلائـلهـا                | وللمساءسحاب                                       |
| <b>ں البرق في الظّلماء من إضم</b> | وأومض                        | (هـا على إضم                  | ألقيت براقع مجا                                   |
| عة الرّأى تـحكى رفعة القمم        | مرفوع                        | نّـخـل مشـرقة                 | نسقية السخد سعف ال                                |
| ة فيهما بمما في الخز من عمم       | يموج                         | لأرجاء كاظمة                  | والرّمال كالخزفي في                               |
| ، هنا بضع أشلاء من الخيم          | يـذوى                        | ، هــنـــا لهــب              | همنسا بقية أطلال                                  |
| ، من لغب نضو على لجم              | وعسض                         | ، من هنا عبرت                 | کم خملف لیلی رکاب                                 |
| ضيت بسكر هاهنا أقم                | ف_إن ر                       | ، هـاهـنا زمنـا               | هم أقماموا سكماري                                 |
| ه أحبتــــه                       | ن نسأت عسنس                  | ی ہے۔۔۔ا م۔                   | يسرى                                              |
| الشبم                             | ج الـــوجــد بــ             | وه، ويهيب                     | سل                                                |

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء     | ¢118                                  | ى علمى وتحقيقى مجلَّه-العرفان |
|------------------------|---------------------------------------|-------------------------------|
| ورمل ضواحي كاظمة.      | ه للمدينة المنوّرة في تراكيب جبل إضم  | ففي هذه الأبيات تكمن محبة     |
| نة المنوّرة. وكاظمة في | سلسلة الجبال التي في واديها تقع المدي | جبل إضم يشير إلى تلك          |
|                        | المحرب كالمقدا الشام ودكري            | الأدب المربية المرابع         |

اَلِم يُبَلِّغُكَ مَا فَعَلَتُ ظِبَاه بِكَاظِمَة غَدَاة لَقِيْتُ عَمُوا

ويقول الإمام البوصيري في قصيدة البردة: (٢٥)

- "أم هبّت الريحُ من تِلُقَاءِ كَاظِمَة وأومَضَ البَرقُ في الظّلماء مِن إضَم" وفي كلام إقبال يوجد أيضًا استخدام المفردات العربيّة بكثرة، مثلا: قافلة، زمام، ناقة، مقام، سبيل، منزل، طناب، خيمة، نخل، نخيل وغيرها من الألفاظ العربية الكثيرة. بل في بعض الأمكنة نراه كأنه قلّد أبيات العرب مئة في مئة. أنظروا مثلا بيته الآتي الذي هو منظوم باللغة الفارسية (٢٦):
- از فسریسب او اگسر خواهسی امساں اشت انت ش را ز حوض خود بران فبذد جمساليه عن حوضك أنت يـقـولإن تـرد أن تسـلـم مـن خـداعــه و هذا بيت من شعر ٥ يشبه ببيت من شعر زهير بن أبي سلمي الآتي (٢٧): "ومن لم يذدعن حوضه بسلاحه يهدم ومن لم يظلم النّاس يظلم" وفي هذا البيت من شعره الآتي يبدو أثر الإمام البوصيري: (٢٨) "رونسق از مسسا مسحسفسل ایسسام را او رسسل را ختسم و مسسا اقسوام را" وقال الإمام البوصيري: (٢٩) "لسمسا دعسا الله داعيسنسا لسطساعتسه بسأكسرم السرّسل كسنسا أكسرم الأمم" ويقول إقبال مخاطبا مسجد القرطبة: (٣٠) <sup>(•</sup> تيرا جلال و جمال، مردِ خدا کې دليل وه بھی جليل و جميل، تُو بھی جليل و جميل<sup>،</sup> جلالك وجمالك دليل رجل الله، أنت جميل وجليل وهو جليل وجميل. ونذكر هنا بيت مؤسس هذا المسجد عبد الرّحمن النّاصر: (٣١) إن البـــنــاء إذا تــعــاظـم قـدره أضـحـى يـدلّ عـلى عـظيم الشان
- وقال أبو فراس الحمداني هذا الشّي بهذه الألفاظ: (٣٢) "صنائع فساق صسانعها ففياقيت وغسرس طسياب غسادسسه فسطسابسا"

ششماني على وتحقيق مجلم-العرفان جولائى-ومبر 119..... بي جولائى-ومبر ٢٠١٦ كأن إقبالا كان يعيش متعمّدا أو غير متعمّد في الجوّ الإسلاميّ. وكان يفكّر فيه، الجوّ الذي كان العرب جزءاً مهمًّا له. وكان يعتبر التّعلّق بهذا الجوّ طريق البقاء. (٣٣) كان العرب جزءاً مهمًّا له. وكان يعتبر التعلّق بهذا الجوّ طريق البقاء. (٣٣) كان العرب جزءاً مهمًا له. وكان يعتبر التعلق بهذا الجوّ يقول: ( أيها المسلم !) سلّم حبيب العرب قلبك لكي يظهر من مسائك الذي هو بعيد وجاهل عن العرب الصّبح الحجازيّ.

وهكذا نرى تأثّر ه الشّديد بأبي العلاء المعرّي، وأدبه، وفلسفته، فأوّل ما نجد أنه قد انفرد بفلسفته الذّاتية أو الفردية، فأنها ليست إلا إثبات الذّات، وتقويتها بالجهد والعمل المتواصل، وما هي إلا ما أثبتها أبو العلاء المعرّي بعمله الجادّ، وبإمكاننا أن نقول: إنّها مأخوذة في جملتها بما كان عليه المعرّي من عمله الشّاقّ(٤٣)، كما يشير إلى ذلك إقبال في منظومة له وضع عنوانها: أبو العلاء المعرّي في ديوانه (بال جبريل) أي جناح جبريل، ويقول فيما ترجمه عنه الدكتور حازم محفوظ:

يقولون إنّ (المعرّى)، كان لا يأكل اللحم، وإنه كان يعيش دائما على النّبا،فأرسل صديق إليه (طائر) مشوى لعلّ هذا الشّاطر (المعرّي) ينهزم من هذا التّركيب،هذه المائدة الفخمة، حينما رأها (المعرّي)فبدأ يقول صاحبه (كتاب) الغفران (وكتاب) اللزوميات، أيها الطّائر المسكين، أخبرني ما كان ذنبك، الذي هذا جزاؤه وأسفاه! إنّك ما صرت شاهين وعينك لم تر إشارات الفطر-ة إنّ فتوى قاضى القدر منذ الأزل (هي) إنّ جزاء جريمة الضّعف هو الموت العاجل(٣٥)

وأمّا قول إقبال (رضوان) في منظومة له عنوانها: (جواب الشّكوى) نظمها بعد أن صدر كثير من الفتاوى ضد منظومته الشّهيرة (الشّكوى)، حيث قد امتدح أصحاب الفتاوى جواب إقبال في هـذه الـمـنـظـومة، واعتـرفوا بفضله في إيقاظ الأمّة المسلمة من سباتها الطّويل، وفيها وصف إقبال (رضوان) هذا، بالفطنة ومعرفة حقائق الشّعر في قوله فيما ترجمه عنه الدكتور حازم:

والذي فهم شكوتي هو (رضوان) وإنَّه فهم الإنسان، الذي أخرج من الجنَّة (٣٦)

ف من اطّلع على أدب أبي العلاء المعرّي يعرف جيّدا بأن هذا البيت من الشّعر فيه تلميح إلى الحوار الذي دار ما بين أبي العلاء المعرّي وبين حارس باب الجنّة وخازنها رضوان حيث نجد أبا العلاء في هذا الحوار أنّه يرى التّقرّب إلى الرّضوان هذا بمدحه إيّاه بشعره، قائلا: "يا رضوان، يا

### **{**----**120**----**}**

أمين الجبّار الأعظم على الفراديس، ألم تسمع ندائي بك واستغنائي إليك؟ " فقال: "لقد سمعتك تذكر رضوان وما علمت ما مقصدك؟ فما الذي تطلب أيها المسكين؟ " فأقول: "أنا رجل لا صبر لي على اللواب، أي على العطش، وقد استطلت مدّة الحساب ومعي صك بالتّوبة، وهي للذّنوب كلّها ماحية، وقد مدحتك بأشعار كثيرة ووسمتها باسمك". فقال: "وما الأشعار؟ فأني لم أسمع بهذه الكلمة قطّ إلا السّاعة". فقلت: "الأشعار جمع شعر، والشّعر كلام موزون. وكان أهل العاجلة يتقرّبون به إلى الملوك والسّادات، فجئت بشيء منه إليك لعلّك تأذن لي بالدّخول إلى الجنّة في هذا الباب. "(٣٧)

فإذن بإمكاننا أن نقول: إنّ فكرة رحلة الرّوح الخيالية للجنّة والنّار، والتّحدّث مع خازن الجنّة وحارس بابها، والتي قد وضع فيها إقبال ديوانه (جاويد نامه) أي رسالة الخلود، أنّه قد تأثّر فيها بـ (رسالة الغفران) لأبي العلاء لا في موضوعها فحسب، بل إنّ فكرة الرّوح الخيالية هذه مأخوذة في جملتها بفكر السّير إلى الجنّة والنّار عند أبي العلاء في كتابه رسالة الغفران. إذا قد اتّضحت ظاهرة التّأثر والتّأثير بتشابه الموضوعات في الفكرة عند كلا الشّاعرين(٣٨).

فهناك أمثلة كثيرة دالّة عملي تأثّر إقبال بالآداب العربية. والمقام لا يسعنا بذكرها كلّها والّلجوء إلى تفاصيلها، ولعلّ ما ذكرته كفيل لما نحن بصدده.

والشّيء الثّاني الذي يخصّ موضوعنا هذا هو أنّ إقبالا رأى دائما رؤيا وحدة الأمّة الإسلاميّة. ولو كان فكره في بدء الأمر متأثّرًا بتصوّر القوميّة المغربي، ولكنه، في نهاية المطاف، رجع كمفكّر بالغ النّظر عن هذا التّصور تحت أثر التّصوّرات الملّية للإسلام ونشر رسالة وحدة الأمّة الإسلاميّة. ولو نمعن نظرنا في أفكاره وأبياته خصوصًا في شعره الفارسي لنعلم هذه الحقيقة جيّدًا.

يبيّن إقبال في رموز بيخودى (أسرار اللاذاتيّة) الرّكنين الأساسيين في ضمن الأركان الأساسيّة لللأمّة الإسلاميّة، وهما: التّوحيد والرّسالة. ويقول موضّحًا التّوحيد: نسق أساس ملّتنا حيث كونها الملّة الإبراهيميّة مختلف عن الملل الأخرى. وأساسها مضمر في قلب كلّ شخص. ولو أنّنا منقسمون في القبائل المختلفة والحدود المختلفة جغرافيا ولكنّ قرابة ديننا الإسلام واحدة، التي بانتظامنا فيها نعرف باسم الملّة الإسلاميّة. ونحن كسهم حديدي الذي يكون له جزء ان متفرقان، أوّلهما: قبضته، والثّاني: نصله. لكن عندما يربط هذان الجزء المتفرّقان فيسمّى سهمًا واحدًا لا سهمين. يعني عندما انتظمنا في سلك كلمة التّوحيد فتحرّرنا من قيود هذا جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

### <u>ه</u>......

ششمان<sup>ى</sup>على وتخفيقى محبِّه-العرفان وذاك، فلم يبق هناك الآن عربي أو أعجمي، أسود أو أبيض، إيراني أو توراني، أفغاني أو باكستاني، فأصبح إذن فكرنا متوحّدا، وقلبنا واحدًا، وأسلوبنا واحدًا، وكذلك يكون مدعانا ومآلنا فهو يقول: (٣٩)

از ابیکم گیر اگر خواہی دلیل ''ما مسلمانيم واولاد خليل این اساس اندر دل ما مضمر است ملت ما را اساس دیگر است تير خوش پيکان يک کيشيم ما يك نما، يك بين، يك انديشيم ما طرز و انداز خیال ما کے ست مدعائے ما، مآل ما کیے ست ما ز نعمت بائے او اخواں شدیم کی زباں و یک دل و یک جاں شدیم ''

ماذا يكون أساس وحدة الأمّة الإسلامية؟ سلّط إقبال ضوئًا على جهاته المختلفة. ومن جملة الكلام، عناصر وحدة الأمّة الإسلاميّة في ضوء فكره هي كالآتي.

- ا العنصر الدينيّ والاعتقاديّ العنصر الاجتماعي ٣. العنصر السّياسيّ ۲. العنصر الاقتصادي
- ۵. العنصر العالمي ا . العنصر الدّينيّ والاعتقاديّ:

إنَّ الأساس الـقـويَّ لـوحدة الأمَّة الإسلاميَّة عند إقبال هو التَّوحيد والرِّسالة، وقد شرحنا هذا الأساس فيما مضى من الصّفحات، وهذا الأساس هو الذي يحوّل الأمّة الإسلاميّة إلى جسد واحد. كما هو يقول: (٤٠)

- «ملت ما را اساس دیگر است این اساس اندر دل ما مضمر است " أساس ملتنا مختلف،وهذا الأساس مضمر في قلبنا.
- ٢. العنصر الاجتماعي: وحمدة المملّة الإسلاميّة تمجربة اجتماعيّة عمد إقبال. وهو قال في حوار جرى بينه وبين الصحفى بومبي كورنيكل (Bombay Chronicle) في ديسمبر 1931م:

"But there is another sense in which the word (Pan-Islamism)

ششماہی علمی د<u>خ</u>قیقی مجلّہ-العرفان

should be used and it does contain the teaching of the Quran. In the sense it is not a political project but a social experiment. Islam does not recognize caste or race or colour. In fact, Islam is the only outlook on life which has really solved the colour question, at least in the Muslim world, a question which modern European civilization with all its achievements in science and philosophy, has not been able to solve. Pan-Islamism, thus interpreted, was taught by the Holy Prophet and will live forever."(41)

نستطيع أن نستخدم تصوّر وحدة الملّة الإسلاميّة في مفهوم آخر. وفي اعتقادي أنا هذا المفهوم موافق للقرآن حقًّا. في هذه الصّورة لم يبق هذا التّصوّر مشروعًا سياسيًّا فحسب، بل يصبح تجربة اجتماعية. إنّ الإسلام لا يقبل التّمييز العنصريّ بل هذه هي وجهة النّظر الإسلاميّة التي قضت – على الأقل – على التّمييز العنصريّ في العالم الإسلامي. والحضارة الأوروبية بالرّغم من فتوحاتها في الفلسفة والعلم فشلت في البحث عن حلّ هذه المسأالة أي إنهاء التّمييز العنصريّ. وشرح وحدة الملّة الإسلامية هذا موافق كلّ الموافقة لتعليمات السّميول الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم ويبقى هذا الشّرح إن شاء الله تعالى خالدًا. سر. العنصر السّياسيّي:

إنّ إقبالا في الميدان السّياسيّ يعتبر تصوّر وحدة الملّة الإسلاميّة ناقصًا بدون الإحساس بالحصول على الوحدة. ودور أهل العرب في هذا الصّدد، له مكانة مركزية عند إقبال. وفي قصيدته عدة كلمات للأمة العربية يقول(٤٢):

> <sup>۱۰</sup> کار خود را امتال بردند پیش تو ندانی قیمت صحرائے خولیش امتے بودی امم گردیدہ بزم خود را خود ز نہم پاشیدہ ہر کہ از بند خودی وارست، مرد ہر کہ با برگانگال پوست، مرد آنچہ تو با خولیش کردی کس نکرد روح پاک مصطفیٰ آمد بدرد اے از افسون فرنگی بے خبر فتنہ ہا در آسین او نگر از فریب او گر خواہی امال اشترانش را زحوض خود برال

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء | ¢123                                                                                                            | J                         | ششماہی علمی وتحقیقی مجلّہ-العرفان |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------|
|                    | وحدت اعرابیاں صد پارہ کرد                                                                                       |                           | حکمتش ہر قوم                      |
|                    | آسال یک دم امال او را ندادٔ'                                                                                    | حلقه دامش فتأد            | تا عرب در                         |
| ائك. أيّها         | لأمة العربية، أنت تجهلين قيمة صحر                                                                               | ـدّم أمـرهـا لكن أيتها ا{ | (إنّ الأمم الأخرى تق              |
| ۾ تفرقتم من        | في الشّعوب المختلفة. أنتم بأنفسك                                                                                | لكنكم الآن منقسمون        | العرب، كنتم أمة، وا               |
| ىم بأنفسكم         | الأغيار فإنه قد التحق بموته. وما فعل                                                                            | ىر سدّ وحدته والتحق ب     | مجلسكم. والذي كس                  |
| رسلم. وأيها        | ة نبيّنا المصطفى صلى الله عليه و آله ا                                                                          | وبفعلكم هذا تتالم روح     | لـم يـفعله أحد بنفسه. و           |
| ولو تريد أن        | اول لأن ترى الفتن الكامنة في كمّه.                                                                              | ، دسائس الإنجليز . حا     | العربي، أنت جاها                  |
| عب وشتّت           | ت. ودسائسه السياسية ابتلت كلّ ش                                                                                 | جماله عن حوضک أن          | تسلم من خِدَاعه فذد               |
| t . 3 - 1          | من المعنية المعالمة و | ·                         | . f. i                            |

- شـمل العرب. ومنذ أن انسجن العرب في شبكته لم تتركهم السّماء لأن يجلسوا في راحة ولو لمدّة يسيرة.
  - ۲. العنصر الاقتصادي:

منام وحدة الأمّة الإسلاميّة عند إقبال لا يستطيع أن يحصل على تعبيره حتّى لا يتّحد المسلمون لمصالحهم الاقتصاديّة.(٤٣)

> ''اے زکار عصر حاضر بے خبر چرب دستہائے یورپ را گلر قالی از ابریشم تو ساختند باز او را پیش تو انداختند چیثم تو از ظاہرش افسوں خورد رنگ و آب او ترا از جا برد وائے آل دریا کہ موجش کم تپید گوہر خود را زغواصال خرید'

"أيّها المسلم، أنت جاهل أساليب هذا الزّمان، افهم جيّدا صنع الإنجليز، وهو ينسج سجادة بحريرك أنت، ثم يبيعك إيّاها. وانخدعت عينك من ظاهره. و أسقطك جماله ولمعه الظّاهري من مقامك الأصلي. الأسف كلّ الأسف للنّهر الذي أمواجه غير هائجة. واشتريت لؤلؤي أنا من الغوّاصين."

كان إقبال يريد أن يرى دور وحدة الأمّة الإسلاميّة على أفق النّطاق العالمي. والعصر الحاضر عنده سبب للمسائل الحضارية والفتن، لأنّ دور الأمّة الإسلاميّة وخصوصًا دور أهل العرب الحضاري في هذا العصر أصبح محدودًا على أفق النّطاق العالميّ. والعالم البشريّ عنده يستطيع جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### **6**----124----**6**

ششهابی علمی و <del>خ</del>قیقی مجلّه-العرفان

أن يخرج من الأزمة الحالية لو يحتلّ دور أهل العرب الملّي والحضاري بوحدة الأمّة الإسلاميّة مكانًا مركزيًّا على أفق النّطاق العالميّ. (٤٤)

| مستی او از مے گلفام تست       | ''عصر حاضر زاده ایام تست      |
|-------------------------------|-------------------------------|
| اولیں معمار او تو بودہ        | شارح اسرار او تو بوده         |
| شاہدے گردید بے ناموس و ننگ    | تا به فرزندی گرفت او را فرنگ  |
| سطج خرام و شوخ و بیدین است او | گرچه شیرین است و نوشین است او |
| بر عيار خود بزن ايام را''     | مرد صحرا، پخته تر کن خام را   |

"أيّتها الأمّة العربيّة، العالم الجديد نشأ بأيّامكِ الماضية، وطربت علومها الجديدة وتأثيرها بجمالكِ أنتِ. وأيّها العرب، أنتم الذين شرحوا أسرار تلك العلوم، وكنتم أنتم الذين بنوا عمارة هذه العلوم. ولكن عندما أخذ الإنجليز هذه العلوم تحت رعايته ذهب شأنها، ولو أنّها أصبحت حلوة وجميلة ولكنه تسربت إليها اللادينية. يا رجل الصّحراء، صوّب هذا العلم الغربيّ وأتقنه واجعل العصر الحاضر حسب معيارك أنت ! لأنّ هذه الوظيفة للأمّة الإسلاميّة فقط. وهو يقول: (٤٥)

''خدائلم يزل كادست قدرت تؤ، زبان تؤج يقيل پيدا كراے غافل كه مغلوب ممال تو ج مكال فانى، كميں آنى، ازل تيرا، ابد تير ا خدا كا آخرى پيغام ج تُو، جاودال تو ج يد كنته مركز شت ملت بيغا ت ج پيدا كه اقوام زمين ايشيا كا پاسبال تو ج سَبَق پحر پڑھ صداقت كا، عدالت كا، شجاعت كا ليا جائع كا تجھ ت كام دنيا كى امامت كا'' ''أيتها المسلم، أنت يد قدرة الله ولسانه وكن على يقين، أيها الغافل، بأنك أنت مغلوب الظنّ. ونشأت هذه النّكتة من قصّة حياة الملة البيضاء بأنك أنت المحافظ على شعوب الأرض الآسوية. اقرأ مرّة ثانية درس الصّداقة، والعدالة، والشّجاعة، لاأنك تستعمل لإمامة الدّنيا.''

وفي الأخير أقول بِأَنَّنَا نستطيع في ضوء فكر إقبال أن نحوّل الأمة الإسلاميّة إلى جسد واحد بـعد إنهاء افتراقها. وبعد ذلك نستطيع أن نحى دورها القياديّ مرّة ثانية في صفحة العالم الحالية. يقول إقبال:(٤٦)

نيست يابند نسب پيوند ما ''نیست از روم و عرب پیوند ما زیں جہت یا یک دگر پیوست ایم'' دل به محبوب حجازی بسته ایم

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

''اِنّ تـوادّنا ليـس بـكـوننا من روم والعرب ولا هو مقيّد بالنّسب. إنّنا أحببنا الحبيب الحجازيّ بهذا السّبب نحن مترابطون.''

فاتّضح مما مضى من الصّفحات بأنّ إقبالا كان متأثّرا بأفكار الشّعراء العرب كامرئ القيس، وزهير، وكعب بـن زهير، وعمرو بن كلثوم التغلبي، والبوصيري، والمتنبي، والمعرّي، وغيرهم. حيث نرى في شعره لون تلك الأفكار جليًّا.

وكان يعتبر العرب قدوة صالحة لقيادة وسيادة أمم العالم. وكان يحبّ العرب حبّا شديدًا لأن القرآن عربي و النبي المكرم صلى الله عليه وآله وسلم عربي، كما نجده يحتّ الآخرين في شعره على حبّه صلى الله عليه وآله وسلم وحبّهم.

وهكذا كان يقلق على تفرقة الأمّة الإسلاميّة، وكان يرى أنّ من أكبر أسباب كون الأمّة واقعة في قعر المذلّة هو عدم وحدتها. فأحسّ إقبال بهذا الشّىء بشدّة. ولذا نراه يوجّه الأمّة الإسلاميّة في شعره ونثره إلى استعادة وحدتها، وسيادتها كما كانت في الأزمنة الماضية حيث حكمت العالم بأسره في أكثر من ثمانمائة سنة.

بيّن عناصر وحدة الأمة الإسلامية في شعره ونثره، وهي العنصر الدينيّ والاعتقاديّ، و الاجتماعيّ، و السّياسيّ، والاقتصادي، و العالميّ حيث لوتتبعت الأمة الإسلامية هذه العناصر لتستطيع أن تتحد كما كانت متحدة في الأزمنة الماضية.

# ﴿الحواشي والهوامش»

(١) للمزيد من التفصيل أنظر: يوسف بكار ، (٢٠١٧). الأدب المقارن، ص: ٢٣ (٢) للمزيد من التفصيل أنظر: المرجع نفسه، ص: ٦٢ (٣) إن النّيل هو نهر معروف في مصر ، وهو من أطول أنهار العالم كلها، ويقع هذا النهر في قارة أفريقيا، وينساب إلى جهة الشّمال. (٤) إن كاشغر أو قشغر أو قاشغر ثلاث لغات في هذه الكلمة، وهي إحدى أشهر مدن تركستان الشَّرِقيّة وأهمّها، وكانت عاصمة لهذا الإقليم، ولها مركز عظيم في التّجارة مع روسيا (٥) جشتي، يوسف سليم، شرح رموز بر خودي، سرينغر، (١٩٤٧م)، ص: ٤١ (٦) جشتي، يوسف سليم، شرح ضرب كليم،دهلي، (١٩٧٠م)، ص:٣٣ (٧) وهو أحد المتخصّصين في دراسات إقبال، ومدير أكاديمية إقبال سابقًا (٨) وهو أستاذ إقبال الذي درسه العربية والفارسية في مدرسة البعثة الأسكوتية في مدينة سيالكوت. (٩) مجلَّة الثقافة الباكستانية، العدد ٣١ تشرين الأول (أكتوبر) ١٩٩٢م (١٠) هو امرؤ القيس بن حُجر بن الحارث الكندي ( ٢٠ ٥٩-٥٥ ٥م) وكان شاعرًا شهيرًا عربيًّا جاهليًا وكان ينتمي إلى قبيلة كندة، يُعدّ أعظم شعراء العرب في تاريخ الأدب العربي . (أنظر الزركلي، خير الدين، (٢٠٠٧م). الأعلام بيروت، دار العلم للملايين، ج: ٢، ص: ١١ (١١) زُهير بن أبي سُلُمي ( ٢٠٥-٢٩م) وكان أحد أشهر شعراء العرب . وكان حكيم الشّعراء في الجاهلية. وتوفي قبيل مبعث النبي الأكرم عَلَيْنَهُم. (أنظر ياقوت الحموي، ( ١٩٩٣م). معجم الأدباء، بيروت، دارالكتب العلمية، ج:٢،ص:٣٢٨ (١٢) هو كعب بن زهير المزنى ( م ٦٦٢م)، وهو كان من الشعراء المخضرمين. ومن أشهر قصائده

قصيدة بانت سعاد. (أنظر العسقلاني، ابن حجر، (٢٠٠١م). الأصابة في تمييز الصحابة، بيروت، دارالفكر ج:٢، ص: ٢٧٤

(١٣) هو عمرو بن كلثوم، (توفي ٣٩ ق.هـ/٥٨٤م)، وهو شاعر جاهلى من أصحاب المعلّقات السبع، ومن الطّبقة الأولى، وهو وُلد في شمال الجزيرة العربية في بلاد ربيعة. (أنظر الزركلي، خير الدين، الأعلام بيروت، دار العلم للملايين، ج: ٥، ص: ٨٤

(١٤) محمّد بن سعيد بن حمّاد الصنهاجي البوصيري (٢٠٨هـ-٢٩٦هـ) شاعر صنهاجي اشتهر

| جولائی-دسمبر ۱۷+۲ء                  | ¢                             | ششماہی علمی <sup>و</sup> تحقیق محِلّہ-العرفان |
|-------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------------|
| اكب الدرية في مدح خير البرية''.     | صيدة البردة المسماة بـ"الكوا  | بـمدائحه النبوية: وأشهر أعماله كان ق          |
|                                     |                               | (أنظر الزركلي، خير الدين، الأعلام، إ          |
| بن الحسن بن عبد الصمد الجعفي        | ۳۰هـ) وهو أحمدُ بن الحسين ب   | (١٥) أبو الطيّب المتنبي (٣٠٣هـ-٤٢             |
| وأكثرهم تمكناً بالعربية، وأعلمهم    | لان من أعظم شعراء العرب، و    | أبو الطيب الكندي الكوفي، وك                   |
| حب للمغامرات . (أنظر الزركلي،       | کبریاء ، وشجاع، وطموح، وم     | بقواعدها، ومفرداتها. وكان صاحب ك              |
|                                     |                               | خير الدين، الأعلام، ج: ٥، ص:٢٧٤               |
| . الله بن سليمان القضاعي التّنوخيّ  | ۹۰ ۶۶۹۰) هو أحمد بـن عبد      | (١٦) أبو العلاء المعرّيّ (٣٦٣هـ -             |
| ة. (أنظر ياقوت الحموي، معجم         | لغوي من عصر الدّولة العباسيّ  | الــمعرّي، فيلسوف شاعر وأديب و                |
|                                     |                               | الأدباءج: ٢،ص: ٨٢                             |
|                                     | ، فكر إقبال، ص:٢٦ ١-١٢٧       | (۱۷) جاوید إقبال (الدکتور)، شذرات             |
| .ص:٥-٩                              | : ۳۱، تشرين الأول، ۱۹۲۲م.     | (١٨) مجلة الثقافة الباكستانية، العدد          |
| ان أحد أمراء البيان.                | ب أوس بن الحارث الطَّائي، وكا | (۱۹) أَبو تَمّام (۱۸۸–۲۳۱۰) هو حبيد           |
|                                     |                               | (۲۰) اقبال، كليات اردو، ص:۲۸٥                 |
| مائد السبع الطوال الجاهلية، دار     | قاسم، ( ۱۹۸۰). شرح القع       | (٢١) الأنباري، أبو بكر محمد بن ال             |
|                                     |                               | المعارف، ص:٦٧                                 |
| ٨٣                                  | م على اينڈ سنز ، لاهور ، ص: ٨ | (۲۲) اقبال، كليات فارسي، شيخ غلاه             |
| ص: ۲۱٤                              | فبال اكادمي پاكستان، لاهور،   | (۲۳) اقبال، (۲۰۰۶م) كليات اردو، ان            |
| ن الهمذاني، شرح محمد محمود          | ـنة الطبع).مقامات بديع الزمار | (۲۲) الهمداني، بديع الزمان ،(دون س            |
|                                     |                               | الرافعي، ص:۲۰۲                                |
| لبردة، دار الفقه، الامارات العربية، | ر( ۲۰۰۳). العمدة في شرح ا     | (٢٥) الهيثمي، احمد بن محمد بن حج              |
|                                     |                               | ص:١١٥                                         |
|                                     |                               | (٢٦) اقبال، كليات فارسى، ص:٨٣٧                |
| رال الجاهلية، ص: ٢٨٥                | سم ، شرح القصائد السبع الطو   | (۲۷) الانباري، ابو بكر محمد بن القاه          |
|                                     | •                             | (۲۸) اقبال، کلیات فارسی، ص: ۲۰                |
| ٥٤١:٢                               | ي، العمدة في شرح البردة، ص    | (۲۹) أحمد بن محمد بن حجر الهيثم               |
|                                     |                               | (۳۰) اقبال، كليات اردو، ص:۲۲                  |
|                                     |                               |                                               |

(۲۳) الحمداني، الحارث بن أبي العلاء سعيد بن حمدان بن حمدون أبو الفراس، (٤١٤ هـ). ديوان أبي فراس الحمداني، دار الكتاب العربي. (۳۳) اقبال، كليات فارسى، ص: ٣٩ (۳۳) اقبال، كليات فارسى، ص: ٣٩ إقبال (دراسة مقارنة)، ٢٢٦ ٤ (هـ / ٢٠ ٢م، ص: ٦ إقبال (دراسة مقارنة)، ٢٢٦ ٤ (هـ / ٢٠ ٢م، ص: ٦ (٥٣) حازم محفوظ (الدكتور)، الأعمال الكاملة لشاعر الإسلام محمّد إقبال، ص ٤٨٣، انظر الأصل في كليات إقبال الفارسية، ص: ٤٤ - ٤٤ (٣٦) حازم محفوظ (الدكتور)، الأعمال الكاملة لشاعر الإسلام محمّد إقبال، ص ٥٩٠، أنظر الأصل في كليات إقبال الفارسية، ص: ٤٤ - ٤٤ (٣٣) المعرى، أبو العلاء، ص: ٤٤ - ٤٤ (٣٣) المعرى، أبو العلاء، محمّد أبو ذر خليل عبد الرّحمن، الشّعر الفلسفى عند أبي العلاء المعرّي ومحمّد في كليات إقبال الفارسية، ص: ٤٤ - ٤٤ (٣٦) محازم محفوظ (الدكتور)، الأعمال الكاملة لشاعر الإسلام محمّد إقبال، ص ٥٩٠، أنظر الأصل في كليات إقبال الفارسية، ص: ٤٩ - ٤٤ (٣٣) المعرى، أبو العلاء، رسالة الغفران، ص: ٢٢ (٣٩) أبو ذر خليل، محمّد أبو ذر خليل عبد الرّحمن، الشّعر الفلسفى عند أبي العلاء المعرّي ومحمّد إقبال (دراسة مقارنة)، ٢٢٢ (هـ ٢٠ م، ص: ٢ (٣٩) المعرى، أبو العلاء موسالة الغفران، ص: ٢٢

(41) Basheer Ahmad Dar,(1981).Letters & Writings of Iqbal, Iqbal Academy Pakistan, Lahore, p-56

| جولائی-دسمبر ۱۶+۲ء        | ¢129                                          | ششماءى علمى وتحقيقى مجلَّه-العرفان              |
|---------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ال الجاهلية، دار المعارف. | لقاسم، (١٩٨٠). شرح القصائد السبع الطو         | ٣) الأنباري، أبو بكر محمد بن اا                 |
|                           | ء سعيد بن حمدان بن حمدون أبو الفراس، (٣       |                                                 |
|                           |                                               | الحمداني، دارالكتاب العربي                      |
|                           | ٢م). الأعلام بيروت، دار العلم للملايين        | <ul><li>٥) الزركلي، خير الدين، (٧</li></ul>     |
| دارالفكر                  | ٢م).الأصابة في تمييز الصحابة،بيروت، د         | (٦) العسقلاني، ابن حجر، (١                      |
| ر الفقه، الامارات العربية | حجر، (٢٠٠٣). العمدة في شرح البردة، دا         | <ul> <li>۲) الهيثمي، أحمد بن محمد بن</li> </ul> |
| ي، شرح محمد محمو د        | ن سنة الطبع).مقامات بديع الزمان الهمذاني      | (۸) الهمداني، بديع الزمان، (دور                 |
|                           |                                               | الرافعي، ص:٢٠٢                                  |
| لعلاء المعرّي ومحمّد      | حمن،(٢٠٠٥م)_ الشَّعر الفلسفي عند أبي ال       | (٩) أبو ذر خليل، محمّد عبد الرّ.                |
|                           | الة الدكتورة)                                 | (۱۰) إقبال (دراسة مقارنة)، (رس                  |
|                           | لهيثمي، العمدة في شرح البردة                  | (۱۱) أحمد بن محمد بن حجر ا                      |
|                           |                                               | (۱۲) جاوید إقبال (الدکتور)، ش                   |
|                           | ح رموز بے خودی، سرینغر ، (۱۹۶۷م)              |                                                 |
|                           | حضرب کلیم،دهلی، (۱۹۷۰م)                       | (۱٤)جشتي، يوسف سليم، شر                         |
| ل                         | -<br>الأعمال الكاملة لشاعر الإسلام محمّد إقبا | (٥٥) حازم محفوظ (الدكتور)، ا                    |
|                           | العدد: ۳۱، تشرين الأول، (۱۹۲۲م)               |                                                 |
|                           | عجم الأدباء، بيروت، دارالكتب العلمية          |                                                 |
|                           |                                               |                                                 |

## **∢website**

(18) http://www.gustvoice.com/vb/showthread.ph?t=3613

# English Book

(19) B. A. Dar, (1981). Letters & Writings of Iqbal, Lahore, Iqbal Academy Pakistan,

ششهابى علمى وتحقيقى مجلّه-العرفان

# اداريه

علم نافع قدرت کاعطیہ ہے جوسراسرنوراور وسیلہ ، شعور ہے، جہاںعلم ہوگا وہاں محبت، میانہ روی، انسان دوّی اورنفع آفرینی ہوگی، نبی کریم ﷺ نے اپنے رب کی بارگاہ میں دعا کرتے ہوئے بیالتجافر مائی تھی: اَللَّٰهُمَّ اِنِّی اَعُوْ ذُبِکَ مِنُ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ. اے اللّہ میں ایسے کم سے تیری پناہ مانگتا ہوں جونفع نہ دے۔

علم کا نفع پہلے تو سیصنے دالے کو یوں ہوتا ہے کہ اس کے دل دد ماغ میں محبت کی چاشی اور شعور کی اجالے اتر جاتے ہیں، دامنِ دل میں علم کا نور سیٹنے والوں کی شخصیت سنور جاتی ہے تو بیا ہل علم جہاں بھر میں علم کے چراغ روثن کرتے ہیں، اسی طرح چراغوں سے چراغ جلنے کا سلسلہ جاری رہتا ہے، تحقیقی مجلّات بھی علم کے فروغ کا بہترین ذریعہ ہیں، بیرمجلّات اپنے دامن میں علم کے ایسے تاب دارموتی لئے ہوتے ہیں جواہل علم کے مطالعہ کا حاصل ہوتے ہیں، ان تحقیقی مقالات میں نوا موز تحقیقی ن

پہلے ریسر پی آرٹیک میں نبی کریم طریقتھ کا تشریعی مقام اور آپ کے تشریعی اختیارات کتاب وسنت اور اقوال ائم سلف وخلف کی روشن میں واضح کئے گئے ہیں، نیز اس امر کوبھی تحقیقی بنیا دوں پر اجا گر کیا گیا ہے کہ نبی کریم طریق ٹی نے نہ صرف اشیاء کی حلت وحرمت کو بیان فرمایا بلکہ آپ نے اللہ تعالی کی طرف سے عطا کر دہ تشریعی اختیار کوا شیاء کی تحکیل وتحریم میں استعال بھی فرمایا۔ دوسرے ریسر پی آرٹیکل میں ڈاکٹر سید علیم اشرف جائسی نے شالی افر یقہ کے تناظر میں نوآبا دیاتی نظام کے خلاف صوفی تحریکات وشخصیات کی جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی، اطالوی، روسی اور ایسینی استعار کے خلاف صوفی کی جرا متدانہ جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی، اطالوی، روسی اور ایسینی استعار کے خلاف صوفی کی جرا متدانہ جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی، اطالوی، روسی اور ایسینی استعار کے خلاف صوفی کی جرا متدانہ جدوجہد کا ند کرہ کیا۔ اور اس بات کو واضح کیا کہ استعار کی ادوار میں شالی افریقہ کے معان میں اور ایسی کی تعلیم کر کی جرا متدار نہ جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی، اطالوی، روسی اور ایسینی استعار کے خلاف صوفی کی جرا متدار نہ جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی ، اطالوی، روسی اور ایسینی استعار کے خلاف میں اور ایسی کی استعار کے خلاف صوفی کی جرا متدار نہ جدوجہد کواجا گر کرتے ہوئے فرانسیسی ، اطالوی، روسی اور ایسی کی استعار کے خلاف میں میں میں ایسی کی جہاد کا پر چم بلند کیا کہ طاغوتی طاقتوں کو گھوم اور میں خلی کر رہ مشہر ہی بھی اور ایسی خلی ہے است جرات کے ساتھ

''جدید معاشی مسائل اوراسلام'' کے عنوان سے تیسر طحقیقی مقالے میں پروفیسر حمد انس حسان صاحب نے مولا نامحمد تقی امینی کے فقتہی افکار کا خصوصی مطالعہ کرتے ہوئے فقہ اسلامی کی تشکیل جدید کے حوالے سے جدید معاشی مسائل کے حل ک لئے مولا نا کی تصنیفی خدمات کو اُجا گر کیا۔سود،سٹہ بازی،سٹاک ایکیچینج، بیمہ،عور توں کے حقوق ملکیت اراضی اور تعلیم کے مسئلہ پر روشنی ڈالتے ہوئے مولا ناامینی نے تن تنہا ایک فقتہی مجلس کے برابر کا م کیا۔

چو تھےر یسرچ آرٹیکل میں ڈاکٹر حمد عبدالعلی اچکز کی نے کتاب وسنت کی روشی میں'' تبرکات کی شرعی حیثیت'' کو تحقیق اسلوب میں بیان کیا ہے ،انہوں نے'' تبرک'' کا معنی و مفہوم بیان کرتے ہوئے نبی کریم مٹائیتھ کے آثار سے برکت حاصل

### ¢.....è

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان

کرنے کا مسئلہ متعدد صحابہ کرام کے ٹمل کے ذریعے سے ثابت کیا، میہ سلسلہ تابعین اور تبع تابعین سے بھی ثابت کیا۔ ''السرو ابسط التسر کیبیڈ السمعنویڈ فی الجملڈ القر آنیڈ '' کے عنوان سے ڈاکٹر شفاقت علی الاز ہری صاحب نے علوم اللسان کی روشنی میں نو (۹) جہتوں سے قرآنی جملوں کے درمیان ترکیبی اور معنومی ربط کو بیان کیا، بیا یک خالصتاً ایک علمی، فنی اور لسانی تحقیق ہے جس میں قرآن کریم کے جملوں میں ترکیبی روابط اور اس لسانی جمال کو داضح کیا گیا ہے۔

چھٹے ریسر پچ آرٹیکل''المحباذ و استخداماتہ فی التواٹ الإسلامی'' کے عنوان نےڈ اکٹر محمدا قبال صاحب نے علم بلاغت کی ایک اصطلاح'' مجاز'' کا تعارف کروایا ہے پھراس مسّلہ کو واضح کیا کہ علم بلاغت میں'' مجاز'' کا جمالیاتی پہلو'' حقیقت' سے کہیں بڑھ کر ہے۔ پھر کتاب وسنت میں مجاز کے استعالات پر دوشنی ڈالتے ہوئے مجاز کے بارے میں سلف، خلف اور معتز لہ کا مؤقف بیان کیا، نیزاد بی نکتہ نظر سے مجاز کی خوبصورتی کو اُجا گر کیا

ساتوین تحقیقی مقالے کاعنوان ہے:'نتاثد العلامه محمد اقبال بالادب العربی، و عناصر و حدۃ الامۃ فی أدبه'' جس میں یہ واضح کیا گیا ہے کہ شاعر اسلام علامہ تحد اقبال عربی ادب سے کس حد تک متاثر تھے، ان کی عربی زبان وادب سے متاثر ہونے کی بنیادی وجہ ریتھی کہ یہ قرآن اور صاحب قرآن طلیقیق کی زنان ہے، پھرانہوں نے ان دینی، نشاندہ ی کی جوامت اسلام یہ کی وحد ۃ میں بنیادی کر دارادا کر سکتے ہیں۔

Three Grades of Islam & Necessity of Taswuf in the Contemprary کے عنوان سے اسلام، ایمان اورا حسان کا معنی و مفہوم بیان کیا گیا ہے۔ نیز عصر حاضر میں کتاب وسنت پر مینی تصوف کی ضرورت واہمیت پر روشنی ڈالی گئی ہے اور نیز انسان دوستی، امن اور سلامتی پر منی شخ عبد القادر جیلانی، مولانا جلال الدین رومی، خواجہ معین الدین چشتی اور خواجہ نظام الدین اولیاء کی روحانی تعلیمات کو اُجا گر کیا گیا ہے، نیز معاصر دنیا امن وامان ، محبت اور برداشت کے فروغ کے لئے میں تصوف کی ضرورت واہمیت پر دشنی ڈالی گئی ہے۔

> پروفیسرڈ اکٹر حمدا کرم رانا مدیراعلی شش ماہی العرفان

بى على فتحقيق مجلَّه-العرفان

نبي كريم ملتي ينظم كتشريعي اختبارات

اكتر محدكر يم خان 

### Absract

:God the almighty has sent the prophet (PBUH) as an illustrater.He has explained the all kinds of commands and the prohibited matters as such as the Almighty God has explained them in the Holy Quran, wich are preserved in The shape of Hadith.This was all to show the account of jurisprudentic authorities of the prophet (PBUH) which were authorised him by God, the almighty.Thus all these are a part of our jurisprudence and they are applicable and practicable as like as the Holy Quran.It is collective faith of Muhammaden Ummah that He(PBUH) is at the designation of illustrater.The Holy Quran and Hadith,The jurists of Ummah of the ancient ages and those who came after them, are to follow the illustrations of the Prophet (PBUH)

**Keywords:** Illustrater, Prohibited Matters, Jurisprudentic Athorities, Practicable, Aplplicabl, Muhammaden Ummah, designation of illustrater,

اللہ تعالی جل جلالہ نے حضورا کرم سٹی تین کوشارع بنا کر مبعوث فرمایا ہے۔ امرو نہی اور تحلیل وتر کیم جس طرح قرآن مجید میں بیان ہوئے ہیں، اسی طرح نبی کریم سٹی تین نے قرآن کے علاوہ بھی ادامر دنوا ہی اور تحلیل دتح یم کو بیان فرمایا ہے، جو کہ احادیث کی صورت میں محفوظ ہیں۔ بیسب پچھاللہ تعالی جل جلالہ کی طرف سے آپ سٹی تین کو عطا کردہ نشریعی اختیارات کی بناء پرہے۔ اس لیے بیسب بھی قانون خداوند کی کا ایک حصہ اور قرآن ہی کی طرح واجب الا تباع ہیں، قرآن کے بعد حدیث وسنت اسلامی شریعت کا دوسرا بنیادی ماخذ ہے، بیش نظر مقالے میں نبی کریم مٹی تین کی اختیارات کو بیان کی گیا ہے۔ آپ سٹی تین کے تشریعی اختیارات کی دخت جات کہ میں نبی کریم مٹی تین کے تشریعی اختیارات کو بیان کیا گیا ہے۔ ہے: نبی کریم سٹی تین کے دو اقوال دافعال جن کا تعلق عبادات سے ہیں ایس است کے پاس محفوظ ہیں۔ تشریعی امور سے مراد

> ۲۵ اسٹنٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیہ، یو نیور ٹی آف گجرات، گجرات ۲۸ ۲۸ ژین فیکلٹی آف اسلامک سٹڈیز اینڈ شریعہ، منہاج یو نیور ٹی، لاہور

اور برباد ہوجانے کا خطرہ ہے۔یاان میں ایسے حقوق ماد میاور معنو بیکا بیان ہے جن کے اداکرنے کا ہمیں حکم ہے جیسے وراثت، اقارب کے نفقہ اور میاں بیوی کے حسن معاشرت کے احکام یا ایسے حقوق جن کی پابند کی کا ہمیں حکم دیا گیا ہے، جیسے معاملات میں اپنے قول کی پابند کی وغیرہ ۔ ایسے تمام اقوال وافعال تشریحی ہیں اوران کی اطاعت تمام امت پر فرض ہے۔ لیکن حضور میٹیکنہ کے ایسے اقوال وافعال جن کا تعلق حقوق اللہ یا حقوق العباد سے نہیں اور نہ ہی ان سے ان بنیاد کی امور سے ضرروفساد کا از الہ مقصود ہے بیہ اقوال وافعال غیر تشریحی ہیں۔ مثلاً عادات، صاد سے مناط ت اور دہلوم وفنون جن کا دارو مدار بحث و تجربہ پر ہے ۔ ان امور کے متعلق جواقوال ہیں انہیں اعلاء کی اصطلاح میں ''ارشاد'' کہا جا تا ہے وہ تشریحی نہیں ہے ۔ (ا)

حضور نبی کریم ﷺ کامنصب شارع پر فائز ہونا اہل سنت و جماعت کا اجماعی عقیدہ ہے، جس پرقر آن وحدیث اور آئم سلف وخلف کے اقوال وکمل شاہد ہے، اس بارے میں قر آن مجید، احادیث مبار کہ اور اقوال آئم سلف وخلف کو بالتر تیب بیان کیا جاتا ہے۔

ا قرآن مجيد: حضور نبي كريم سَنْيَيَنِم كَتْارع مونى كَوالے حقر آنى آيات اوران كامفهوم درج ذيل بے: ا . يَنْأَصُوهُم بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَاهُمُ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَآئِتَ وَيَصَعُ عَنْهُمُ إِصُرَهُمُ وَالأَعُلالَ الَّتِى كَانَتُ عَلَيْهِمُ. (٢)

وہ انہیں اچھی باتوں کاتھم دیتے ہیں اور بری باتوں سے منع فرماتے ہیں اوران کے لئے پا کیزہ چیز وں کوحلال کرتے ہیں اوران پر پلید چیز وں کوحرام کرتے ہیں، اوران سے بارگراں اورطوق ساقط فرماتے ( اورانہیں نعمت آ زادی سے سمبرہ یا ب کرتے ) ہیں۔

> اس آیت کی تغییر میں علامہ غلام رسول سعیدی لکھتے ہیں: ب

''اس کامعنی میہ ہے کہ جن پاک چیزوں کوانہوں نے اپنی خواہش سے حرام کرلیا ہے،ان کو میہ نبی حلال کر ےگا، اور جن ناپاک چیز وں کوانہوں نے اپنی مرضی سے حلال کرلیا ہے ان کو میہ نبی حرام کر ےگا، یااس کا میہ عنی ہے کہ جو پاک چیزیں بنی اسرائیل پر بطور سز احرام کر دی گئی تقییں ان کو میہ نبی حلال کرد ے گا۔ مثلاً حلال جانوروں کی چربی اور ناپاک اور گندی چیز وں کو حرام کرد ے گا مثلاً خون ، مردار جانور اور شراب وغیرہ ۔ جو چیزیں حرام ذریعہ آمدنی سے حاصل ہوں ان کو بھی حرام کرد ے گا۔ مثلاً خون ، مردار جانور اور شراب وغیرہ ۔ جو چیزیں حرام ذریعہ اس آیت سے میہ بھی داختے ہوگیا کہ اللہ تعالیٰ نے نبی کریم میں کی کی میں اور حرام کرنے کا منصب عطافر مایا ہے اور آپ کو بیہ منصب عطا کیا ہے کہ آپ پاک چیز وں کو حلال اور ناپاک چیز وں کو حرام کردیں۔

٢. وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ. (٣)

# ششاہی علمی و تحقیق محلہ-العرفان جو الی - دسمبر ۲۰۱۶- بسب منع فرما نمیں سو (اس سے ) رُک اور جو کچھ رسول پیڈیڈیڈ تمہمیں عطافر ما نمیں سواسے لے لیا کر واور جس سے تمہمیں منع فرما نمیں سو (اس سے ) رُک جایا کرو،اوراللہ سے ڈرتے رہو (یعنی رسول پیڈیڈیڈ کی تقشیم وعطا پر کبھی زبان طعن نہ کھولو)، بینک اللہ سخت عذاب دین والا ہے۔

سلسله بیان کے لحاظ سے اس آیت کا مطلب مد ہے کہ اموال بنی نفیر کے انتظام اور اسی طرح بعد کے اموال فئے کی نفسیم کے معاملہ میں رسول اللہ سی تقایم جو فیصلہ فرما نمیں اسے بے چون و چراتسلیم کرلو، جو کچھ صفور میں تقایم کسی کو دیں اسے لے لو، اور جو کسی کو نہ دیں وہ اس پر کوئی احتجاج یا مطالبہ نہ کرو لیکن چونکہ تھم کے الفاظ عام ہیں اس لئے بیصرف اموال فے کی نفسیم تک محدود نہیں ہے، بلکہ اس کا منشا مد ہے کہ مسلمان تمام معاملات میں رسول اللہ سی تقایم کی اس لئے بیصرف اموال فے کی نفسیم تک زیادہ واضح کردیتی ہے، بلکہ اس کا منشا مد ہے کہ مسلمان تمام معاملات میں رسول اللہ سی تقایم کی اطاعت کریں۔ اس منشا کو مد بات اور نزیادہ واضح کردیتی ہے کہ 'جو پچھر سول تمہیں دے' کے مقابلہ میں' 'جو پچھ نہ دے' کے الفاظ استعال نہیں فرمائے گئے ہیں، بلکہ فرمایا یہ گیا ہے کہ 'جو پچھر سول تمہیں دو' کے مقابلہ میں' 'جو پچھ نہ دے' کے الفاظ استعال نہیں فرمائے گئے ہیں نزیادہ واضح کردیتی ہے کہ 'جو پچھر سول تمہیں دو' کے مقابلہ میں' 'جو پچھ نہ دے' کے الفاظ استعال نہیں فرمائے گئے ہیں دیادہ فرمایا یہ گیا ہے کہ 'جس چیز سے دہ تمہیں روک دے (یامن کردے) اس سے رک جاؤ' ۔ اگر تکم کا مقصود صرف اموال فے کی تقسیم کے معاملہ تک اطاعت کو محد دو کر تا ہوتا تو جو پچھ دے' کے مقابلہ میں' 'جو پچھ نہ دے' فرمایا جاتا۔ منع کر نے یا روک دینے کے الفاظ اس موقع پر لانا خود بی خل ہر کرد یتا ہے کہ تھم کا مقصود حضور میں نظام ہے کہ تو کہ کی کی اطاعت ہے۔ یہی بات ہے جو خود رسول اللہ میں تک ہے ایش فی فاتو اور ان کی ہے حضرت ابو ہر یہ دوضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ تو میں تو ہیں اس کے میں اس کے تو مرمایا: از ذا اَمَرُ تُک ہُ بِ سَمَی فَاتُوں مِنْ مَا اسْسَطَعْتُ ہُ، وَاِذَ اَمَدُ يُنْ شَیْ فَد حُو ہُوں دیں کی اطاعت ہے۔ یہی بات ہے جو خود

حضزت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه کے متعلق روایت ہے کہ ایک دفعہ انہوں نے تقریر کرتے ہوئے کہا:'' الله تعالیٰ نے فلال فلال فیشن کرنے والی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے۔' اس تقریر کوئن کرایک عورت ان کے پاس آئی اور اس نے عرض کیا: یہ بات آپ نے کہاں سے اخذ کی ہے؟ کتاب الله میں تو یہ صفمون کہیں میری نظر سے نہیں گز را۔ حضرت عبدالله رضی الله عنه نے فرمایا: تونے اگر الله کی کتاب پڑھی ہوتی تو یہ بات صرور تحقیا اس میں مل جاتی ۔ کیا تونے یہ آیت نہیں پڑھی و مَت الله عنه نے السوَّ سُوُلُ فَحُدُو ہُ وَ مَانَهَا کُمْ عَنْهُ فَانَتَهُوا اس نے عرض کیا: بہاں ، یہ یہ تو میں نے پڑھی ہے۔ حضرت عبدالله رضی الله عنه نے عنه نے فرمایا: تو رسول الله میں تو ان محمد اس نے عرض کیا: ہاں ، یہ یہ تو میں نے پڑھی ہے۔ حضرت عبداللہ رضی الله فرمائی ہے - عورت نے عرض کیا: اب میں سمجھ گئی ۔ (۲) (۲)

اللہ تعالی نے اہل ایمان کوایسے لوگوں کے ساتھ جنگ کرنے کا تھم دیا جواللہ اور قیامت پرایمان نہیں لاتے نیز اللہ اور اسکے رسول میٹی تیم کے موئے کو حرام نہیں جانتے ،ارشاد فرمایا:

۳. قَاتِلُو ٱ الَّذِيْنَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِالْيَوُمِ الآخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ. (٨) ترجمہ: (اےمسلمانو!)تم اہل کتاب میں سے ان لوگوں کے ساتھ (بھی) جنگ کرو، جونہ اللّٰہ پرایمان رکھتے ہیں نہ یوم آخرت پر،اوران چیز وں کو حرام نہیں جانتے ہیں جنہیں اللّٰہ اوراس کے رسول سُٹَیَمَ نے حرام قرار دیا ہے۔

### ¢......}

ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان

اس آیت مبار که میں اللہ تعالیٰ نے اپنے ساتھ ساتھ رسول اللہ ﷺ کی حرام کردہ چیز وں کو حرام نہ سجھنے دالوں پر وعید فرمانی اور مسلمانوں کوان کے خلاف جہاد کا حکم فرمایا۔

٢. وَمَا كَانَ لِـمُؤُمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمُراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الُخِيَرَةُ مِنُ أَمُوهِمُ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدُ ضَلَّ ضَلَالاً مُبِيُناً . (٩)

اور نہ کسی مومن مردکو(یہ) حق حاصل ہے اور نہ کسی مومن عورت کو کہ جب اللہ اور اس کارسول طلاقیق کسی کام کا فیصلہ (یاحکم) فرمادیں ، توان کے لئے اپنے (اس) کا م میں ( کرنے یا نہ کرنے کا) کوئی اختیار ہو۔اور جوشخص اللہ اور اس کے رسول طلیق کی نا فرمانی کرتا ہے تو وہ یقیناً کھلی گمراہی میں بھٹک گیا۔

پس (اے حبیب سلیلیل) آپ کے رب کی قشم ! بیلوگ مسلمان نہیں ہو سکتے ؟ یہاں تک کدوہ اپنے درمیان واقع ہونے والے ہراختلاف میں آپ کوحاکم بنالیں، پھراس فیصلہ سے جوآپ صادر فرمائیں، اپنے دلوں میں کوئی تنگی نہ پائیں اور (آپ کے کلم کو) بخوشی پوری فرما نبر داری کے ساتھ قبول کر لیں۔

اس آیت سے معلوم ہوا کہ نبی طبیقیتم نے فیصلہ کو نہ ماننے والا مومن نہیں ہے، کبھی ایسا ہوتا ہے کہ انسان ایک فیصلہ کو بہ ظاہر مان لیتا ہے لیکن دل سے قبول نہیں کر تااس لئے فر مایا: کہ دہ آپ کے لیے ہوئے فیصلہ کے خلاف دل میں بھی تگی نہ پائیں، بعض ادقات ایک عدالت سے فیصلہ کے بعد اس سے او پر کی عدالت میں اس فیصلہ کے خلاف دل میں بھی تگی نہ پائیں، چسے ہائی کورٹ کے فیصلہ کے خلاف سپر یم کورٹ میں رٹ کی جاسمتی ہے۔لیکن نبی طبیقیتم کے فیصلہ کرنے کا اختیار ہوتا ہے، میں اس فیصلہ کے خلاف رین میں کورٹ میں رٹ کی جاسمتی ہے۔لیکن نبی طبیقیتم کے فیصلہ کرنے کا اختیار ہوتا ہے، میں اس فیصلہ کے خلاف رین ہیں کی جاسمتی ، اس لیے بعد میں فر مایا: اس فیصلہ کوخوش سے مان لو، اس آیت سے ریکھی معلوم ہوا کہ نبی طبیقیتم جو فیصلہ کریں دہ خطا سے مامون اور تحفوظ بلکہ معصوم ہوتا ہے۔ یہ تھم قیا مت تک کے لیے ہے۔اگرکو نی شخان ہی عبادت گزارہولیکن اس کے دل میں بینیال آئے کہ اگر صنور سینیتم ایسانہ کرتے اور ایسا کر لیتے تو وہ مومن نہیں رہے گا۔ (١٢) ٢. وَيَقُولُونَ آمَنَّ ابِ اللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَوِيُقٌ مِّنْهُم مِّن بَعُدِ ذَلِکَ وَمَا أُوُلَئِکَ بِ الْـ مُؤْمِنِيُن، وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم إِذَا فَوِيُقٌ مِّنْهُم مَّن بَعُدِ ذَلِکَ وَمَا أُوُلَئِکَ الْـ حَقُّ يَنْتُوا إِلَيْهِ مُذُعِنِيُن، قَلِى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم إِذَا فَوِيُقٌ مِّنْهُم مُّع مِضُون، وَإِن يَكُن لَّهُمُ الْـ حَقُّ يَنْتُوا إِلَيْهِ مُذُعِنِيْن، قَلِى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم إِذَا قُولِيقٌ مِّنْهُم الْـ حَقُّ يَنْتُوا إِلَيْهِ مُذُعِنِيْن، قَلْو بِهِم مَّرَصٌ أَمَ ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِينُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَرَسُولُهُ بَلُ أُولَئِکَ هُمُ الظَّالِمُون، إِنَّى مَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم أَن يَقُولُوا اللَّهُ وَلَئِکَ هُمُ الظَّالِمُون، إِنَّامَ كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُم أَن يَقُولُوا سَمِعُنا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِکَ هُمُ الظَّالِمُون، إِنَّهُ مَاللَهُ وَلَا مُعُعْنَا وَأُولَئِکَ هُمُ الْقَالِيُولَهُ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُمُ أَن

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### ¢.....}

ششماہی علمی وتحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

، تواس کو اُول مَک هُم السف آمند و ن کی بشارت ہے،اورفائز دہ څخص ہے جوجہنم سے نجات پائے اور جنت میں اس کو ٹھکانا ملے حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے میرس کر فرمایا: نبی کریم ملتی تین ( کے کلام میں اس کی تصدیق موجود ہے،آپ ملتی نے فرمایا ہے:

- اُوُتِيُتُ جَوَامِعُ الْكَلَمِ. (٢ ١) يعنى الله تعالى في مجصلا يسيجامع كلمات عطافرمائي ميں جن كالفاظ مختصرا ورمعانى نہايت وسيع ہيں۔ 2. لَقَدُ كَانَ لَكُمُ فِي دَسُولِ اللَّهِ أُسُوَقٌ حَسَنَةٌ لَّمَن كَانَ يَرُجُو اللَّهَ وَالْيَوُمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيُواً. (١٥)
- فی الحقیقت تمہارے لیے رسول اللہ ( سُنْمَيْنَظِ کی ذات ) میں نہایت ہی حسین نمویز (حیات ) ہے۔ ہراں شخص کے لئے جواللہ ( سے ملنے ) کی اور یوم آخرت کی امیدر کھتا ہے اور اللہ کا ذکر کثر ت سے کرتا ہے۔

نظریات جب تک صرف نظریات ہوں ندان کے حسن وقتح کا صحیح اندازہ لگایا جا سکتا ہے ندان میں بیکشش اور جاذبیت پائی جاسمتی ہے کہ دہ کسی کوعمل پر ابھار سکیں۔ آپ دلاکل کے انبار لگا دیتیے، فصاحت و بلاغت کے دریا بہاد بیچے، لوگ تحسین وآ فرین ضرور کریں گے، لیکن ان نظریات کو اپنانے اور اس اپنانے کی جوذ مدداریاں ہیں نیز ان ذ مدداریوں کو نبا ہنے کی راہ میں آنے والے خطرات کو اٹھانے کے لئے آمادہ نہیں ہوں گے۔ اسلام فلسفیا نہ نظریات کا مجموعہ نہیں کہ آپ اپنے ڈرائنگ روم میں آرام دہ صوفوں پر بیٹھ کر انہیں موضوع بحث بنا کیں۔ اپن ذ تمن رسا سے طرح طرح طرح کی ترمیمیں پیش کریں۔ مجلس ندا کر دم منع کر کے مقالے پڑھیں اور پھر سیجھ لیں کہ ہم نے اپنا فرض ادا کر دیا، بلکہ یہ تو ایک نظام حیات ہے جو زندگی کے ہر موڑ پر رہنما نی کر کے مقالے پڑھیں اور پھر سیجھ لیں کہ ہم نے اپنا فرض ادا کر دیا، بلکہ یہ تو ایک نظام حیات ہے جو زندگی کے ہر موڑ پر رہنما نی کر کے مقالے پڑھیں اور پھر سیجھ لیں کہ ہم نے اپنا فرض ادا کر دیا، بلکہ یہ تو ایک نظام حیات ہے جو زندگی کے ہر موڑ پر رہنما نی کر کے مقال پڑھیں اور پھر سیجھ لیں کہ ہم نے اپنا فرض ادا کر دیا، بلکہ یہ تو ایک نظام حیات ہے جو زندگی کے ہر موڑ پر رہنما نی کر نے میں نہ ہو۔ اس لیے اللہ تعالی نے اپنی محکور تی کی لیا ہوں کی بل ہے میں ای مان ہیں جات ہے ہو زندگی ہے ہر موڑ پر رہنما نی معلی نہوں محسین ہوں ہو ہو۔ اس لیے اللہ تعالی کر نا دار اس کی تعلیمات پر کار بند ہونا، اس وقت تک آ سان نہیں جب تک ایک محلی نہ نہ ہوں ایں نہ ہو۔ اس لیے اللہ تعالی نے اپنی محلون تی کی خود می کر کے دکھا نے اور ان پڑ کس کر نے سے زندگی میں میں نی میں دی ہوں ہوں ہو ہوں ہوں ہو ہوں کر میں ایں مواد ہوں ہو میں ای ہو ہو میں کر کے دکھا کے اور ان پڑس کر نے سے زندگی میں

٨. فَلْيَحْذَرِ الَّذِيْنَ يُحَالِفُونَ عَنُ أَمْرِو أَن تُصِيبَهُمُ فِتْنَةٌ أَوُ يُصِيبَهُمُ عَذَابٌ أَلِيُمٌ. (١)

پس وہ لوگ ڈریں جورسول مٹی یہ کے امر(ادب) کی خلاف ورزی کررہے ہیں، کہ( دنیا میں ہی)انہیں کوئی آفت آ پہنچے گی یا( آخرت میں )ان پردرد ناک عذاب آن پڑ ہےگا۔

امام جعفرصا دق رضی اللہ عنہ نے فننے کا مطلب'' خالموں کا تسلط' 'لیاہے۔ یعنی اگر مسلمان رسول اللہ طریقیق کے احکام کی خلاف ورزی کریں گے توان پر جابر وخالم حکمراں مسلط کردیئے جائیں گے۔ بہر حال فننے کی یہ بھی ایک صورت ہو سکتی ہے اور اسکے سواد وسری بے شارصورتیں بھی ممکن ہیں۔ مثلاً آپس کے تفرقے اور خانہ جنگیاں ،اخلاقی زوال ، نظام جماعت کی پراگندگی،

ششما ہی علمی <sup>و</sup>تحقیقی مجلّہ-العرفان

داخلی انتشار، سیاسی اور مادی طاقت کا لوٹ جانا، غیروں کا محکوم ہوجانا وغیرہ۔(۱۸) ۹ . مَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللّهَ . (۱۹) جس نے رسول ( سَنْيَنَهُ ) کاحکم مانا، بیتک اس نے اللّہ (ہی ) کاحکم مانا۔

حضرت عبداللدا بن عباس رضى اللد عند نے فرمایا: اس آیت کا معنى بیہ ہے کہ سید نا محمد طفیق کی اطاعت اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے، حضرت حسن بصرى رحمتہ اللہ علیہ نے کہا: اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول طفیق کی اطاعت کواپنی اطاعت قر اردیا ہے اور رسول طفیق کی اطاعت حجت ہے، امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے ''الرسالہ' میں ذکر کیا ہے کہ ہروہ کا م جس کو اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرض کیا ہے، مثلاً رحج، نماز اور زکو ۃ، اگر رسول اللہ طفیق ان کا بیان نہ فرمان کو کیسے ادا کرتے ؟ اور کس بھی عبادت کو انجام دینا ہمارے لیے کس طرح ممکن ہوتا؟ جب احکام شرعیہ کا آپ کے بیان کے بغیر ادا کر نامکن نہیں ہے تو پھر آپ کی اطاعت کرنا حقیقت میں اللہ عز وجل کی اطاعت ہے۔ (۲۰)

حضرت ابوہر رہ رضی اللّد عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: جس نے میری اطاعت کی، اس نے اللّہ تعالٰی کی اطاعت کی، اور جس نے میری معصیت کی اس نے اللّہ تعالٰی کی معصیت کی، اور جس نے امیر کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی،اور جس نے امیر کی معصیت کی اس نے میری معصیت کی۔(۲۱)

قاضى عياض ماكى رحمته الله عليه نے لكھا ہے كه اس پر اجماع ہے كه امير كى اطاعت غير معصيت ميں واجب ہے، اور معصيت ميں اس كى اطاعت حرام ہے۔رسول الله طليقيق كاتكم دينا الله جل جلاله كاتكم دينا ہے، آپ كامنع كرنا الله جل جلاله كا منع كرنا ہے، آپ كا دعدہ الله جل جلاله كا وعدہ ہے، اور آپ كى دعيد الله جل جلاله كى دعيد ہے، آپ كى رضا الله جل جلاله كى رضا ہے، اور آپ كا غضب الله جل جلاله كا غضب ہے، اور آپ كو ايذاء پہنچانا الله جل جلاله كى دعيد ہے، آپ كى رضا الله جل جلاله كى رضا نهى طليقيق محصوم ہونے كى دليل ہے، كيونكه آپكى اطاعت كو ايذاء پہنچانا الله جل جلاله كو ايذاء پہنچانا ہے۔ اس آيت ميں ميں آپ كى اتباع كو داجب قرار ديا ہے، آكر آپ كے قول يا تمل ميں معصيت اور گناہ آ سكى ہو جس جل اله كران: ۳۱، كى اتباع داد جب ہوگى اور يہ جارل ہے، آكر آپ كے قول يا تمل ميں معصيت اور گناہ آ سكے، تو پھر معصيت اور گناہ ميں بھى آپ

١. وَمَا أَرُسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهِ. (٢٣)

اورہم نے کوئی پیغیر نہیں بھیجا مگراس لیے کہ اللہ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔

خدا کی طرف سے رسول اس لئے نہیں آتا ہے کہ بس اس کی رسالت پرایمان لے آواور پھراطاعت جس کی چاہو کرتے رہو۔ بلکہ رسول کے آنے کی غرض ہی یہ ہوتی ہی کہ زندگی کا جوقانون وہ لے کر آیا ہے، تمام قوانین کو چھوڑ کر صرف اس کی پیروی کی جائے اور خدا کی طرف سے جواحکام وہ دیتا ہے، تمام احکام کو چھوڑ کر صرف انہی پڑمل کیا جائے، اگر کسی نے یہی نہ کیا تو پھر اس کا محض رسول کورسول مان لینا کوئی معنی نہیں رکھتا۔ (۲۴)

ششمابی علمی د<u>خ</u>قیقی مجلّه-العرفان

ا ١. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيْعُوا اللَّهَ وَأَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَأُولِى الأَمْرِ مِنكُمُ فَإِن تَنَازَ عُتُمُ فِى شَىء مِ فَوُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمُ تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويُلاً .(٢٦) اے ایمان والو!اللہ کی اطاعت کرواور رسول ﷺ کی اطاعت کرو اوراپنے میں سے (اہل حق)صاحبانِ امرک، پھراگرکسی مسئلہ میں تم باہم اختلاف کروتواسے (حتی فیصلہ کے لئے)اللہ اوررسول سُناتَهم کی طرف لوٹا دو،اگرتم

اللہ پراور یوم آخرت پرایمان رکھتے ہو، (تو) یہی (تمہار ے حق میں ) بہتر اورانجام کے لحاظ سے بہت اچھا ہے۔ اس آیت مبارکہ کے پہلے حصہ میں اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول ٹینیٹل کی اطاعت کا حکم ہے۔ ساتھ ہی امت کے جولوگ اولوالا مرمقرر ہوں ان کی اطاعت کو بھی ضروری قرار دیا گیا (کیونکہ اس کے بغیر معاشرہ کا نظم ونسق چلا ناممکن نہیں )، آیت مبارکہ کے دوسرے حصہ میں حکم ہیہ ہے کہ اگر کسی معاملہ میں اختلاف رائے ہو جائے تو اختلاف کو دورکرنے کے لئے اصولی

ہدایت بیددی گٹی ہی کہاللہ تعالیٰ کی کتاب اوررسول علیہ السلام کی سنت کی طرف رجوع کیا جائے۔ سردنہ کر سہر سب اور سرما یہ سرما یہ سرما یہ میں شند ہوا ہے۔

اس حصد کے منہوم کو پیچھنے کے لئے چند پہلوؤں پر روشنی ڈالنا ضروری ہے۔ ایک میر کہ اہل ایمان میں اختلاف رائے صرف ان مسائل میں ہو سکتا ہے جو صراحناً نصوص میں مذکور نہ ہوں ، دوسرے میر کہ اس آیت میں '' فسی منسی نکو ہ ''استعال ہوا ہے جو عموم پر دلالت کرتا ہے۔ اس کا مطلب سیہ ہی کہ جس قشم کا بھی مسلہ پیش آ جائے ، خواہ وہ مسائل عبادات سے متعلق ہوں یا معاملات اور امور دنیا سے ، قر آن وسنت کی روشنی ہی میں اس کا حل تلاش کیا جا سکتا ہے اور ایسا کرنا وا جب ہو کہ پر کرنے کو ایمان سے منسلک کر دیا گیا ہے کہ اگر تم اللہ تعالی اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہوتو تہ ہیں ایسا ضرور کرنا چا ہے۔ چوتھی بات ہیہے کہ اگرتم اس ضابطہ پڑل کر و گتو اس کے بہتر نہا کی اور ثوم آخرت پر ایمان رکھتے ہوتو تہ ہیں ایسا ضرور کرنا چا ہے۔ چوتھی

٢ ١. قُلُ أَطِيعُوا اللّهَ وَالرَّسُولَ فإن تَوَلَّوُا فَإِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبُّ الْكَافِرِيْنَ . (٢٨) آپفرمادین کهالنداوررسول ﷺ کی اطاعت کرو پھراگروہ روگردانی کریں توالند کافروں کو پسندنہیں کرتا۔ اس آیت میں بھی دعوت اسلام قبول کرنے والوں کو عظم دیا جارہا ہے کہتم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول سُتَنْ يَتَنَجَ کی اطاعت کرو۔ آج کل بعض لوگ اس تحریک کوبڑی سرگرمی سے چلار ہے ہیں کہ میں صرف قر آن کا اتباع کرنا چاہیے سنت نبوی کی پروی کی ضرورت نہیں۔ چیرت ہوتی ہے کہ وہ قرآنی احکام کی انتاع کا دعوی کرنے کے باوجودا نکارسنت کی کیسے جرأت کرتے ہیں۔کیا قرآن نے ہی بے ثمار مقامات پر نہایت واضح اورز ور دارا نداز میں سیحکم نہیں دیا کہ اللہ تعالیٰ کے اس برحق رسول ﷺ کی اطاعت کرو، اس کاتکلم مانوا وراس کے اسوہ عصنہ کواپنا ؤ۔ تو گویا حضور نبی کریم ﷺ کی اطاعت اور فرما نبر داری قرآن سے کوئی الگ چیز نہیں۔ بلکہ قرآن ہی کی بےشارآیات کی تعمیل ہے۔اگر آ پ سنت نبوی ﷺ کی پیروی سے انکار کریں گے تو آ ب نے صرف سنت کا ہی انکارنہیں کیا، بلکہ قرآن کی بے شار آیات کا انکار کردیا۔ اپتاع رسول ﷺ اور اطاعت رسول ملینین کسے کہتے ہیں؟ یہ بتا دینا بھی ضروری ہے تا کہ کوئی گفظی ابہام راہ راست سے منحرف کرنے کا باعث نہ بنے ۔امام ابوالحسن آيدي في ''اتباع'' كي وضاحت كرتے ہوئ ككھاہے:'' الاتب ع فسى المفعل هوالتامسى بعينه والتأمسى ان تىفىعىل مثيل فىعلە على وجھە من اجلە. "كسى كےفعل اتباع كاميە عنى ہے كہاس كےاں فعل كواس طرح كياجائے جس طرح وہ کرتا ہےاوراس لیے کیا جائے کیونکہ وہ کرتا ہے۔امام آمدی اطاعت کے مفہوم کی توضیح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:''و من اتھ بمثل فعل الغیر علی قصد إعظامه فھو مطیع له. '' جب کوئی شخص کی دوسر کی عزت داختر ام کے باعث بعینه اس کے فعل کی طرح کوئی فعل کر بے تو وہ اس کا مطبع کہلاتا ہے۔اتباع واطاعت رسالتماً ب ﷺ کے متعلق جو حکم قرآن نے ہم کو دیاہے ( جس کی اطاعت دہ بھی فرض شبھتے ہیں ) اس کی تعمیل کی صرف یہی صورت ہے کہ ہم حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے افعال کو بالکل اسی طرح ادا کریں جیسے حضور مٹیتین نے ادافر مایا،اورصرف اس لیےادا کریں کہ بہافعال اس ذات اطہر واقد س ے ظہور یذیر ہوئے ہیں، جو جمال دکمال کا وہ پکیر ہے جس سے حسین تر اور جمیل تر چیز کا تصور تک ممکن نہیں۔ کاش ہم قر آن کےالفاظ کواپنی من گھڑت تاویلات کا اکھاڑ ہبنانے سے بازر ہیں۔(۲۹) ١٣. يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمُ . (٣٠)

ا \_ ایمان دالو! تم الله کی اطاعت کیا کردادررسول ملتی تین کی اطاعت کیا کردادرا پنے اعمال بربادمت کرد \_

اس آیت مبارکہ میں اللہ تعالیٰ اپنے ساتھ ساتھ حضور نبی کریم مٹائیم کی اطاعت نہ کرنے کواعمال کی بربادی کا سبب قرار دیا، گویا آپ مٹائیم کی اطاعت داجب ہوئی،ادراس سے ردگرانی باعث عتاب ہے۔ ۲۔احادیث مبارکہ:

الله تعالی نے نبی کریم ﷺ کوفر آن وشرع بیان کرنے کے ساتھ ساتھ شارع کا منصب بھی عطافر مایا ہے ،اس کیے

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء                | ¢                                                   | ششهابى علمى وتحقيقى مجلَّه-العرفان      |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| شرعيه ميں احکام اورافراد کی تخصيص | حكام شرعيه كومقرر كرنا تحليل وتحريم عجمومات         | ۔<br>احکام شرعیہ کو بیان کرنے کے ساتھ ا |
| ۔اس بارے میں احادیث مبارکہ سے     | ا ب ملاہی منصب نبوت میں شامل ہے۔<br>ا آپ ملاہ ایم م | كرنااود خصوصيات شرعيه مين تعميم كرنابهي |
|                                   |                                                     | چنداستنشها د درج ذیل میں:               |

حضرت مقدام بن معد یکرب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ سٹی تین ارشاد فرمایا بن لوا بینک مجھے کتاب اوراس کی مثل دی گئی ہے۔ عنقر یب ایک شکم سیر شخص (یعنی آسودہ آ دمی) اینے بستر پر لیٹا ہوا کیے گا کہ تم لوگ اس قر آن کریم ہی کواختیار کرو، اور تم قر آن کریم میں جو حلال پاؤ اسکو حلال سمجھو، اور قر آن کریم میں جو حرام پاؤ اس کو حرام سمجھو۔ یادر کھو! گھر یلو گد ھے کا گوشت تمہارے لیے حلال نہیں ہے اور نہ ہی درندوں میں سے دانت والا جانور حلال ہے (یعنی شیر، چیتا، بھیڑ یا وغیرہ)، اور نہ ذمی کا پڑا ہوا مال کہ کین جب اس مال کا مالک مستغنی ہو۔ اور جو آ دمی کسی قو م کے پاس مہمان ہوتو اس تو م کے ذمہ اس شخص کی مہمانداری کر نا ضرور کی ہے۔ اور گرو کی تو م اس کی مہماندار کی نہ کرے

اس حدیث مبارکہ میں حضور نبی کریم ملیکتھ نے صرف قر آن مجید کومانے اور حدیث وسنت کے نہ مانے والے کی ندمت بیان فر مائی، اور خود چار چیز وں کی حلت وحرمت کو بیان فر مایا، جس سے واضح ہوا کہ چیز وں کی تحلیل وتحریم کا منصب حضور نبی کریم ملیکتی کو عطافر مایا گیا ہے۔

حصزت مقدام بن معد یکرب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ لیٹینی نے فرمایا: کہ جان لوا عنفریب ایسادقت آنے والا ہے کہ کسی شخص کومیری حدیث پنچ گی اور دہ تکیہ لگائے ہوئے اپنی مسند پر بیٹیا ہوا کہے گا: ہمارے اور تمہارے در میان اللہ کی کتاب( کافی) ہے۔ پس ہم جو کچھاس میں حلال پائیں گے اسے حلال سمجھیں گے، اور جو حرام پائیں گے اس کو حرام سمجھیں گے۔ جنبکہ (حقیقت ہیہ ہے کہ ) جسے اللہ کے رسول سیٹینی نے حرام کیا وہ بھی اسی چیز کی طرح ہے جیسے اللہ

تعالی نے حرام کیا ہے۔

اس حدیث مبارکہ میں بھی نبی کریم ﷺ نے صرف قرآن مجید کے مانے اور حدیث وسنت کے نہ مانے کی مذمت بیان فرمائی اور ساتھ ہی یہ وضاحت بھی فرمادی کہ خود نبی کریم ﷺ کوبھی چیزوں کے حرام اور حلال قرار دینے کا اختیار ہے، اور وہ ایسے ہی حرام وحلال ہوں گی جیسے اللہ تعالی نے انہیں حرام وحلال قرار دیا ہو۔

٣. عَنُ أَبِى سَعِيدٍ الحُدُرِى، قَالَ: خَطَبَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: لا يَبْقَيَنَ فِي المَسْجِدِ بَابٌ إِلَّا سُدً، إِلَّا بَابُ أَبِى بَكُرٍ. (٣٣)

حضرت ابوسعید خدر کی رضی اللّہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا: مسجد میں تمام درواز وں کو بند کردیا جائے سوائے حضرت ابو بکرصدیق رضی اللّہ عنہ کے درواز ہ کے۔

اس حدیث مبارکہ میں نبی کریم طریقیق نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے درواز کو متجد نبوی طریقیق میں کھلا رہنے کی اجازت فرمائی اور باقی تمام دروازوں کے لیے ممانعت فرما دی، جس سے واضح ہوا کہ آپ طریقیق کو تخصیص وقعیم کا اختیار حاصل ہے۔

٨. عَنُ أَبِى هُوَيُرَة رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ حُزَاعَة قَتَلُوا رَجُلًا مِنُ بَنِى لَيُثٍ - عَامَ فَتَحِ مَكَّةَ -بِقَتِيلٍ مِنْهُمُ قَتَلُوهُ، فَأُخبِرَ بِذَلِكَ النَّبِيُّ صلّى الله عليه وسلم، فَرَكِبَ رَاحِلَتُهُ فَخَطَبَ، فَقَالَ :إِنَّ اللَّهُ حَبَهُمُ قَتَلُوهُ، فَأُخبِرَ بِذَلِكَ النَّبِيُ صلّى الله عليه وسلم، فَرَكِبَ رَاحِلَتُهُ فَخَطَبَ، فَقَالَ :إِنَّ اللَّهَ حَبَسَ عَنُ مَكَّةَ القَتُلَ، أو الفِيلَ -قَالَ أَبُو عَبُدِ اللَّهِ كَذَا، قَالَ أَبُو نُعَيْمٍ وَاجْعَلُوهُ عَلَى الشَّكِّ الفِيلَ أَو الفِيلَ -قَالَ أَبُو عَبُدِ اللَّهِ حَذَا، قَالَ أَبُو نُعَيْمٍ وَاجْعَلُوهُ عَلَى الشَّكِّ الفِيلَ أو القيلَ -وَسَلَّطَ عَلَيْهِمُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالمُؤْمِنِينَ، أَلا وَإِنَّهَا مَعَن مَعَ مَعَى الشَّكِ الفِيلَ أو القتل وَغَيْرُهُ يَقُولُ الفِيلَ -وَسَلَّطَ عَلَيْهِمُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالمُؤْمِنِينَ، أَلا وَإِنَّهَا مَاعَتِى لَمُ تَحِلَّ لَا حَدٍ قَبْلَ مَ فَيْمَ اللهُ عَلَيْهِ مَعَى وَالمُعَلِّي مَاعَةً مِنُ نَهَارٍ الفِيلَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِمُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالمُؤْمِنِينَ، أَلا وَإِنَّهَا سَاعَتِى لَمُ تَحَلَّ لَا عَنْ يَعَن بَعَن مَعَامَ اللَهُ عَلْهُ عَلْهُ سَاعَةً مِنْ نَهَ لَهُ مَاعَتِى اللَهُ عَلَيْهِ مَاعَتِى اللَّهُ عَلَيْهِ مُولَ عَيْنَ اللَهُ عَلْ فَيْنَ اللَهُ عَلْيَ وَسَلَمَ وَرَابَقَا مَاعَتِى اللَهُ عَلَيْهُ مَاعَتِى اللَهُ عَلَى فَعُنَ عَدَى مَاعَتِى اللَّهِ مَنْ عَالَ اللهُ عَبْنَ اللَهُ مَاعَتِى اللَهُ عَلَي فَي مَنْ عَامَ عَلَى فَعَلَ عَلَى عَلَى عَلَى فَعَن اللَهُ عَلَى فَعَن عَدُو مَنْ عَلَى مَا عَنْ عَلَى مَعْتَى إِنَا عَلَى عَلَى عَلَى عَمَى عَلَي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى مَنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَمَى عَلَى عَلَى عَنْ عَنْ عَلَى عَلَى مَاعَتَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَعْتَلُهُ مَعْنَ مَنْ عَلَ عَمَن اللَهُ عَلَ عَدَ عَلَى اللَهُ عَلَى عَلَي مَا عَلَي مَا عَمَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَي مَا عَتَى مَعْتَى مَا عَلَى عَلَى مَعْ عَلَى عَامَ عَلَى مَعْتَى عَلَى مَعْتَى عَلَى عَلَى مَعْتَى عَبْعَ عَلَى مَعْنَ عَلَى عَمْ عَلَى مَعْ عَامَ عَلَى عَلَ

نَجْعَلُهُ فِي بَيُوتِنَا وَقُبُورِنَا فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِلَّا الإِذُخِوَ إِلَّا الإِذُخِوَ . (٣٣) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ: خزاعہ والوں نے بنی لیٹ کے ایک آ دمی کو فتح ملہ کے سال اپنے ایک مقتول کے ہدلے قتل کردیا۔ نبی کریم شَلِيَهُ کواس کی خبر دی گئی تو آپ شَلِيَهُ سوار ہوکر تشریف لے گئے اور خطبہ دیت ہوتے ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مکہ کر مہ سے قتل یا ہاتھی کوروک دیا ہے، محدر اوی کا بیان ہے کہ اسے شک میں رکھو۔ ابو تعیم نوت ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مکہ کر مہ سے قتل یا ہاتھی کوروک دیا ہے، محدر اوی کا بیان ہے کہ اسے شک میں رکھو۔ ابو تعیم نے بھی قتل یا ہاتھی کہا ہے۔ جبکہ دوسرے ہاتھی کہتے ہیں۔ اور اللہ نے رسول اللہ سُرَّیْهَ کوان پر مسلط کیا اور ایمان والوں کو خبر دار ایو مجھ سے پہلے کسی کے لیے حلال نہیں تھا، اور نہ میرے بعد کسی کے لیے حلال ہے۔ آگاہ رہو! کہ میر لیے بھی دن کی ایک ساعت کے لیے حلال ہوا تھا اور اس ساعت کے بعد حرام ہے۔ نہ اس کا خان کا کا ان اور ایمان

ششمابى علمى وتخقيقى مجلّبه-العرفان

کا درخت کا ٹاجائے، اور نداس کی گری پڑی چیز اٹھائی جائے۔ جس آ دمی کافل ہوانہیں دومیں سے ایک بات کا اختیار ہے، چاہے دیت لیں، اور چاہے قصاص۔ پس اہل یمن کا آ دمی آ کر عرض گذار ہوا: یارسول اللہ ! یہ مجھے لکھ دیجے۔ فرمایا: ابوفلاں کولکھ دو۔ قریش میں سے ایک شخص عرض گذار ہوا: یارسول اللہ ! اذخر کے سوا، کیونکہ اسے ہم اپنے گھروں اور قبروں کے لیے استعال کرتے ہیں فرمایا: اذخر کے سوا۔

بیحدیث مبارک نبی کریم مٹیلین کے منصب شارع ہونے کے بارے میں بڑی داضح ہے کہ آپ مٹیلین نے کٹی چیز وں کی حلت وحرمت کو بیان فر مایا، بلکہ درخت کا منے کا پہلے عام حکم فر مایا، پھر صحابی رضی اللہ عنہ سے عرض کرنے پر''اذخر'' کے لیے تخصیص فر مادی۔جس سے آپ مٹیلین کے شارع ہونے کی وضاحت ہوتی ہے۔

٥. عَنُ سَهُلِ بُنِ سَعُدٍ السَّاعِدِى، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: جَاء تُهُ امُرَأَةٌ، فَقَالَتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّى قَدُ وَهَبُتُ نَفُسِى لَکَ، فَقَامَتُ قِيَامًا طَوِيًلا، فَقَامَ رَجُلٌ، فَقَالَ :يَا رَسُولَ اللَّهِ، زَوِّ جُنِيهَا إِنُ لَمُ يَكُنُ لَکَ بِهَا حَاجَةٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :هَلُ عِندَکَ مِنُ شَىء تُصُدِقُها إِيَّاهُ؟ ، فَقَالَ: مَا عِنددِى إِلَّا إِزَارِى هَذَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : هَلُ عِندَکَ مِنُ شَىء تُصُدِقُها إِيَّاهُ؟ ، فَقَالَ: مَا عِنددِى إِلَّا إِزَارِى هَذَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّكَ إِنُ أَعْطَيْتَهَا إِذَارَكَ جَلَسُتَ وَلَا إِزَارَ لَکَ فَالُتَمِسُ شَيْئًا ، قَالَ : لَا أَجِدُ شَيْئًا، قَالَ: فَالْتَمِسُ وَلَوْ خَاتَمًا مِنُ حَدِيدٍ ، فَالْتَمَسَ فَلَمُ يَجِدُ شَيْئًا ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ مَلًى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: وَالْتَمِسُ شَيْئًا ، قَالَ : لَا أَجِدُ شَيْئًا، قَالَ : فَالْتَمِسُ وَلَوْ خَاتَمًا مِنُ حَدِيدٍ ، فَالْتَمَسَ فَلَمُ يَجِدُ شَيْئًا ، قَالَ : لَا أَجِدُ شَيْئًا، قَالَ : وَسَلَّمُ : فَعَالَ لَهُ مَعَكَ مِنَ الْقُرُآنِ شَىءٌ ؟ ، قَالَ : نَعَمُ سُورَةُ كَذَا وَسُورَةُ كَذَا لِسُورٍ سَمَّاهَا، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ : فَعَالَ لَهُ مَعَكَ مِنَ الْقُرُآنِ شَىءٌ ؟ ، قَالَ : نَعَمُ سُورَةُ كَذَا وَسُورَةُ كَذَا لِسُورٍ سَمَّاها، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَ الْهُ عَلَيْهِ مَسَلًى اللهُ عَلَيْهِ مَا لَعُونُ اللَهِ مَعَى إِنَا اللَهِ مَعَالَ لَهُ مَعْدَ مَا لَهُ مَا لَهُ عَالَ اللَهِ مَعَا مَا اللَهِ مَعْ مَا لَا عَالَهُ مَا مَاللَهُ مَا عَا عَا اللَهُ مَا مَعَا مَا اللَّهُ مَا مَ أَعْلَتُ اللهُ مَا مَا عَلَهُ مَا لَهُ مَا مَعَا مَنْ اللهُ مَا مَنَا مَا مُ حَالًا اللَهِ مَعْ مَا مَا لَهُ مَا مَا مُ مَنْ مَا مَ مَا مُ مُ مَعْ مَ مَا مَا مُ مَا مَا مُ مَا مَ مَا مَ مَعْمَا مَا مُ مَا مُ مُ مَا مُ مَا مَا مُ مَا مُ مَا مَا مُ مَا مُ مَا مَ مَا مُ مَا مُ مُ مُ مَا مُ مَا مَا مَا مَا مَا مُ مَ مَا مَا مَ مَا مَ مَا مَا مَا مُ مُ مَا مُ مَا مَا مَا مَا مَه

ہوا کہ آپ ﷺ کواللہ تعالیٰ نے تشریعی تخصیصی اور تمیمی اختیارات تفویض کیے ہیں۔ ۲. أَنَّ أَبًا هُوَيُودَةَ رَضِبَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: بَيْنَمَا نَحُنُ جُلُوسٌ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْہِ وَسَلَّمَ، إِذُ جَاءَةُ رَجُلٌ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ هَلَكُتُ قَال: مَا لَكَ؟ قَالَ: وَقَعْتُ عَلَى امُرَأَّتِى وَأَنَا صَائِمٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: هَلُ تَجِدُ رَقَبَةً تُعْتِقُهَا؟ قَالَ: لاَ، قَالَ: فَهَلُ تستَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهُرَيُنِ مُتَتَابِعَيْنِ، قَال: لاَ، فَقَال: فَهَلُ تَجِدُ إِطُعَامَ سِتِّينَ مِسْكِينًا: قَالَ: لاَ، قَال: فَمَكَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَبَيْنَا نَحُنُ عَلَى ذَلِكَ أَتِى النَّبِى ? صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِعَرَقٍ فِيهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَبَيْنَا نَحُنُ عَلَى ذَلِكَ أَتِى النَّبِى ? صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِعَرَقٍ فِيهَا تَسُوُ وَالعَرَقُ المِكْتَلُ قَال: لاَ، فَقَال: أَمَا عَلَى ذَلِكَ أَتِى النَّبِي ? تَسُوُ وَالعَرَقُ المِكْتَلُ قَال: أَيْنَ السَّائِلُ؟ فَقَال: أَنَا، قَال: خُذُهَا، فَتَصَدَّقَ بِهِ فَقَالَ الرَّجُل: أَعلَى تَسُوُ وَالعَرَقُ المِكْتَلُ قَال: أَيْنَ السَّائِلُ؟ فَقَال: أَنَا، قَال: خُذُهَا، فَتَصَدَّقَ بِهِ فَقَالَ الرَّجُل: أَعَلَى أَفُفَقَرَ مِنِّ يَعَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وَعَالَ عَائِنُ عَلَيْ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَا بَعَرَق تَسُوُ وَالعَرَقُ المِكْتَلُ قَال: أَيْنَ السَّائِلُ؟ فَقَال: أَنَاء قَال: خُذُهَا، فَتَصَدَق بِهِ فَقَالَ الرَّجُنُ المَع

اس حدیث مبارکہ میں حضور نبی کریم ﷺ نے نادار صحابی کے خود کھجوریں کھانے کواس کے لیےروز ہ توڑنے کا کفارہ قرار دیا، بیآپ ﷺ کے نشریعی تخصیصی اختیارات کی بڑی عمدہ مثال ہے۔

2. عَنُ عَائِشَة رَضِى اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ سَالِمًا، مَوُلَى أَبِى حُذَيْفَة كَانَ مَعَ أَبِى حُذَيْفَة وَأَهْلِهِ فِى بَيْتِهِمُ، فَأَتَتُ -تَعْنِى ابْنَة سُهَيْلٍ -النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَت: إِنَّ سَالِمًا قَدُ بَلَغَ مَا يَبُلُغُ بَيْتِهِمُ، فَأَتَتُ -تَعْنِى ابْنَة سُهَيْلٍ -النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَت: إِنَّ سَالِمًا قَدُ بَلَغَ مَا يَبُلُغُ الرِّجَال. وَعَقَلُ مَا عَقَلُوا، وَإِنَّهُ يَدُحُلُ عَلَيْهَ. وَإِنِّى أَظُنُ أَنَّ فِى نَفُسِ أَبِى حُذَيْفَة مِنُ ذَلِكَ شَيْئًا. فَقَالَت إلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَت: إِنَّ سَالِمًا قَدُ بَلَغَ مَا يَبُلُغُ الرِّجَال. وَعَقَلُ مَا عَقَلُوا، وَإِنَّهُ يَدُحُلُ عَلَيْهَ. وَإِنَّى أَظُنُ أَنَّ فِى نَفُسِ أَبِى حُذَيْفَة مِنُ ذَلِكَ شَيْئًا. فَقَالَ لَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: وَاللَّهُ مَا يَبُوى فَى فَقُسِ أَبِى حُذَيْفَة مِنُ ذَلِكَ شَيْئًا. فَقَالَ لَعَا النَّبِيُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: وَاللَهُ عَلَيْهِ، وَيَدُهُ مَا أَبِى حُذَيْفَة مِنْ أَبِى حُذَيْفَة مَنْ أَبِى حُذَيْفَة مَا أَبِى حُذَيْفَة مَنْ أَبِى حُذَيْفَة مَنْ أَنِي حُذَيْفَة مَنْ أَبِى حُذَيْفَة مِنْ أَبِي حُذَيْفَة مَنْ أَبِي حُذَيْفَة مَعْتُ أَبِي حُذَيْفَة مَنْ أَلَهُ النَّهِ عَلَيْ فَقَالَ لَتَ إِنَّ سَالِمًا عَدَ فَقَالَتُهُ مَنْ أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِى حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُذَيْ فَقُولُ المَا عَالَاتُ اللَّهُ اللَتِي عَلَى فَا أَبِي حُدَى مَعْنَ أَبِي حُوالا مَعْنُ أَنْ عَا مَاتَي مَا أَبِي حُذَيْفَة مَا أَبِي حُدَيْنَ مَا أَنَ مَا أَبِي حُذَى فَقَالَتُ عَائَتُ مَا اللَهُ عَانَ مَا أَنْ مَا عَالَتْ عَامَ مَا اللَهُ عَنْعَا مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ فَى فَقَالَتْ عَائَتُ مَا أَنْ مَا عَنْ عَائَتُ مَا اللَهُ عَانَ مَعْ أَبِي عَالَهُ عَلَيْهُ وَ فَقَالَتْ عَالَتَ عَائَا مَا عَنْهُ مَا أَمَ مَا عَن مَعْ مَنْ عَا مَا عَنْ مَا عَنْ عَالَهُ عَلَيْهُ مَا عَمْ مَا عَقْ مَا عَمْ اللهُ عَامَ مَا عَنْ عَائَتُ مَ مَ أَن مَ مَا عَا مَا عَمْ مَا عَنْ عُنْ مَا عَدَى مَعْذَى مَا عَنْ مَا عَنْ عَا مَ عَا عَا مَا عَا عَنْ مَ مَا مَا عَقْ فَ مَ جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

ذيل من:

ہے کہ ابوجذیفہ کے دل میں اس کے بارے میں کوئی بات ہے۔ آپ شایتی نے اس سے ارشادفر مایا: تواسے دود ہے یلا دے تو تواس پرحرام ہوجائے گی اورابوجذیفہ کے دل میں جوبات ہے وہ چلی جائے گی۔ وہ پچرحاضرخدمت ہوئیں اور عرض کیا: میں نے (سالم کو) دودھ پلا دیا ہے اور ابوحذیفہ کے دل میں جو بات تھی وہ جاتی رہی۔ رضاعت کی مدت اڑھائی سال تک ہے، جب کہ اس حدیث مبارکہ میں آپ مٹی تیز نے حضرت سالم رضی اللہ عنہ کے لیے بلوغت کے بعد بھی رضاعت قرار دیا،جس سے نبی کریم ﷺ کے تشریعی اختیارات کی وضاحت ہوتی ہے۔ ٨. عن ابي هريره ضي الله عنه قال قال رسول الله المن عنهم عنه عنهم شيئين لن تضلوا. بعدهما كتاب الله وسنتى ولن يتفرقا حتى يرداعليَّ الحوضَ . (٣٨) میں تم میں دوچیزیں چھوڑے جارہا ہوں، تم ان دونوں کو جب تک مضبوطی سے تھامے رکھو گے <sup>، ت</sup>بھی گمراہ نہ ہوگے ۔ ان میں سے ایک اللہ کی کتاب اور دوسری میر کی سنت ہے۔ بید دونوں کسی صورت میں الگ الگ نہیں ہوں گی اور حوض کوثر پر بیہ دونوں میرے پاس اکٹھی ہوں گی۔ اس جدیث مبارک میں حضور نبی کریم میں آپنائی نے امت کے لیے قرآن کے ساتھ ساتھ سنت برعمل کرنے اورا سے تھامے ر کھنے کولا زمی قمر اردیا ہے، نیز گمراہی سے بیچنے کا راستہ قر آن وسنت دونوں کوقر اردیا ہے۔جس سے حدیث وسنت کے شارع ہونے کی وضاحت ہوتی ہے۔ سية اقوال أئم يهلف وخلف: احادیث مبارکہ فی نفسہ شرع ہیں اورآ پ ملتظیم خودبھی شارع ہیں ،اس بارے میں علاء کرا م اورآ ئمہ اطہار کی آ راء درج ا-حافظابن حجر عسقلاني فرماتي بن: ان المرجع في الاحكام انماهوالي النبي المُنتَظموانيه قديخص بعض امته بحكم ويمنع غيره

ولوكان بغير عذر . (۳۹) احکام کارجوع نبی کریم مٹایتھ کی طرف ہوتا ہے بعض اوقات آپ مٹایتھامت کے بعض افرادکو کسی حکم کے ساتھ خاص كريليت اورد دسرول كواس تحكم سيمنع فرمادية خواه كوئى عذربهى نه بو-٢\_علامة عبدالوماب شعراني لكصح بين:

كان الحق تعالىٰ جعل له للْقَيْرَان يشرع قبل نفسه ماشاء كمافي حديث تحريم شجرمكة فان عمه العباس رضي الله عنه لماقال له: يارسول الله عليَّهُما لا الاذخر. فقال عليَّهُم: إلا الاذخر حرمه الله. ( • م)

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء          | ¢                                                                                      | ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان                       |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ،جس طرح کہ حرم مکہ کے       | ،عطافرمایا ہے کہ آپ شریعت میں جو چاہیں حکم مقرر کردیں،                                 |                                                         |
| عنہ نے عرض کی: یارسول       | ں مٰدکور ہے کہ آپ ﷺ کے چچا حضرت عباس رضی اللہ ع                                        | نباتات کوحرام فرمانے کا حدیث می                         |
|                             | ے نکال دیں، آپ مٹائیم نے فرمایا: چلوا ذخر کے علاوہ۔                                    | الله مَدْيَيَتُهُ!اذخر( گھاس) کواس حکم                  |
| ور منصب نه دیا ہوتا تو رسول | واپنی طرف سے احکام جاری اورنا فذ کرنے کا اختیاراو                                      |                                                         |
| لوستنی کردیں۔               | تے کہ جس چیز کواللہ تعالیٰ نے حرام کردیا ہے،اس میں کسی کڑ                              | الله ملينية إسبات كى مركز جرأت نهركر                    |
|                             |                                                                                        | ۳_علامەنودى فرماتے ہيں:                                 |
|                             | یموم ماشاء. (۲۱)                                                                       | الشارع ﷺ مان يخص من الع                                 |
|                             | می احکام میں سے جس چیز کوچا ہیں خاص فرمادیں۔                                           | شارع ملقيته کے لیے جائز ہے کہ مو                        |
|                             |                                                                                        | <sup>م</sup> به ملاعلی قاری فرماتے ہیں:                 |
| (١                          | الصلاة والسلام انه يخص من شاء بماشاء.(٢                                                | عندائمتنامن خصائصه عليه                                 |
|                             | لے خصائص سے اس چیز کو شار کیا ہے کہ آپ مٹیائیم جس شخص کو                               |                                                         |
|                             |                                                                                        | چا <u>ہیں</u> خاص فرمادیں۔                              |
|                             |                                                                                        | ۵_علامه شوکانی لکھتے ہیں:                               |
|                             | ع الاحكم. (٣٣)                                                                         | ان النبي المُنْيَنَةُ مفوض في شر                        |
|                             | ت سپر دکردی گئی ہے۔                                                                    | نبی ﷺ کی طرف احکام کی مشروعیہ                           |
|                             |                                                                                        | ۲_نواب صديق حسن بھو پالي لکھتے ہيں:                     |
| كويند بااجتهاد گفت واول     | ی <sup>ض</sup> بود هر چه خوامد و بر هر که خوامد حلال و حرام گرداند، وبعضے <sup>ا</sup> | ''و <b>ن</b> د ہب بعضے آنست کہ احکام <sup>مفو</sup>     |
|                             |                                                                                        | اصح واظهراست''( ۴۴ )                                    |
| رحرام فرمادين بعض کہتے      | یور م <sup>لی</sup> تین کے سپر دہیں ، جو چاہیں اور جس پر چاہیں حلال اور                | <sup>در بع</sup> ض کامذہب ہیہ ہے کہا حکام <sup>حض</sup> |
|                             | ماور پېلامذېبزياده صحيح اورزياده ظاهر ہے۔''                                            | میں: آپ <sub>طلقائی</sub> م اجتهاد سے کہتے تھ           |
|                             |                                                                                        | ۷_ ڈاکٹر محمد حمیداللہ لکھتے ہیں:                       |
| ت ونبوت کا سلسلہ ختم        | انون ہیں۔ چونکہ حضرت خاتم النہین ﷺ کے بعدر سالہ                                        | قر آن اورحدیث ، ابدی ماخذ ق                             |
| ر رہے گا۔ اسی طرح           | کا لایا ہوا قانون لیعنی قرآنی قانون قیامت تک نافذ                                      | ہوچکا ہے۔ لہذا آپ سُتَاتِتِم ک                          |
| برآ سکنے کی بنا پر حدیث     | نے کے لئے ایک نئے پیغبر کی ضرورت ہو گی ،اس کے نہ                                       | پيغيبر <sub>ملا</sub> يتين ڪظم کومنسوخ کر۔              |
| ائے گا۔ کتاب وسنت           | ، اور قیامت تک ان پڑمل کرنا ہمارے لیے واجب ہوجا                                        | وسنت بھی ابدی بن جا ئیں گے                              |

میں بعض چیزیں مستحب ہیں بعض حرام ہیں اور بعض مکروہ ہیں محض امر کا صیغہ استعمال کرنے سے وہ ایک درجہ

ششماہی علمی وتحقیق**ی مجلّہ-العرفان** جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء میں نہیں پہنچ جاتیں۔مثلا قرآن مجید میں زکوۃ دینے کا حکم ہے، جوفرض ہے۔اور قرآن میں اسی صیغ کے ذرب يحكم آئ كاكه خيرات كرو، خاہر ہے كہ بہ فرض نہيں بلكہ اس كى ترغيب دلائى جاتى ہے۔ (۴۵) اسلامی قانون کا دوسراماخذ حدیث دسنت تیں اور وہ قیامت تک برقرارتو رہتے ہیں کیکن ان کا بنیا اور بدل سکنا ایک محدود ز مانے لیعنی رسول اکرم مٹائیٹا کی زندگی میں وقوع میں آتا ہے، رسول اکرم مٹائیٹا کے دنیا سے تشریف لے جانے کے بعدان کے بننے اور بدلنے کا زمانہ ختم ہوجا تا ہے۔ وہ ہمارے پاس محفوظ رہتے ہیں۔اس کے بعد، ان میں تبدیلی غیرمکن ہوجاتی (14)\_2 ٨\_علامة فقى عثاني لكصتر مين: رسول الله مليمة بي كوقر آن كريم ميں بيان كرد دقوانيين كےعلاوہ ديگر قوانيين بنانے كابھى اختيارتفويض كما گيا تھا۔ ( ۴۷ ) ۹\_مولا نامود ددې ککھتے ہيں: اللہ تعالیٰ نے نبی مٹائیم کوتشریعی اختیارات عطاکیے ہیں۔اللہ کی طرف سے امرونہی اور خلیل وتح یم صرف وہی نہیں ہے، جو قرآن میں بیان ہوئی ہے، بلکہ جو کچھ نبی ﷺ نے حرام باحلال قرار دیاہے، اور جس چیز کا حضور مٹائیتم نے حکم دیاہے، یاجس ہے منع کیاہے، وہ بھی اللہ کے دیے ہوئے اختیارات سے ہے، اس ليوه بھی قانون خداوندی کاايک حصہ ہے۔ (۴۸) ۱-علامه غلام رسول سعيدي لکھتے ہيں: اہل اسلام کے نز دیک رسول اللہ ﷺ کامنصب صرف بیغام رسانی اورصرف احکام شریعت کو بیان کر نانہیں ہے، بلکہات کے ساتھ ساتھ احکام شرعیہ کومقرر کرنا تحلیل وتح یم اورعمومات شرعیہ میں احکام اورافر اد کی تخصیص کرنابھی منصب نبوت میں داخل ہے۔(۴۹) اا\_ڈاکٹرمحموداحمرغازی لکھتے ہیں: سیسمجھنا درست نہیں ہوگا کہ سنت کا کام بس یہی ہے کہ قرآن یاک کے اجمال کی تفصیل کرے یا اس کے دائرے میں توسیع کرد ہےاوراس کےعلاوہ سنت کا کوئی کردارنہیں۔سنت کا کردار براہ راست احکام دینا بھی ہے۔قر آن یاک میں اللہ تعالی کا فرمان ہے کہ ہم نے رسول سلی تین کو بھیجا: رِيُحِلَ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِث (٥٠) تا کہ وہ رسول مٹینیز طیبات کوان کے لیے حلال قرار دےاور خیائٹ کونا جائز قرار دے۔گوبارسول مٹینیز خود بھی جس چز کوطیب دیکھیں اس کوجا ئز قرار دیں اورجس چز کوخبیث دیکھیں اس کوحرا مقرار دے سکتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جائز وناجائز کے کٹی ایسےاحکام ہیں جوسنت میں براہ راست ملتے ہیں، جن کی کوئی بنیاد براہ راست قر آن پاک میں نہیں ہے۔مثلاً خبار شرط

#### ¢......}

خلاصهءكلام

ا۔اللہ تعالی نے نبی کریم مٹی تین کوفقط فرستادہ نہیں بنایا بلکہ آپ کونشریعی اختیارات عطافر ما کرانسانیت کی رہنمائی کے لئے بھیجا بقر آن کے بعد حدیث دسنت اسلامی شریعت کا دوسرا بنیا دکی ماخذ ہے۔ 1۔ پیش نظر مقالے میں گیارہ آیات کے ذریعے نبی کریم میٹی تین کے تشریعی مقام کوداضح کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

ای بین طرحات کی بیار میں میں درجیم بی رہا ہیں چرا سے میں ہوں کے سر کر ملکا اور ملک کر میں اور ملک کی کہا ہے۔ ۳۔ قر آن کریم کے بعداً ٹھا حادیث نبوریہ سے استدلال کرتے ہوئے بیداخت کیا گیا ہے کہ اللہ تعالی کی طرف سے نبی کریم طرح این کی تحلیل وتح یم کا اختیار دیا گیا تھا جسے آپ نے عملی طور استعال بھی فرمایا جس کی چند مثالیں بھی ذکر کی گئی ہیں۔ ۴ پر کتاب وسنت کے بعداً تمہ سلف وخلف نے بھی نبی کریم طرح ایت میں مقام کوا جا کر کیا ہے۔

«حواله جات»» (۱) \_الاز هری، پیرڅمه کرم شاه، (۳۰ •۲۰ء) \_سنت خیرالا نام، لا هور، ضیاءالقرآن پیلی کیشنز ،ص:۱۸۴-۱۸۵ (٢)\_الاعراف، ٢: ١٥٢ (۳) سعیدی،غلام رسول، (۲۰۰۲ء) ۔ تبیان القرآن، لاہور،فرید بک سٹال، ج.۴۳،ص: ۲۷۵ (۴) \_الحشر،۵۹ (۵) \_ قشیری،ابوحسین مسلم بن حجاج، (۲۰۰۸ء) صحیح مسلم، بیروت، دارالکتاب العربی، کتاب الحج،ص:۵۳۷، رقم: ۳۲۵۷ (۲) ـ بخاری، ابوعبدالله محمد بن اساعیل، (۸۰۰۷ء) صحیح بخاری، کتاب النفسیر، بیروت، دارالکتاب العربی، ص: ۲۰۰۰، رقم: ۴۸۸۶ (۷) ابوالاعلى، سيد مودودى (۵+۲۰) تفهيم القرآن، لا ہور، اداره ترجمان القرآن، ج:۵، ص:۳۹۳-۳۹۴، (٨) \_ التوية ، ٢٩:٩ (٩) \_الاحزار،٣٣ (+۱)\_ابوالاعلى،سيدمودودي،تفهيم القران،ج:۴٫،ص: ۹۹\_۹۹ (۱۱)\_النسآء،۲۵:۲ (۱۲) \_ سعیدی،غلام رسول، تبیان القرآن، ج:۲،ص:۸۱۷ (۱۳) \_ النور، ۲۲: ۲۲-۵۱ (١٢٠) يعثاني مفتق حمة شفيع ، (٢٠٠٦ء) معارف القرآن ، كراجي ، ادارة المعارف ، ج:٢ ، ص: ٢٣٧ (۱۵) \_الاحزار،۲۱:۳۳ (١٦) \_الازهري، پيرڅر کرم شاه، ضاءالقرآن، ج:۹،ص:۳۳ (12) \_النور، ۲۳:۳۲ (۱۸) \_ ابوالاعلى، سيد مودودي تفنيم القرآن، ج:۳ م. ٢٢٢ \_ ٣٢٨ (۱۹) \_النسآء، ۲: ۸ (۲۰) \_ امين محمد ترقى ، (۹۹۵ اء). المعجم الوسيط، بيروت ، عطيه دار الفكر، ج: ۲، ص: ۸۴ (۲۱) (۱) مسلم، رقم: ۱۸۳۵ (ب) بخارى، رقم: ۲۷ ۱ ۷ - (ج) قزوينى، محمد بن يزيد بن ماجة، (۹۹۸ اء). سنن ابن ماجه، بيروت، دار المعرفه، رقم ۲۸۵۹ (د) احمد بن حنبل، احمد، ابو عبد الله، (٢ + + ٢ ء). المسند، عمان، بيت الافكار الدولية، ج: ٢، ص: ١ ٢ ٦

(۲۲) \_ سعیدی، غلام رسول، تبیان القرآن: ج:۲، ص: ۲۱

۲۴:۴،۶ آلنسآء، ۲۳) (۲۴)\_ابوالاعلی، سیدمود ودی تفهیم القرآن، ج۱، ص ۳۶۸ (۲۵) \_الاز ہری، پیرمحد کرم شاہ، (۵۰۴۱ھ) \_ضاءالقرآن، لا ہور،ضاءالقرآن پلی کیشنز، ج۱،ص۳۵۹ (٢٢) \_ النسآء، ٥٩: ٣ (٢٤)-فاروق ، محمد يوسف، (٢٠٠٥ء) \_ رسول الله ملتينية بحثيت شارع ومقنن، اسلام آباد، شريعه اكيد مي، ص. ٨-٩ (۲۸)\_آلعمران،۳۲:۳۳ (۲۹) \_(۱)لاز ہری، پیرمحد کرم شاہ، ضیاءالقرآن، ج:۱،ص: ۲۲۲ \_۲۲۲، (ب)الآمدی، محمد بن علی، (س-ن) \_الاحک ام في اصول الاحكام ، بيروت، المكتب الاسلامي، ن: ١،ص: ٢٧ mm:n2: \$2 (m.) (١٣). سجستاني، ابوداؤد، سليمان بن اشعث، (٥ + ٢ ٢ ء ). سنن ابوداؤد، كتاب السنة، بيروت، دارالفكر، ص: ٨٢٢، رقم الحديث: ٣٠٢% (٣٢). ترمذي، ابوعيسي محمدبن عيسي، (٢ • • ٢ ء). جمامع الترمذي، كتاب العلم، بيروت، دار المعرفه، ص: ٢٢٢ ، ١ ، حديث رقم: ٢٢٢٣ i.(""). بخارى، كتاب الصلاة، ص: ٨ + ١ ، رقم ٢ ٢ % ii-ايضاً، كتاب فضائل اصحاب النبي سَنْ يَنْتَمَ مَنْ مَنْ الله عَنْ المَال النبي مَنْ الله الله المالي الم iii-ايضاً، كتاب مناقب الانصار، ص: ٥٨٨، رقم الحديث: ٣٩ • ٣٩ iv-مسلم، كتاب فضائل الصحابة، ص: ٩٩٨، رقم الحديث: • ١ / ١ - ١ ١ ٢ ٧-ترمذي، كتاب المناقب، ص: ١٣٩٧، رقم الحديث: • ٣٢٢ (۳۴). ۷۱-بخاری، کتاب العلم، ص: ۳۹، رقم الحدیث: ۲۱۱ ii-ايضاً، كتاب في اللقطة، ص: ٣٨٩-٢٥، رقم الحديث: ٣٣٣ ٢ iii-ايضاً، كتاب الديات، ص: • ٢٨٨ ، رقم الحديث: • ٣٩ ا iv- مسلم، كتاب الحج، ص: ۵۴۳، رقم الحديث: ۵ • ۳۳ i.(٣۵). ابوداؤد، كتاب النكاح، ص: ۱۹۳، رقم الحديث: ۱۱۱۱-۲۱۱۲ ) ii-ترمذي، كتاب النكاح، ص: ٢٨ ٩، رقم الحديث: ١٢ ١ ١ iii-احمدبن شعيب،ابوعبدالرحمن، امام،(۵ • • ۲ ء). سنن النسائي(المجتبيٰ)، كتاب النكاح،بيروت، جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### 

ششهابی علمی و تحقیقی مجلّه-العرفان دارالفكر، ص ٢ • ٥، حديث رقم الحديث: ٣٣٥٦ i.(٣٦). ابخاري، كتاب الصوم، ص: ٣٨٥، رقم الحديث: ٩٣٦ ? ii-مسلم: ii-مسلم: ii-مسلم iii-ابوداؤد: • ۳۳۹، ۱ ۳۳۹، ۲۰۳۹، ۷۳۹، ۱۰ ترمذی: ۲۲۷، ۷-ابن ماجه: ۱۷۲۱ (٣٧). i-مسلم ، كتاب الرضاع،ص:٥٨٧-٥٨٨، رقم الحديث: ا • ٣٦-٥ • ٣٣، ii نسائی، کتاب النکاح، ص: ۲۹۷-۷۹۷، رقم الحدیث: ۲۱۳۳-۳۳۲ iii-ابن ماجه، كتاب النكاح، ص: ٩ ١ ٢، رقم الحديث: ٣٣ ٩ ١ (٣٨). نيشاپوري، ابوعبدالله محمدبن عبدالله حاكم، (٢ • • ٢ ء). المستدرك على الصحيحين، بيروت، دارالمعرفه، ج ١ ،ص: ٨٢، رقم الحديث: ٣٢٣، (۲۹) \_ عسق الانب، احمد بن على ابن حجر ، شهاب الدين، (۲۰ • ۲۰). فتح البارى شرح صحيح البخارى، بيروت ،دارالكتاب العلمي، ج: • ١ ، ص: ١٢ (۴۰) \_ شعراني، عبد الوهاب، (۱۳۵۹ هـ). ميز ان الشريعة الكبري، القاهرة، مكتبة البابي الحلبي، ج: ۱، ص:۴۸ (۴۱) \_ نووی، بحلی بن شرف،شافعی، (۵۷سار ۲۵) \_ شرح مسلم، کراچی، نورڅړ، ج:۱،ص:۴۳ (۴۲) \_ خنفی، ملاعلی قاری، (۱۳۹۲ ہے) \_ مرقات، شرح مشکوۃ، ملتان، مکتبہ امداد یہ، ج:۲،ص:۳۳۳ (٣٣). شوكاني، شيخ محمد بن على، (٣٩٨ اهـ). نيل الاوطار، قاهرة، مكتبة الكليات الازهريه، ج: ۲، ص: ۴ (۴۴۴) \_ پھویالی،صدیق حسن خان، (س\_ن) \_ مسک المختام، حیدرآبادد کن، مکتبه عثانیہ، ص:۵۱۲-۵۱۳ (۴۵) \_ محم حميد الله، ذاكلر، (۲۰۰۳ء) \_ خطبات بهاولپور، اسلام آباد، اداره تحقيقات اسلامي، ص: ۲۹۸ \_ ۲۹۹ (۳۶)\_ايضاً،ص:۲۹۳ (۴۷) \_عثاني،مفتي څرتقي،(۱۹۹۱ء) \_ ججت حديث، لا ہور،ادارہ اسلامیات، ص۲۴ (۴۸) \_ ابوالاعلی، سید مود ددی، ( ۲۰۰۰ء ) \_ سنت کی آئینی حیثیت، لا ہور، اسلا مک پبلی کیشنز ، ص ۶۲ ۷ (۴۹) \_ سعیدی،غلام رسول، (۲۰۰۲ء) \_ شرح صحیح مسلم، لا ہور، فرید بک سٹال، ت:۲،ص:۷۸۷ (۵۰)\_الاعراف، ۱۵۷ (۵۱) به غازی، ڈاکٹر محمود احمد، (۲۰۰۷ء) بر محاضرات حدیث، لاہور، الفیصل ناشران، ص: ۱۲۵ به ۱۲۶

\*\*\*

# 🖗 مصادر ومراجع 🗞

 (1)\_القرآن (٢)\_ابن حنبل، احمد، ابوعبدالله، (٣ • • ٢ء). المسند، عمان، بيت الافكار الدولية (۳) \_ ابوالاعلى، سيد مودودى ( ۲۰۰۵ ء) تفهيم القرآن، لا ہور، ادارہ تر جمان القرآن (۴) \_ ابوالاعلى، سيد مودودى، ( • • • ٢ = ) \_ سنت كي آئيني حيثيت، لا ہور، اسلا مك يبلى كيشنز (۵) \_ احمدبن شعيب، ابو عبدالرحمن ، امام، (۵ • • ۲ ء). سنن النسائي (المجتبيٰ)، كتاب النكاح، بيروت، دار الفكر (۲) - الاز ہری، پیرچم کرم شاہ، (۲۰۰۳ء) - سنت خیرالا نام، لا ہور، ضیاءالقرآن پبلی کیشنز (۷) امین ، محدر قی ، معجم الوسط ، (۱۹۹۵ء) بیروت ، عطیه دارالفکر (۸) \_ بخاری،ابوعبداللَّه محمد بن اسماعیل، (۸۰ ۲۰ ) یصحیح بخاری، کتاب النفسیر، بیروت، دارالکتاب العربی (۹) \_ بھویالی،صدیق حسن، ( س ب ن) \_ مسک الختام، حیدرآبادد کن، مکتبه عثانیه (١٠) ـ تو مذي، محمدبن عيسيٰ ، ابوعيسيٰ، (٢ + • ٢ ء). جامع التر مذي، كتاب العلم، بيروت، دار المعرفه (۱۱) خِنْفِي، ملاعلی قاری، ( ۱۳۹۲ھ ) \_ مرقات، شرح مشکوۃ، ملتان، مکتبہ امداد بیہ (۱۲)\_سجستاني، ابو داؤد، سليمان بن اشعث، (۵ • • ۲ ء ). سنن ابو داؤد، كتاب السنة، بيروت، دار الفكر (۱۳) \_ سعيدي،غلام رسول، (۲۰۰۲ء) \_ بتيان القرآن، لا ہور،فريد بک سٹال، (۱۴) \_ سعیدی،غلام رسول، (۲۰۰۲ء) \_ شرح صحیح مسلم، لا ہور،فرید بک سٹال (10) ـ شعراني، عبدالوهاب، (١٣٥٩ه). ميزان الشريعة الكبرى، حلب، مكتبة المصطفى البابي الحلبي (١٦) يەشوكانى، يېخ محدين على، (١٣٩٨ ھ ) يەنيل الاوطار، قاہرة ،مكتبة الكايات الاز ہر به (۷۷) \_عثانی، مفتی محرقتی، (۱۹۹۱ء) \_جیت حدیث، لا ہور، ادارہ اسلامیات (١٨) ـ عثاني، مفتي حمد شفيع، (٢٠٠٦ء) ـ معارف القرآن، كراحي،ادارة المعارف (۱۹). عسقلانی، احمد بن علی ابن حجر ،ابوالفضل شهاب الدین،(۳۰ • ۲۰). فتح الباری شرح صحیح البخاري، بيروت ،دارالكتاب العلمي (۲۰) \_ غازی، ڈاکٹر محمود احمد، (۲۰۰۷ء) \_ محاضرات حدیث، لاہور، الفیصل ناشران (۲۱) \_ فاروقی ،مجریوسف، رسول اللہ ﷺ محتیب شارع ومقنن، اسلام آباد، شریعہ اکیڈی (۲۲)\_قزويني، محمدبن يزيد بن ماجة، (۹۹۹ ۱ ء). سنن ابن ماجه، بيروت، دار المعرفه

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء | ¢\$                                             | ششماہی علمی و تحقیق <b>ی مجلّہ-العرفان</b> |
|--------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ،دارالكتاب العربي  | بن حجاج، (۸ • • ۲ء).صحيح مسلم ، بيروت           | (۲۳). قشیری،ابولحسین مسلم                  |
|                    | يخطبات بهاولپور،اسلام آباد،اداره تحقيقات اسلامي |                                            |
|                    | ، ۲۷۱۵ ) ۔ شرح مسلم ، کراچی ، مکتبه نورڅد       | (۲۵) نووی، کچا بن شرف، شافعی، (۵           |
| ف على الصحيحين،    | حمدبن عبد الله حاكم (۲ • • ۲ ء).المستدرك        | (۲۲)_نیشاپوری، ابوعبد الله م               |
|                    |                                                 | مكتبة العلم، بيروت،دارالمعرفه              |

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء إیی نظام کےخلاف صوفی تحریکات ہ حدوجهد شالي افريقيه تحتصوصي تناظريد الشري الثرب المريد المرف حائسي

#### Absract

Because of some incompetent people who call themselves Sufi, {Tasawwuf} is blamed of Ignorance and refraining from struggle in social terminology. But when we glance at the history of Sufis we see that where the Sufis remain busy in prayers citations and conception on the other side they not only raise slogan of truth against the Muslim rulers, but also take part strongly in the movements of independence against the non-Muslims dominations in their countries. They accepted martyrdom and faced the hurdles of captivity but did not accepted the domination of infiltrators on their lands. Noor-ud-Din Zangi, Sultan Zahir Babras and Ottoman Emperor Sultan Muhammad Fateh Struggle in the freedom movement against the colonization's systems. All of them were trained by Sufis.

Apart them the sufi personalities and movements of North Africa wrote a golden history of struggle and hard working against the modern colonization's systems The Egyptian Sufis stood up against Tarters in the leadership of imam Ezza- ud- Din Ibno Abdus Salam. Ahmad Urabi. Shaykh Hassan Adawi Shaykh Muhammad Aleesh and Shaykh Sharqawi resisted against Nepolian. In Sudan, Shaykh Muhammad Ahmad and Shaykh Abdullah Hassan resisted in Libya, Umar Mukhatar Struggled for emancipation

**Keyword:**Tasawwuf, Struggle,History of Sufis, Hurdles of CaptivityDomination of Infiltrators, Ottoman Emperor, Colonization's Systems

تصوف پر بےعلمی کاالزا مایک قدیم اور تجد دالزام ہے یعض وجوہ سے اس الزا مکوالیں شہرت ملی ہے کہ بہت سے تعلیم یا فتہ حضرات بھی اس فکری مغالطہ کے شکارہو گئے سے متاثر نظراً تے ہیں، بلکہ پچھلمی وثقافتی حلقوں میں تو اسے حقیقت نفس الامری ہی

اسٹینٹ پروفیسر: شعبہ عربی، مولا نا آزادیشنل یو نیور سٹی حیدرآبادد کن

مان لیا گیا ہے۔ اس الزام کے پس پشت ایک فکری دنظریاتی اختلاف بھی کار فرما ہے، جبکہ وہ مخرف تصوف بھی بڑی حد تک اس کا ذمہ دار ہے جس کا رڈ تصوف کی امہات الکتب میں موجود ہے، آج دنیا بھر میں ایسی بے شارنا م نہاد خالقا ہیں ہیں۔ لیکن عقابوں کے بعض نشیمن اگر زاغوں کے تصرف میں آجا کیں تو اس سے ان کی ماہتوں پر کو کی اثر نہیں پڑے گا۔ ندزاغ عقاب ہوجا کیں گے اور نہ عقاب زاغ ۔ لہٰذازاغ کے احکام کو عقاب پر جاری کرنے کی کوش علم ودانش کے مطابق نہیں ہے، ان دونوں کے درمیان فرق واضح طور پر نظر آتا ہے ۔ حقیقی تصوف حرکت وعمل اور جہاد و محبارت ہے ۔ دعوت و تبلیخ کے میدان میں صوفیائے کرام کی مساعی ان کے حرکت ونشاط کے ثبوت کے لئے کافی ہے۔ جنہیں آر زلا کی کتاب: The Preaching of Islam اور اس جیسی بہت

تصوف محبت کا پہا مبر، امن دشانتی کا داعی اور پُر امن بقائے باہم کا نقیب ہے کیونکہ یہی اسلام کا حقیقی پیا م اور اصلی دعوت ہے لہذا صوفیائے کرام کی جدو جہد عموماً پر امن ہی رہی ہے۔لیکن اگر بھی امن کی بساط بچھانے ، محبت کے پیغا م کو عالمگیر کرنے اور طاغوت کو مرتکوں کرنے کے لئے ضرورت پیش آئی تو صوفیاء نے عملی جدو جہد سے بھی گزیز نہیں کیا ہے، صوفیاء کے بیماں جہاد کی روایت مجاہدہ کی روایت کے ساتھ ساتھ ہی چلی آ رہی ہے۔اور بیمز دون روایت اس فتر روایت اس فتر موال میں کی ایوں کی نظروں سے بھی پوشیدہ نہیں ہے۔ پروفیسر گب (A.R.Gibb) لکھتے ہیں:

"تاریخ اسلام میں بار ہاا یسے موقع آئے کہ اسلام کے طح کر کا شدت سے مقابلہ کیا گیا لیکن بایں ہمہ وہ مغلوب نہ ہو سکا۔اوراس کی بڑی وجہ بیہ ہے کہ تصوف یا صوفیاء کا انداز فکر فورااس کی مدد کوآ جاتا تھا اورا سے اتی قوت وتو نائی بخش دیتا تھا کہ کوئی طاقت اس کا مقابلہ نہ کر سکتی تھی ۔ "(۲)

عصرحاضر میں صوفیاء کے کشف وکرامت ،محاہدہ وریاضت ، اخلاق وخدمت اور تبلیغ ودعوت کا ذکر تو بہت ہوالیکن اُن کی جد وجہد اور جہاد کا ذکر نہ ہونے کے برابر ہے۔خودان کے اپنوں نے اس موضوع کولائق اعتناء نہیں سمجھا۔اردوزبان میں راقم السطور کے علم واطلاع کے مطابق اس موضوع پر وقیع یا غیر وقیع ،طویل یا مختصر کوئی کا منہیں ہوا ہے۔ جب کہ عربی کی امہات کتب اور مغربی ملکوں نے'' آرکیوز''صوفیاء کے جہاد کے تذکروں سے پُر ہیں۔

ابن جوزی کی کتاب ''صفة الصفوه ''میں ایک خاص باب ہے جس میں اوائل صوفیاء جہاداوران کے مجاہدانہ کارناموں کا تذکرہ ہے۔ بیتما مصوفیاء دوسری صدی ، جری سے تعلق رکھتے ہیں۔ اور انہوں نے مجاہدہ و جہاد میں اپنی عمریں فنا کر دیں۔ (۳) کا تذکرہ ہے۔ بیتما مصوفیاء دوسری صدی ، جری سے تعلق رکھتے ہیں۔ اور انہوں نے مجاہدہ و جہاد میں اپنی عمریں فنا کر دیں۔ (۳) عبر اللہ ابن مبارک ( متوفی : ۱۸۱ھ) ، جو کہ صوفیاء میں سے ایک نظری وعملی صوفی محبول نے اسلام میں سب محبر اللہ ابن مبارک ( متوفی : ۱۸۱ھ) ، جو کہ صوفیاء میں سب محبر اللہ ابن مبارک ( متوفی : ۱۸۱ھ) ، جو کہ صوفیاء میں سے ایک نظری وعملی صوفی محبر اللہ ابن مبارک ( متوفی : ۱۸۱ھ) ، جو کہ صوفیاء میں سے ایک نظری وعملی صوفی مجاہد سے ۔ انہوں نے اسلام میں سب سب پہلے زہد وضوف اور جہاد کے موضوع پر کتابیں تصنیف کیں۔ ان کے حوالے سے خطیب بغدادی لکھتے ہیں: سب پہلے زہد وضوف اور جہاد کے موضوع پر کتابیں تصنیف کیں۔ ان کے حوالے سے خطیب بغدادی لکھتے ہیں: ''کان لا یخوج الا الی الحج او الجھاد . ''(۲)

شیخ ابرا ہیم ادھم تصوف کی ایک معروف شخصیت ہیں کیکن شاید اکثر کان اس حقیقت سے نا آشنا ہوں کہ وہ جتنے بڑے عابد

### جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### 

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان شب زندہ دار تھاتنے ہی بڑے مجاہد وشہسوار بھی تھے۔ بیزن حملوں سے دفاع میں انہوں نے نمایاں کر دارا داکیا۔اور ابن کثیر کے مطابق بحیرہ روم (Mediterranean Sea) کے ایک جزیرے میں سرحدی چوکی برنگرانی کرتے ہوئے ان کی وفات ہوئی۔(۵)

شقق بلخي شخ ابرا ہیمادهم کے شاگر دومرید تھے۔امام ذهب اور ابن شاکو کتبی حاتم سے فقل کرتے ہیں: '' میں شقق بلخی کے ساتھ رومیوں کے خلاف صف جنگ میں تھا اور یہ جنگ اس قدر ہولنا ک تھی کہ صرف اڑتے ہوئے سر، حمکتے ہوئے نیز ےادرکاٹتی ہوئی تلوار س ہی نظرآ رہی تھیں' ۔ (۲)

صوفیاء کے شیخ اکبرمی الدین ابن عربی ( متوفی ۲۲۸ 🖉 ۱۲٬۰۰ ء ) نے صلیبی جنگوں کے دوران حملہ آوروں کیخلاف امت مسلمهاوراس کے حکمرانوں کو بیدارکرنے میں نمایاں کر دارادا کیا۔اوراس کا اعتراف معروف مصری ادیب ومصنف احمدامین سمیت متعدد معاصر مورخین نے کیا ہے۔(۷) ایک عرب نثر ادامر کی محقق و مصنف ڈاکٹر ماجد عرسان انہوں نے اپنی کتاب مين ُ هكذا اظهر جيل صلاح الدين و هكذا عادت القدس " الملك المظفر " كنام شيخًا كبركي أيك وصيت كا ذکر کیا ہے جس میں انہوں نے اس بادشاہ کو مغربی حملہ آوروں کے خلاف جہاد کی ترغیب دی۔اور یہ دصیت دمشق کی الاسد قومی لائبريرى (مكتبة الأسد الوطنية، بدمشق) مي مخطوط نمبر ٢٢٨ كي تت محفوظ ب (٨)

امام غزالی ( متوفی ۵۰۵ ھ/۱۱۱۲ء ) پر بہ بہتان عام ہے کہ انہوں نے اپنے عظیم موسوع عمل یعنی احیاءعلوم الدین میں جہاداوراسلامی مقدسات کے دفاع جیسےاہم فریضے کا ذکرنہیں کیا جب کہ ان کا عہد صلیبی دراندازوں کا عہد تھا چھن کسی ایک کتاب میں جہاد کا ذکر نہ ہونے کی بنیاد پرتصوف کی اس عظیم کتاب کے مصنف پر جہاد کے مخالف ہونے کا الزام لگانا کم نظری کے سوائچ چین ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ امام غز الی صلیبی حملہ آوروں کے خلاف اسلامی دفاع کی اساس تیار کرنے والوں میں \_\_\_\_ایک بیں۔ڈاکٹر ماجد عرسان نے این شہرہ آفاق کتاب: "هک ذا ظهر جیل صلاح الدین و هکذا عادت القدس" (یعنی اس طرح صلاح الدین کی نسل تیار ہوئی اور اس طرح بیت المقدس بازیاب ہوا) میں دستاویز ی ثبوتوں کے حوالے سے لكھاہے كيہ بيت المقدس كى بازيابى سے قبل صلاح الدين ايوبى اورامام غزالى ميں مسلسل مراسلت وخط وكتابت قائم تقى يـغزالى ایخ خطوط میں صلاح الدین ایو بی کو جہاد کی اہمیت وضرورت اور اسلامی آثار ومقد سات کی حفاظت وصانت کی تلقین کرتے تصاوران کی ذہنی وفکری تربیت و ہدایت کا کام کرتے تھے۔ (۹)

ڈاکٹر ماجد عرسان کے مطابق بغداد میں شیخ عبدالقادر جیلانی ( متوفی ۵۶۱۱ 🖉 ۱۱۷۱ء) نے صلاح الدین ایو بی کی نسل کو تیار کیا۔ان کی خانقاہ صلیبی حملوں کے دوران شام وفلسطین کے مظلوم وبر بادمسلمانوں کی پناہ گاہتھی۔ جہاں ان تناہ حال لوگوں کو نہ صرف ٹھکانا ملتا تھا بلکہ انہیں روحانی وجسمانی تربیت بھی دی جاتی ہے۔اس خانقاہ کے تربیت یافتہ رضا کارہی تھے جن کے ذر یعہ حطین کے میدان میں ایو بی کی فوج کی اولین صفوں کی تشکیل ہوئی۔ شیخ کے وعظوں نے ان کے سینوں میں ایسی آگ

#### ¢----28----->

جردی تھی جس نے صلیبی دراندازوں کے خرمنوں کوجلا ڈالا۔ (۱۰)

پروفیسر خلیق احمد نظامی نے بھی امام غزالی اور شخ عبدالقادر کی ان کا وشوں کواپنی کتاب تاریخ مشائخ چشت میں ضمنا ذکر کیا ہے۔(۱۱) نظامی صاحب کے مطابق اسپین میں موحدین کی سلطنت کے قیام کا سہرا بھی امام غزالی کے سرجا تا ہے۔ کیونک انہوں نے ہی بانی سلطنت محمد بن عبداللہ تو مرت کوایک اسلامی حکومت قائم کرنے کے لئے اُبھارا تھا (۱۲) ابن خلدون نے بھی اس کا ذکر کیا ہے۔(۱۳)

صلیبی اورتا تاری دراندازوں سے نبردآ زماہونے والے مسلم حکمران اور فوجی قائدین بھی صوفی مشرب وطبیعت والے تھے۔سلطان نورالدین زنگی کا تصوف ایک واضح حقیقت ہے۔ابن خلکان کا بیان ہے: '' نورالدین زاہداور متقی ومجاہد بادشاہ تھے۔صوفیاء کی حد سے زیادہ تکریم کرنے پران کے بعض ساتھیوں نے انہیں ٹو کنے کی کوشش کی تو وہ بے حدناراض ہوئے اور کہا کہ میں انہیں کے ذریعہ اللہ سے فتح کی امیدر کھا ہوں۔'' (۱۲) مستشرق البرشا ندور (Alber Shandor) بھی نورالدین کے تصوف اور اُن کی جہادی سرگر میوں کا ذکر کرتے ہوئے اینی کتاب:''Salahuddin the purest heor in Islam

پ ''نورالدین نے اپنی پوری زندگی جہاد کے لئے وقف کردی اور عمر بھرا یک صوفی کے جوش وجذبے کے ساتھ اس میں لگےرہے۔''(۱۵)

ہیت المقدس کے فاتح صلاح الدین ایو بی بھی ہر دوفکر دسلوک کے اعتبار سے صوفی تھے۔ان کے تمام سوانح نگاروں نے تصوف اور صوفیاء سے ان کی گہری دابستگی کا ذکر کیا ہے۔ عما داصفہانی نے لکھا ہے:

''بیت المقدس کی فتح کے بعدایو بی نے سیسیة المقیامة(Easter Church) کی حفاظت کا تھم دیااور فقہاء کے لیےایک مدرسہاور صوفیاء کے لئے ایک خانقادہ تمیر کرائی۔''(۱۲)

مصری سلطان ظاہر ببرس ( متوفی ۷۷۶ ھ/۱۲۷۶ء) کا شار عظیم مسلمان فاتحین میں ہوتا ہے ۔اسی نے ۱۸۷ رمضان ۱۵۸ ھ مطابق ۱۲۶۰ء میں معرکہ عین جالوت میں تا تاریوں کوتار سخ میں پہلی بارشکست دی تھی۔ یہ سلطان صوفیاء سے بے حد عقیدت رکھتا تھا وہ شہورصوفی شخ ہدوی سے بیعت تھا۔اورصوفی خصر کردی کو ہمیشہ اپنے ساتھ رکھتا تھا۔( ۱۷) وسط الیشیا کی ریاستوں میں صوفیاء کا جہما د

صرف مصر وشام ہی نہیں بلکہ استعاری قوتوں کے خلاف صوفیاء کی جدو جہد کی شہادت بلقان قو قاز، روسی تر کستان اور سنجبا نگ کی تاریخ سے بھی ملتی ہے۔ داغستان ، انگوش اور چیچنیا میں نقشہندی صوفی سلسلے سے وابستہ صوفیاءاوران کے مانے والوں نے روسی نو آبادیاتی قوتوں کے خلاف جدو جہد کے علم کوصد یوں تک بلندر کھا ہے۔ ان مجاہدین نے چیچنیا میں روسی عاصبوں کے خلاف قربانی وفدا کاری کی ایسی تاریخ رقم کی ہے جو قرون اولی کے مسلمانوں کی یاد تازہ کر تی مصوفیا م

ششمابى علمى وتحقيقى مجلّه-العرفان

غازی، حزہ بیگ اورامام شامل کی قیادت میں نقشبندی بزرگوں سے دورصد یوں تک اپنی جدو جہد کو جاری رکھا۔ امام شامل کی شخصیت تو دیومالائی کہانیوں کے کردار کی طرح بن گئی۔ آج بھی قو قاز کے علاقوں کے لوگ گیتوں میں امام شامل اوران کی مجاہدانہ کوشش کاذ کرملتا ہے۔ (۱۸)

عثانی سلاطین بالخصوص سلطان محمد فاتح ( متونی: ۱۴۸۱ء) کی تصوف اور صوفیاء سے وابستگی ایک تعلی حقیقت ہے، عثانی فتوحات کے پیچھے تصوف ایک بڑا محرک تھا، شخ سٹس الدین عاق کی تحریک پر ہی سلطان محمد فاتح نے قسطنطینہ کی فتح کاارادہ کیا تھا، بیایک قادری بزرگ تھے۔ فتح قسطنطنیہ کاذ کرحدیث شریف میں آیا ہے، (۱۹) جس میں فاتح اور اس کی فوج ددنوں کی تعریف کی گئی ہے۔ (۲۰)

شالى افريقهاور صوفياء

شالی افریقد ابتداء بی سے تصوف کا قلعد رہا ہے۔ مصر سے لیکر مراکش تک پھیلی ہوئی خانقا ہیں رباطیں ، زاویے اور مقامات اولیا اس امر کے گواہ ہیں۔ اگر چہ بیخا نقا ہیں بنیا دی طور پرتز کیفن اور تغییر باطن کے مراکز تھیں۔ لیکن ساتھ بی ساتھ دہ ساجی زندگی کا محور بھی تھیں۔ اہل تصوف کی محبوبیت اور مرجعیت کا سبب صرف ان کا زہد و تفوی ہی نہیں تھا، بلکہ ان کی ساتھ دہ خدمات ، اسلام کی نشر وا شاعت میں ان کا حصد اور اسلام کے علمی وفکری دفاع میں ان کا زہد و تفوی ہی نہیں تھا، بلکہ ان کی ساجی خد طور پر صوفی تح دیکات کو بورے شالی افریقہ میں غیر معمولی اہمیت کا حامل بنادیا تھا۔ گز شتہ صدی کے اوائل تی نہ خصول نے مجموع بلکہ پورے بر اعظم میں تصوف کو اسلام کے ماد پر جانا جا تا تھا، اور آج بھی افریقہ سے بہت سے خطوں میں یہی

#### ¢.....}

ششماہی علمی ونخفیقی مح<u>لّہ-العرفان</u>

معرکے کے لئے تیارکیا بلکہ بنفس نفیس اس میں شرکت بھی گی۔

امام عز الدین عبدالسلام (متوفی ۲۹۲ ھر/۱۲۲۱ء) سلطان الصلحاء ہونے کے ساتھ ساتھ عملی ونظری صوفی تھے۔ان کے متصوفانہ نظریات ان کی تصنیفات میں جا بحا ملتے ہیں۔علاوہ ازیں وہ ایک صاحب نسبت صوفی بھی تھے۔سیوطی کے بقول انہیں شیخ شہاب الدین سہروردی سے اجازت اور خرقہ تصوف حاصل تھا۔ (۲۲)

امام عزالدین عبدالسلام نے شاذلی سلسلہ تصوف کے بانی شیخ ابوالحن شاذلی (متوفی ۲۵۲ ھ/ ۱۳۵۸ء) سے بھی روحانی استفاضہ کیا تھا۔خودامام شاذلی شالی افریقہ کے بزرگ ہیں جو''ر هبان فی اللیل ''اور''فو سان فی النھار' 'کی مثال تھے۔ انہوں نے مصر کے شہر منصورہ میں پیش آمدہ معرکے میں اپنے خلفاءومریدین کے ساتھ شرکت کی تھی۔ بیہ عرکہ ۱۳۵۰ء میں لوکس نہم کی زیر قیادت ہونے والے صلیبی حملے کے نتیج میں بر پا ہوا تھا۔ ( ۳۲) ممادالدین جنبلی نے لکھا ہے :'' امام شاذلی رضا کارانہ طور پرضح فجر سے لیکر مغرب تک، سکندر بیان فوجی چو کیوں پر گھرانی میں مصروف رہتے تھے۔'' ( ۲۴)

ماضی ہی کی طرح جدید استعاری نظام کے خلاف بھی شالی افریقہ کی صوفی تحریکات و شخصیات نے جہاد وو مجاہدہ کی ایک سنہری تاریخ رقم کی ہے۔ جدید مصر کی تاریخ میں عر ُ ابی انقلاب ایک سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔ نپولین بونا بارٹ کی استعاری حکومت اور نو آبادیاتی نظام کے خلاف بر پا ہونے والے اس انقلاب کی قیادت کرنے والے احمد عر ُ ابی پاشا (۱۸ ۸۲ – ۱۹۱۱ء) جن کی نام کی نسبت سے اس انقلاب کو ''المثور ہ العُو ابیدہ '' کے نام سے یاد کیا جا تا ہے، ایک صوفی عالم تھے۔ یواور ان کے ساتھ رات میں ذکر وعبادت میں معروف رہتے تھے اور دن میں نپولین کی فوجوں کے ساتھ معرک آرائی میں ۔ شوتی ابوظیل نے شخ عرابی اور ان کے ساتھیوں کی فدا کاری اور قربانی کا بہت ہی دل آویز تذکرہ کیا ہے۔ (۲۵ ) احمد عرابی کی مجلس قیادت میں شخ حسن العدوی، شخ محمد علین اور ایو علیان شاذ کی جیسے مشہور صوفیاء شامل تھے، عرابی کی اس کے دوسرے تمام رفقا بھی صوفی طینت وطبیعت کے لوگ تھے۔ (۲۲ )

الجبرتی ۵۹۷ء میں نپولین کے حملے اور اس کے نتیج میں پیش آنے والے وقائع واحداث کے چیثم دید مصری مورخ الجبرتی نے اس حملے کے خلاف صوفیاء اور خانقا ہوں کی مزاحت و مدافعت کا مفصل ذکر کیا ہے۔انہوں نے خانقا ہوں اور زوایا میں ہونے والی جنگی تیاریوں کا تذکرہ بھی کیا ہے۔(۲۷)

صوفیاء کی صفوں میں تنظیم وتجربے کی قلت ،فرانسیس فوجوں کی تربیت اوراسلحہ دونوں میں غیر معمولی برتر کی اوران سب سے متز ادغداروں کی مدد سے فرانسیسی نوآ بادکاروں کو کا میا بی ملی اور مصران کے زیزیکیں آ گیا۔لیکن پورے فرانسیسی عہد میں صوفیاء کی مزاحت اور جدو جہد جاری رہی۔

شیخ شرقاوی کی جرأت

جب نپولین کو جبر واستیداد کے ذریعے اپنے اقتدار کو شخکم کرنے میں کامیابی نہیں ملی تو اس نے دادودہش کوا پنا ذریعہ

#### ¢·····}

بنایا۔ چنانچہ جبرتی لکھتے ہیں کہ نپولین نے صوفی مشائخ کواپنی طرف ماکل کرنے کے لئے ان کے اعزاز وتکریم کا ایک پروگرام مرتب کیا۔ اور سلسلہ شاذلیہ کے شیخ طریقت شیخ شرقا وی کو بلایا اور انہیں فرانسیسی حجنڈے کے رنگوں سے بنی ہوئی شال اوڑھانا چاہا تو شیخ نے اسے زمین پر بچینک دیا۔ نیپولین بے حد غضبناک ہوا اور تر جمان کے ذریعہ سے بولا کہ وہ اس شال کے ذریع کی تکریم کرنا چاہتا ہے۔ بیہ شال حکومت اور اس کے ایوانوں میں ان کے قدر وعظمت میں اضافے کا موجب ہوگی۔ تو شیخ شرقا وی نے مجاہدا نہ شوکت وجلال کیساتھ جواب دیا وہ حکومت اور اس کے ارکان کی نگا ہوں میں عزت پانے کے بدلے میں ربَّ العزت اور عوام کے سامنے بعزت نہیں ہونا چاہتے ہیں۔ (۲۸)

شیخ شرقادی کے دوسر مصوفی ساتھی شیخ مہدی نے ۳ مار پن ۱۹۹ کاء میں فرانسیسیوں کے ساتھ ہونے والے معرکہ سنہور میں قائدانہ کردارادا کیا تھا۔ شیخ مہدی اوران کے پندرہ ہزار ساتھیوں نے اس معرکے میں جس جانبازی کے ساتھ مغربی در اندازوں کا مقابلہ کیا اس نے کرنل لو پور کے چھکے چھڑا تے اور انہیں پسپا ہونا پڑا۔ مصر کے دوسر مصوفی بزرگ جنہوں نے فرانسیسی نوآباد کاروں کا مقابلہ کیا اور قتل و تعذیب کا شکار ہوئے ان کی فہرست بے حد طویل ہے۔ ان میں سر فہرست شیخ سادات، شیخ خمد کریم اور شیخ حکم مرافی و تعذیب کا شکار ہوئے ان کی فہرست بے حد طویل ہے۔ ان میں سر فہرست شیخ خمد سادات، شیخ خمد کریم اور شیخ حکم مرافی و منامل ہیں۔ اول الذکر نے قاہرہ کے پہلے انقلاب کی قیادت کی تھی۔ جب کہ شیخ تاہرہ کے دوسر کیا تقلاب کیا کہ دور جنما تھے۔ وہ از ہر کے فارغ التحصیل، نقیب الا شراف اور اعلی پائے کے صوفی تھے۔ (۲۹) مصر میں نوآبادیاتی نظام کے خلاف صوفیاء کی جدو جہد کی تاریخ بے حد طویل ہے۔ ان میں اس کا احاطہ آنا تو کیا اس کی خاطر خواہ تصویر کشی بھی کہ جارت کی ہوں کی تیک ہوں ہے۔ آنا تو کیا اس کی خاطر خواہ تصویر کشی کی جاسمتی ہے جبرتی کی کہ دوسرے ان کی تھی اس میں اس کا احاطہ ''الاسلام و حر کات المت کر العو بیت '' جلیسی کتا ہوں کے ذریعہ ہی اس کا کہ میں جانو کی اس کی تا ہو ہی کی کہ ہوں ک

سلیمان حلبی کی فدا کاری

فرانس کاانسان میوزیم (Museede Homme) عالمی شہرت کا عجائب خانہ ہے جو پیرس کے ایک محل میں قائم ہے۔ اس میوزیم میں ایک جگہ دوانسانی کھو پڑیاں رکھی ہوئی ہیں ایک کھو پڑی کے پنچ لکھا ہے:'' مجرم سلیمان حلی'' جبکہ دوسری کھو پڑی کے پنچ تحریر ہے:'' عبقری ڈیکارٹ'' سلیمان حلی کی کھو پڑی عجائب خانہ کے ہر زائر کی توجہ اپنی طرف کھینچتی ہے کہ آخرا ڈیکارٹ کے قریب جگہ کیوں ملی ؟ اور دونوں میں کیا قد رمشترک ہے۔شاید دونوں میں ایک ہی چیزمشترک ہے کہ فرانسیسیوں کی نظر میں دونوں کی تاریخ اور اس سے بڑھ کرنفسیاتی اہمیت ہے، سیا لگ بات ہے کہ دونوں کی اہمیت کی جہت ایک نہیں ہے۔ ڈیکارٹ کی کھو پڑی اگر تعظیم واعتز از کے لئے رکھی گئی ہے تو سلیمان حکوی کی کھو پڑی تحقیر اور جذبہ انتقام کے تسکین کے لئے تحفوظ

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء                   | ¢                                                            | ششماہی علمی و تحقیقی مجلّہ-العرفان   |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| رے کےخلاف پچچلے دوسوسال سے           | کے لئے اس نام نہاد گناہ گارسلیمان حکبی اورا سکے عقید         | اس شکست اور نفسیاتی خفت کو کم کرنے   |
| نظیم جرم ہے۔ بیر بیت پسندسلیمان      | ناہ اسلام کے ساتھ ساتھ انسانیت کی نظروں میں بھی <sup>ع</sup> | بیرگناہ کرتے چلے آ رہے ہیں۔اور بیرگن |
| یں فدا کاری کی بیہ مثال قائم کی تھی۔ | سے تعلیم یافتہ تھا۔ادرا <i>س نے صرف ۲</i> ۲ سال کی عمر می    | حلبی تصوف کا پروردہ اور مشائخ از ہر۔ |
| نىيت سوز سز ائىي دى گى تھيں _انہيں   | فیاء شیخ محمد سادات کو جنزل کلیبر کی جانب سے جوانسان         | معاصرد ستاويزات كےمطابق يشخ الصو     |
|                                      | ىيانتهائى قدما تلهايا تھا۔(٣٠)                               | کاانتقام لینے کے لئے سلیمان حلبی نے  |
| ربھی عالمی شہرت رکھتی ہے۔صاحب        | لاف مہدی سوڈانی( ۱۸۴۳_۱۸۵۵ء) کی جدوجہد                       | برطانوی نوآبادیاتی نظام کےخل         |

<sup>۷٬</sup>سن ۹۷ حد ( ۱۲۹۷ حد) میں سوڈان میں محمد احمد سوڈانی نامی ایک شخص خاہر ہوئے۔ انہوں نے خود بھی اپنے مہدی ہونے کا دعوی نہیں کیا.....وہ اپنی نیکیوں کی وجہ سے مشہور تتھ اور ان کا تعلق مشائخ تصوف سے تھا۔ ان کے مریدین وتبعین کی بڑی کنڑت تھی۔ جب سوڈان میں انگریز داخل ہوئے تو انہوں نے ان کا مقابلہ کیا اور ان سے بہت ساری لڑا ئیاں لڑیں۔ ان کا معاملہ عجیب تھا انگریز توپ وتفنگ کے ساتھ ہوتے تھے کین وہ اور ان کے رفقاء قدیم اور روایتی ہتھیا روں سے ہی ان کا مقابلہ کرتے تھے۔''(۳۱)

مہدی سوڈ انی اور څرعبدالل<sup>دحس</sup>ن کی جدوجہد

حلية البشب لكھتے ہيں:

انگریزوں کے خلاف محمد احمد معروف بہ مہدی سوڈانی کی جدو جہداتی طویل وشدید تھی کہ ان کی شخصیت میں دیو مالائی عناصر شامل ہو گئے، یہ بھی مشہور کردیا گیا کہ انہوں نے مہدیت کا دعویٰ کیا ہے، انہیں کی طرح صومال کے صوفی محابد شخ للد حسن کے بارے میں بھی زورو شور سے بیر پر پیگنڈا کیا گیا کہ انہوں نے بھی مہدیت کا دعوی کیا، شخ محمد عبداللہ نے ہمیشہ اس بات کی نفی کی اور خود کوصوفی ڈرویش قرار دیا۔ اس صوفی بزرگ نے انگریز مستعرین کے خلاف حریت و آزادی کی ایی مشتعل جلائی جس سے صومالیہ کے آزاد ہونے تک حریت پی پر رگ نے انگریز مستعرین کے خلاف حریت و آزادی کی ایی مشتعل محمد عبداللہ صومالی کے آزاد ہونے تک حریت پی پندر وشنی حاصل کرتے رہے۔ بعض حضرات کا خیال ہے کہ محمد اور زن محمد عبداللہ صومالی کے خلاف دعوی مہدیت کا پر و پیکنڈا خود انگریزوں کا پیدا کر دہ مستد تھا۔ اور یہ بات بعیداز قیاں نہیں ہے کہ یہ محمد عبداللہ صومالی کے خلاف دعوی مہدیت کا پر و پیکنڈا خود انگریزوں کا پیدا کر دہ مستد تھا۔ اور یہ بات بعیداز قیاں نہیں ہے کہ یہ محمد عبداللہ صومالی کے خلاف دعوی مہدیت کا پر و پیکنڈا خود انگریزوں کا پیدا کر دہ مستد تھا۔ اور یہ بات بعیداز قیاں نہیں ہے کہ یہ عبد ہیں ہی خوبل ہے دی تھی اور خی تھی میں تکریں ہے کہ بی

محمد عبدالل<sup>ده</sup>ن بین سالوں تک ان نوآباد کا روں کے خلاف سینہ سپر رہے اور متعدد بارانہیں ہزیم<sup>ی</sup>وں سے بھی دوحیار کیا۔ڈاکٹر عبداللّٰدابراہیم عبدالرزاق نے اس صومالی صوفی تحریک اوراس کی جدوجہد کا<sup>مف</sup>صل طور پرتعارف کرایا ہے۔( ۳۲)

<mark>مغرب عربی میں صوفی تحریکات کی جدوجہد</mark> شالی افریقہ سے مشرقی گوشے سے جب ہم اس سے مغربی گو شے کی طرف رُخ کرتے ہیں تو ہمیں قدم قدم پر صوفی

لیبیا کا نام آتے ہی عمر مختار کا نام زبانوں پر آجا تاہے تعلیم کی غرض سے ملی طور پر لیبیا پہنچنے سے پہلے راقم السطور بھی اس غلط نہی کا شکارتھا عمر مختار کوئی شدت پسندیا پھر کوئی کا مریڈ قتم کے مسلمان رہے ہوں گے۔لیکن بعد میں معلوم ہوا کہ وہ لیبیا کے ایک بڑے سلسلہ تصوف یعنی سنوی سلسلے سے دابسۃ صوفی تھے اورخود بھی مشائخ سلسلہ کی طرف سے ماذ دن دمجاز تھے۔اوراس بڑی سنوسی تحریب آزادی کا حصہ تھے جس کا آغاز سیدی احمد شریف سنوسی نے کیا تھا۔اس سلسلے کی بنیادیشخ محمہ بن علی سنوسی کے ہاتھوں پڑی تھی اور اس کا شروع ہی سے بیدامتیا زتھا کہ اس سلسلے کی خانقا ہوں میں ذکر وفکر کے ساتھ ساتھ آلات حرب کے استعال کی تر بیت اورتعلیم بھی دی جاتی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ ۱۹۱۱ء میں جب اٹلی کے آمرمسولینی نے لیبیا پرحملہ کیا تو نوآبادیاتی نظام کےخلاف جدوجہد کرنے والی صوفی تحریکوں میں سلسلہ سنوسیہ سب سے نمایاں ہو کر سامنے آیا کیونکہ اس سلسلے کے نتائج و وابتتگان ایمانی حرارت کے ساتھ ساتھ جنگی تربیت سے بھی آراستہ تھے۔موزعین کا اتفاق ہے کہ اس سلسلے نے لیبیا سے جہل و توہم کودورکرنے اورعلم وعمل کی نشر واشاعت میں زبر دست کر دارا دا کیا ہے۔اس سلسلے کے بانی لیبائی تحریک آ زادی کے قائداعلی سیدی احدسنوی کے دادا تھے۔شخ احدسنوسی اوران کے ساتھیوں نے اپنی سرفر وثق سے قمر ون اولی کے محامدین کے بادتا زہ کر دی تھی۔ شیخ احد شریف تصوف اور جہاد کی جامعیت کا اعلیٰ نمونہ تھے۔اا9اء میں جب اٹلی نے حملہ کر کے لیبیا کواپنی نوآ بادیات میں شامل کرنے کی کوشش کی تو صوفی تحریکات بالخصوص سلسلہ سنوسیہ کے بزرگ میدان کا رزار میں اتر آئے۔اطالویوں نے اعلان کیا کہ دہ طرابلس اور برقہ پر پندرہ دن میں قبضہ کرلیں گے۔انگریز جرنلوں نے اسےاطالویوں کی حربی پنجنگی قرار دیا اور پہ خیال ظاہر کیا کہ اس معر کے کوسر کرنے میں انہیں کم از کم تین ماہ کا دقت لگے گا۔لیکن سلسلہ سنوسیہ کی بے مثال شجاعت ومزاحمت نے انگریز جرنلوں کے انداز دں کوبھی غلط ثابت کردیا ادراطالویوں کوان دونوں شہروں پر قبضہ کرنے میں یورے پندرہ سال لگ

ششمابی علمی وتحقیق مجلّه-العرفان

گئے۔اوراس کے بعد بھی آزاری کی جدوجہد کا سلسلدر کانہیں بلکہ ۱۹۵۹ء میں لیبیا کی آزادی تک سی نہ کسی شکل میں جاری رہا۔ دراصل سلسلہ سنوسیہ میں مزاحمت کی میروح سلسلہ شاذلیہ ہے آئی جواس سلسلے کی اصل ہے۔امام ابوالحن شاذ لی کی جہادی مساعی کا ذکر گذشتہ صفحات میں ہو چکا ہے۔ سلسلہ سنوسیہ کے صوفیاء کی شجاعت اور بے مثال جدوجہد کی بازگشت چہاردا تک عالم میں سنائی دے رہی تھی۔ ہندوستان کی صحافت اور ہندوستانی شعراء کے کلام میں بھی اس کا چرچا تھا۔ علامہ اقبال نے شہدائ طرابلس کے لہوکوالی جنس نایاب قرار دیا ہے جو جنت میں بھی دستیاب نہیں ہے۔ ( ۳۲ سال کی قرطی اور 'سیدالصحر اء' کے نام سے یاد کیا جاتا ہے وہ اطالوی فوجوں کے لئے خوف ودہشت کی علامت بن گئے تھے۔ انہوں نے دود ہائیوں تک اطالوی

الجزائركى آزادى اورصوفى تحريكات

الجزائر میں استعادی قوتوں کے ظلم وسم کی داستاں سب سے زیادہ خونچکاں ہے۔ چونکہ فرانس کا ارادہ الجزائر کو نہ صرف اپنی نوآبادیات کا حصہ بنانے کا تھا بلکہ اسے ہمیشہ کے لئے فرانس میں جذب کر لینے کا تھا۔ فرانسیمی تو سیع پندوں کا دعوی بھی یہی تھا کہ الجزائر فرانس کی سرز مین کا بی ایک حصہ ہے جے سمندر کے ذریعے اس سے الگ کر دیا ہے۔ اس نقط نظر کے بعوجب فرانس نے الجزائر میں صرف مال ودولت بٹور نے پر اکتفانہیں کیا تھا بلکہ اس ملک کی پہچان اور اس کے شخص کو مٹاد یے کا ارادہ بھی کیا تھا، بیصرف مال ودولت بٹور نے پر اکتفانہیں کیا تھا بلکہ اس ملک کی پہچان اور اس کے شخص کو مٹاد یے کا ارادہ نص نے الجزائر میں صرف مال ودولت بٹور نے پر اکتفانہیں کیا تھا بلکہ اس ملک کی پیچان اور اس کے شخص کو مٹاد یے کا ارادہ نص نے الجزائر کے فکر می تہذ ہی اور ثقافتی استعار نہیں تھا جیسا کہ انگریز اور دوسرے مستعمرین نے مصر سے ملائی تیا تک کیا، بلکہ فرانس نے الجزائر کے فکر می تہذ ہی اور ثقافتی استعار کی کوشش کی جس کے لئے غیر معمولی قوت اور ظلم وسم کیا گیا، دینی وقو می تشخص کی مطافت کے لئے الجزائر کی بھی سر بلف ہو گئے کیونکہ میں شخص اقوام وملل کو مالی وسائل سے زیادی کی جو تا ہے، فرانسیں نوآبادیاتی نظام نے اپنے اس مقصد کی تھی کیونکہ میں تبدیں لکو مالی وسائل سے زیادی کی جاتے میں تبدیل کر دیا ہی کی جو ہو ہیں تبدیل کر دیا ہیں کی جو تا ہے، مارسی دو آبادیاتی نظام نے اپنے اس مقصد کی تھیل کے لئے میں جدیدی لگھی میں تبدیل کر دیا، جربی زبان کی جگہ فرانسیں کو محوف کے اثر اور اس کی گر دیا لباس کے استعال پر پابندی لگا دی ہے ہیں تبدیل کر دیا، جربی زبان کی جگہ فرانسیں کو محوف کے اثرادی تارہ نہیں تھا، دہ ہیں تھا ہوں کی صوفی تحریک دیک ہوں میں تبدیل کر دیا، جن کی کی دو تا ہ

صوفياء کی جدوجہداورفرانسیوں کااعتراف

الجزائر کی جدوجہدا ؔزادی میں جن صوفی تح یکات اورسلسلوں نے حصہ لیاان میں سلسلہ قادریہ، تیجانیہ، رحمانیہ، درقادیہ سنوسیہ اورطیبیہ وغیرہ نمایاں سلسلے ہیں ۔ فرانسیسی مورخ مارسیل ایمبیر کی لکھتا ہے: '' انیسویں صدی میں الجزائر میں ہونے والے بیشتر انقلاب کے پس پشت صوفی سلسلے تھے۔ امیر عبدالقادر بھی انہیں میں سے ایک سلسلہ قادر ہیہ کے شیخ تھے۔'' (۳۴) ایک دوسرافو جی ایر دینو ۱۸۴۵ء میں شالع اپنی کتاب 'الاخوان' میں لکھتا ہے:

#### **§**....**35**....**)**

ششمابى علمى وتخقيقى مجلّمه-العرفان

··نوآبادیاتی نظام کے خلاف سب سے اہم کر دار صوفی تحریکات کا ہوتا ہے۔'

۱۸۴۵ء میں ہونے والے ظہرہ کے انقلاب کے بارے کیپٹن ریچرڈ کا بیان ہے کہ صوفیوں نے بیہ ہنگامہ برپا کیا تھا کیپٹن ریچرڈ کواس انقلاب کو کچلنے کے لئے متعین کیا گیا تھا۔ فرانسیسو ں نے اس انقلاب کو''صوفی سلسلوں کی شورش''کا نام دیا تھا کیونکہ اس میں قادری، رحمانی اور طبق کٹی سلسلوں کے مشائخ شریک بتھے۔

۱۹۲۴ء میں الجزائر کے فرانسیسی انسپکٹر جنرل کے آفس کی ایک رپورٹ کے مطابق حکومت کے خلاف شورش بر پا کرنے میں صوفی سلسلہ'' درقادیہ'' بے حد سرگرم ہے۔رپورٹ کے الفاظ میں ہے:

'' در قاو بیسلسلے کے صوفی ہمارے سخت ترین دشمن ہیں۔ کیونکہ ان کا مقصد سیاسی ہے۔ وہ لوگ از سرنو اسلامی مملکت قائم کرنا مذہب

چاہتے ہیں اور ہمیں یہاں سے بےدخل کرنا چاہتے ہیں۔ ریصونی سلسلہ جنوب میں زیادہ پھیلا ہوا ہے۔'(۳۵) ۱۸۳۰ء میں جزنل سویز کی قیادت میں فرانسیسی فوجوں نے تیجانی سلسلے کی' بعنادت' کو کچلنے کے لئے شہر عین ماضی پرلشکر کشی کی ریشہر شخ احمد عمار کا شہر تھا جو تیجانی بعنادت کی قیادت کررہے تصاور ایک خوں ریز لڑائی کے بعد فرانسیسی فو برفنار کرنے میں کا میاب ہو کیں۔ اور ایک عرصے تک حکومت نے انہیں الجزائر اور فرانس میں قید رکھا کیونکہ ان کے اثر و نیٹین نظر فرانسیسی حکومت نہ انہیں سزائے موت دینا چا ہتی تھی اور نہ اور کرنے کا خطرہ مول لے کمتی تھی جاتے ہو جس بعناوت کی کمان شخ احمد عمار کی سرائے موت دینا جا ہتی تھی اور نہ انہیں الجزائر اور فرانس میں قید رکھا کیونکہ ان کے اثر ونفوذ اس میں نظر فرانسیسی حکومت نہ انہیں سزائے موت دینا جا ہتی تھی اور نہ انہیں آزاد کرنے کا خطرہ مول لے کسی تھی بھی ب بعناوت کی کمان شخ احمد عمار کے بھائی شریف خمہ بشیر نے سنجالی حکومت نے انہیں بھی گر فنار کرلیا۔ تصوف اور جدو کی بی مشتر کہ میراث شریف خاندان کی اگلی نسلوں کو نشال ہوئی ہوئی ہوئی ہیں بشریف میں میں تی کہ میں تی خان کے بین میں ا

سلسلەر حمانىيەكى جہادى خدمات

نوآبادیاتی نظام کے خلاف سلسلہ رحمانیہ کی جدو جہد بھی آب زر سے کہ صی جانے کے قابل ہے۔اس سلسلے نے استعار ی فوجوں کے الجزائر میں داخلے کے ساتھ بغاوت وانقلاب کے جس علم کو بلند کیا وہ الجزائر کی آزادی تک بلندر ہا۔اس سلسلے کی اہم بعادتوں میں الحاج عمر کی بغاوت جو ارتمبر ۲۵۵۱ء میں ہوئی۔ شیخ ابن جارا تہ کی بغاوت جس کے شعلے ۳۰ مرمک ۹۷۸ء میں بلند ہو کے اور شیخ ہاتھی بن علی در دور کی بغاوت الجزائر کی تاریخ جنگ آزادی میں اہم مقام کی حامل ہیں۔

اس سلسلے کی مزاحمت وجدو جہد کی سب سے نمایاں بات میہ ہے کہ مردوں کے ساتھ ساتھ خوانتین نے بھی اس میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ جن میں فاطمہ نسومر کی بغاوت اور جدو جہد سب سے زیادہ قابل ذکر ہے۔فرانسیسی جزل روندون اور جزل میک موہن سے ہونے والی کٹی لڑا ئیوں میں انہوں نے حصہ لیا بلکہ بعض معرکوں کی قیادت بھی کی۔ایک معر کے میں ان دونوں جزنلوں کے ساتھ ساتھ آ خاجودی نام کا ایک الجزائر کی خائن بھی تھا معرک میں فاطمہ نسومر نے اس غدارکوا پنے ہاتھوں سے قتل کیا اورا پنی جان پرکھیل کراپنے ساتھی قائدا در الجزائر کی جنگ آ زادی کے ایک عظیم مجاہد شریف محمد بن عبداللہ بوبغلہ کی جان بھی

ششمابی علمی وتخفیقی محبّلہ-العرفان

بچائی۔لالہ فاطمہ کے ساتھان معرکوں میں مردوں کے ساتھ ساتھ خواتین کی بھی بڑی تعداد شریک ہوتی تھی۔آیت تسورغ کی لڑائی میں فاطمہ نسومر گرفتار کی گئیں اورانہیں جنوب کی ایک خانقاہ میں نظر بند کردیا گیا جہاں وہ سات سال مقیم رہیں اور ۲۲ ۱۔ میں محض پی سال کی عمر میں ان کا انتقال ہوا۔(۳۰۲)

امیر عبدالقادر جزائری کی بہادری

الجزائر میں فرانسیمی نوآباد کاروں کے خلاف جدو جہد کی تاریخ کا سب سے سنہراباب امیر عبدالقا در جزائر کی نے تحریر کیا۔ ان کے والد شخ محی الدین معروف قا در ی بزرگ اور شخ طریقت سے جب ۱۸۳۰ء میں فرانس نے الجزائر پر تملہ کیا تھا۔ تو تمام حریت پیند شخ محی الدین کی قیادت میں جع ہو گئے جن میں سر فہرست صوفی سلاسل کے مشائح سے اور اس جماعت نے الجزائر کے ایک بڑے جصے پر قبضہ کرلیا جب لوگوں نے شخ محی الدین کو باضا بطہ طور پر اپنا امیر بنانا چا ہا تو انہوں نے اپنی کبرتی الجزائر کے ایک بڑے جصے پر قبضہ کرلیا جب لوگوں نے شخ محی الدین کو باضا بطہ طور پر اپنا امیر بنانا چا ہا تو انہوں نے اپنی کبرتی اور ضعیفی کا حوالہ دیکر معذرت کر لی تو لوگوں نے شخ محی الدین کو باضا بطہ طور پر اپنا امیر بنانا چا ہا تو انہوں نے اپنی کبرتی اور ضعیفی کا حوالہ دیکر معذرت کر لی تو لوگوں نے ان کے جواں سال صاحبز ادی یعنی امیر عبدالقا در کو اپنا امیر منتخب کر لیا۔ اور بیہ اور ضعیفی کا حوالہ دیکر معذرت کر لی تو لوگوں نے ان کے جواں سال صاحبز ادی یعنی امیر عبدالقا در کو اپنا امیر منتخب کر لیا۔ اور بیہ انتخاب ۲۱ رنو مبر ۱۳۸۲ء کوئل میں آیا۔ امیر عبدالقا در نے ستر ہ سال تک فر انیسیوں سے مقابلہ کیا اور اپنی بہا دری اور کہ معنی تر پر پر خر نے فرانیشی چرنلوں کو معر سر تعاد رک دیا تر ہن خال میں پیچھے ہٹنے پر مجبور کیا تو کٹی بار در کا اس کا تردیا۔ انہوں نے اپنی ہی چرنلوں کو معی لڑا ائی اور جنگی رسید کی کی نے اس صوفی مجاہد کیا اور اپنی بہا دری اسی میں تک انہیں لانے میں کا میاب ہو نے لیکن طو میں لڑا ائی اور جنگی رسید کی کی نے اس صوفی مجاہد کو آخرش ہتھیار ڈالنے پر مجبور کردیا۔ انہوں نے اپنی ہتی ہو میں ڈر ای تھا داس طو میں گز ار ی جہاں ان کا وقت مجاہد ہوں ہوں میں آلیف ، لوگوں کی تر کیہ وقعلیم اور بزرگان خدا کی خدمت میں گز رتا تھا۔ اس طو میں گز ار ی جہاں ان کا وقت مجاہد ہوں میں تی تھیں و تالیف ، لوگوں کی تر کیہ وقعلیم اور بزرگان خدا کی خدمت میں گز رتا تھا۔ اس طر ح اس عظیم صوفی نے اپنی پوری عمر جہاد اور مجاہد کی گز اردی اور انتقال کے بعد حسب دوست شن ای خدن ہو ہے در بر اس

ان کی زندگی کا ایک انسانی پہلواس وقت دیکھنے میں آیا جب دمشق میں ایک زبر دست فرقہ وارانہ فساد کے وقت انہوں نے اپنے اثر ونفوذ کا استعال کر کے ہزاروں عیسا ئیوں کی جان بچائی۔روس، انگلستان اور فرانس نے سرکاری طور پران کی اس انسانی خدمت کا اعتراف کیا۔(۳۸)

امیر عبدالقادر علم تصوف میں بہت بلند مقام پر فائز تھے۔فن تصوف میں ان کی کتاب''المواقف' اس فن میں ان کے مقام ومر بنے کی گواہ ہے۔(۳۹) وہ صرف نظری ہی نہیں علمی عملی صوفی تھے۔ لوتھر وپ سٹوڈرڈ لکھتے ہیں:

" و كمان المسرحوم الأمير عبد القادر متضلعا فى العلم و الادب، سامى الفكر راسخ القدم فى التصوف لا يكتفى به نظر احتى يمارسه عملاً و لا يحن اليه شوقا حتى يعرفه ذوقا ." ( • ٣) يعنى مرحوم عبدالقادر الجرائزرى علم وادب ميل ماهر تق بلندفكر تقاور تصوف ميل رائخ القدم تق قصوف سے صرف علمى طور پرواقف نہيں تھ بلكه اسے ملاً برت بھى تھ انہيں صرف تصوف كا شوق ، ينہيں تقا بلكه وہ ايك با ذوق صوفى بھى ہے ۔

## خلاصهءكلام

ا۔ تصوف امن دشانتی کا داعی تھا اور ہے مگر جب بھی طاغوتی طاقتوں کی طرف سے مسلمانوں کو محکوم بنانے اوران کے علاقوں پر تسلط جمانے کی کوشش کی تو صوفیاء نے مزاحت کا پر چم بلند کیا، یہ سلسلہ حضرت عبداللہ بن مبارک سے شروع ہوکر حضرت ابراہیم بن ادھم، شیخ شفیق بلخی، شیخ اکبر محی الدین ابن عربی اور اما م غزالی سے ہوتا ہوا شیخ عبدالقادر جیلانی تک پینچتا ہے۔سلطان صلاح الدین ایو بی آپ ہی کا تربیت یا فتہ تھا۔

۲۔امام شامل اوردیگرنقشبندی مشائخ نے روتی غاسبوں کےخلاف جراًت، وبہادری اورفدا کاری کی تاریخ قم کی، ۳۔ شالی افریقہ میں مصر سے مراکش تک پھیلی خانقا ہوں نے آزادی کی جدوجہد کوخون جگر سے شینچا ،صوفیاء سے عقیدت رکھنے والے سلطان ظاہر مبرس نے تا تاریوں کو پہلی مرتبہ شکست سے آشنا کیا اوراس فتح میں سلطان الصلحاء امام غزالی عبدالسلام کی طرف سے ہمت افزائی اور آپ کے مواعظ کا بہت کر دارتھا۔

۷ مصر پر نپولین کے حملے کے بعد مصر کی آزادی کے لئے چلنے والی تحریک میں مصری خانقا ہوں نے بھر پور حصہ لیا،ان صوفیاء میں شخ شرکاوی، شخ مہدی، سلیمان حلبی اور شخ عمر مکرم کے نام نمایاں ہیں۔ <u>ششمان علی و تحقق مجلہ - العرفان</u> ۵ - لیبیا کی آزادی میں شیخ عرفتار سنوی نے اہم کر دارادا کیا جو اس سنوی تحریک آزادی کا تسلسل تھا جس کی بنیا دشخ احمد سنوی اور شیخ خمر سنوی نے رکھی تھی - ان حضرات نے اٹلی کو قتلست سے دوج ارکیا۔ ۲ - الجزائر پر فرانس کے تسلط کے بعد صوفی تحریکات کے منظم جدو جہد کی، خود فرانیسیوں نے صوفیاء کی مزاحمت میں قوت کا اعتراف کیا، اس تحریک میں خواتین نے بھی جرائم تندانہ کر دارادا کیا، امیر عبدالقا در الجزائر کی کا نام جدو جہد کی اس تحریک توت کا اعتراف کیا، اس تحریک میں خواتین نے بھی جرائم تندانہ کر دارادا کیا، امیر عبدالقا در الجزائر کی کا نام جدو جہد کی اس تحریک ک - مراکش میں فرانسیسی اور چین نوآبادیاتی نظام کے خلاف جدو جہد میں صوفیاء نے دونوں ملکوں کی فوج سے جہاد کیا، اس حوالے سے شیخ عبدالکر یم اور ان کے بیٹر تحمہ بن عبدالکر یم کا کر دار زمانا کیا، امیر عبدالقا در الجزائر کی کا نام جدو جہد کی اس تحریک اس حوالے سے شیخ عبدالکر یم اور ان کے بیٹر تحمہ بن عبدالکر یم کا کر دار زمانا کیا، ہے۔ نوآبادیاتی نظام کے خلاف اہل تصوف ہی نے اصل جدو جہد کی ہے اور وہ ہی قافلہ حریت کے سرخیل دیم کی کی محمد کی اس کر مر سر کی مطالے سے بیر حقیقت بھی واضح ہے کہ تھوف پر بے عملی کا الزام سراسر بے بنیا د ہے البتہ اہل تصوف نے کسی بھی حال مر ان ان نو نظام کے خلاف اہل تصوف ہی نے اصل جدو جہد کی ہے اور وہ ہی قافلہ حریت کے سرخیل رہے ہیں۔ اس مر سر کی مطالے سے بیر حقیقت بھی دواضح ہے کہ تصوف پر بے عملی کا الزام سراسر بے بنیا د ہے البتہ اہل تصوف نے کسی بھی حکم میں اس کی خلواں کے میں انسانی نظ مطرح سے نظ میں ہیں ہوئے ۔ بڑی ہوں کی تحک کی تحک کی تحک کر میں کی مطل کی ہیں ہوئے ۔ بھی میں ان ان نے میڈ میں نام کی خلوں ہی تھی تک کی بھی حال

> ☆☆☆☆☆☆☆ ﴿حوالہ جات وحواش ﴾

(1) T.W. Arnold, (1990) The Preaching of Islam, Delhi low printed bublication IIed, p265 (۲) - ہجویری، علی بن عثمان، (۱۰ ۲۰ ۲۰م) - کشف الحجوب، ترجمہ اردوفضل الدین گوہر، لا ہور، ضیاء القرآن پبلی کیشنز، ص: ۳۰

(٣) - ابن جوزى، جمال الدين عبدالرحمن ، صفة الصفوة، (٩٨٥ اء). تحقيق محمود فاخورى، بيروت، دار المعارف، وما بعده (٣). البغدادى، احمد بن على بن ثابت الخطيب، (س.ن). تاريخ بغداد، دمشق دار الفكر، ج: ١ ، ص: ١٦٢ (۵). ابن كثير، اسماعيل بن عمر، (٢٢٩ ١،). البدايه و النهايه، بيروت ، دار المعارف ج: ١ ص: ٢٣ (٢). (١)زركلى، خير الدين، (٢٨٨ ١ م). سير اعلام النبلا ، بيروت، مؤسسة الرساله (٣). و : الكتبى، محمد بن شاكر، (س.ن). فوات الوفيات ، تحقيق: احسان عباس، بيروت دارصادر، ج: ٢ص: ٢٢٢

| لدكتور، (۱۹۹۲ء)_هـك          | (۸) ـ الکیـلانی، مـاجد عرسان، ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u>ٺ</u> فاراسلامڪ تھاڻس ص:۳ | القدس،ورجينيا(امريكه)انٹر يشنلانسٹيٹو ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                              | (۹)_مرجع سابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                              | (+۱)_مرجع سابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| به تاریخ مشائخ چشت، کراچ     | (۱۱) ـ نظامی،خلیق احمه، پروفیسر، ( ۱۹۸۳ء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                              | (۱۲)_مرجع سابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ـن)_تاريخ ابن خلدو           | (۱۳۳) _ابن خلدون، محمد بن عبدالرحمٰن، ( س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ېع ، ج:۲:ص:۲۲۲               | الموسسه العلمية للمطبوعات ، الط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ن أبي بكر،(س.ن).وفياد        | (۱۴). ابن خلکان، أحمد بن محمد ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| A)"(۸۸ ام).صلاح ال           | (۵۵).البير شاندور،" lber Shandor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ں، ص: ۷ ا ا                  | بية سعيد ابو الحسن، دمشق، دار طلاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| كاتب،(دون سنة الطبع)         | (١٦). الأصفهاني، عماد الدين ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| لعالميه للتاليف،ص: ٢٥        | محمد محمود ، قاهره : الموسسه ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                              | (١٢) خير الدين زركلي، (دون سنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                              | (۱۸)_د کیھئے و کی پیڈیا (عربی) تحت امام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                              | (۱۹)۔ امام احمد بن خنبل نے اپنے متند میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ا_حسن الـمحـاضره ف           | (۲۰) - سيوطى، جلال الدين عبدالرحمٰن، (س-ن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                              | ص:۵۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| حسن الشاذلي ، الصوفي         | (٢١) _عبدالحليم محمود، دُاكثر، (١٩٥٦ء) _ ابو ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| حمد (۹۸۹ ام). شذرات          | (۲۲)_الحنبلي،عبد الحي بن أحمد بن م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا_الاسلام و حركات الت        | (۲۳) ـ شوقي ابو الخليل، (۲۷۱ء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                              | دمشق دارالرشید، بص: ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                              | (۲۴). شوقى ابو خليل، دكتور، الاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                              | (۲۵) - جرتی، عبدالرحن بن حسن (۱۹۲۵ء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| للاف ابل تصوف کے جدوجہد      | بيركتاب مصرمين فرانسيسى نوآبادياتي نظام كےخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                              | -تاريخ مشائخ چشت، كرا پری<br>-ناريخ مشائخ چشت، كرا پری<br>بع ، ج: ۲: ص: ۲۲۲<br>ن أبی بكر، (س.ن). وفياد<br>شمار ۹۸۹ ۱م). صلاح ال<br>کاتب، (دون سنة الطبع<br>کاتب، (دون سنة الطبع<br>می دا ۱<br>الطبع). الاعلام ، بيرون<br>شال<br>بروايت كيا م - د كيم مديد<br>شال<br>براي م الم الم ، شدرات<br>معد (۹۸۹ ۱م). شذرات<br>مدد (۹۸۹ ۱م). شذرات<br>سالاسلام و حركات الت<br>اركتاب التاريخ، قا مره، م<br>اركتاب التاريخ، قا مره، م |

ششماہی علمی وتحقیقی مجلّہ-العرفان ( + ۴). و یکی بیڈیا (عربی) تحت:عبدالکریم خطابی۔ (١٣). الكتاني، محمد باقر، (٥ + ٢٠م). اشرف الاماني ترجمة الشيخ سيدي محمد الكتاني، بيروت، دار ابن حزم، ص: • ۳۳

🔬 مصادر دمراجع 🗞

(1)T.W. Arnold, (1990) The Preaching of Islam, Delhi low printed (Reprinted) bublication II ed

(٢). أحمد امين، (٢ ٢ ٩ ١ ء). ظهر الاسلام، قاهره، نهضه مصريه (٣). الأصفهاني، عماد الدين الكاتب، (٢٥ ٩ ١٩). الفتح القسى في الفتح القدسي، تحقيق: محمد محمود، قاهره: الموسسه العالميه للتاليف (۲). البغدادی، احمد بن علی بن ثابت الخطیب، (س.ن). تاریخ بغداد، دمشق دار الفکر (۵). ابن خلكان، احمد بن محمد بن أبى بكر، (س.ن). وفيات الاعيان، بيروت، (۲). ابن خلدون، محمر بن عبرالرحمن، (س\_ن)\_تاريخ ابن خلدون (العبر الى ديوان المبتد و الخبر) بيروت، الموسسه العلمية للمطبوعات (2).الدمشقي، ابن كثير اسماعيل بن عمر، (٢٢ ٩ ١،). البدايه و النهايه، بيروت ، دار المعارف (٨). الحنبلي،عبد الحي بن أحمد بن محمد (٩٨٩ ١م). شذرات الذهب في اخبار من ذهب (٩).الذهبي، شمس الدين أحمد بن عثمان، (٢ ٨٨ ١ م). سير اعلام النبلا، بيروت، مؤسسة الرساله، ( + ۱ ). زركلي، خير الدين(دون سنة الطبع). الاعلام ، بيروت، دار العلم للملايين (١١). سيوطي، عبد الرحمن بن الكمال، جلال الدين ( س.ن) حسن المحاضره في اخبار مصر و القاهره، قاهره، عيسى بابي حلبي (۳۱). شوقى ابو الخليل، (۲ ١٩٤ء) الاسلام و حركات التحرر العربيه (اسلام اور آزادى كى عربى تريكر يكات)، دمشق دارالرشيد (١٢). البير شاندور، صلاح الدين البطل (٩٨٨ ١٩). الانقى للاسلام، ترجمه إلى العربية سعيد ابو الحسن، دمشق دار طلاس (١٥). ابن الجوزي، عبد الرحمن بن على، (١٩٨٥ ء). صفة الصفوة، تحقيق محمود فاخوري، بيروت، دار المعارف

ششمابی علمی وتخفیق مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء (١٦). عبدالحليمحمود، دْاكْمُ،(١٩٥٦ء) بابو الحسن الشاذلي ، الصوفي المجاهد،قامره، سلسله مشاهير عرب (١/). عبد الرزاق ببطار، (٩٨٥ ١ع). حليه البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، تحقيق محمد بهجه بيطار، بيروت، الدار العلميه (١٨). الجزائري، عبد القادر ، (٣٣٣٢ه) المو اقف، القاهرة، مطبعة الشباب، مصر (١٩). عبد الله عبد الرزاق ابراهيم، (جولائي ١٩٨٩ء). المسلمون و الاستعمار الاوربي لافريقيا (مسلمان اور براعظم افريقة مين يورو بين استعار ) كويت : سلسلة عالم المعرفة، رقم : ١٣٩ دار الفكر (٢٠). الكتاني، محمد باقر، (٥ + ٢٠). اشرف الاماني ترجمة الشيخ سيدى محمد الكتاني، بيروت، دار ابن حزم (٢١). الكيلاني، ماجد عرسان، الدكتور، (١٩٩٦ء) \_ هكذا ظهر جيل صلاح الدين و هكذا عادت القدمس، ورجينيا( امريكه )انٹرنيشنل انسٹيو ٹ فاراسلا مک تھاڻس (۲۲). محمدا قبال، ڈاکٹر (۱۹۹۲ء) کیات اقبال، دہلی دعوت آفسٹ پرنٹرز (٢٣). المقدسي، شهاب الدين عبد الرحمن، (٢٩٩٢م). عيون الروضتين في اخبار الدولتين، دمشق منشورات فهارت ثقافت، (۲۴). منظور نعمانی (مرتب) تصوف کیاہے؟ لکھنو کتب خانہ الفرقان ،ص: ۱۲۰، ومابعدہ (۲۵). نظامی،خلیق احمد، پروفیسر، ( ۱۹۸۳ء)۔ تاریخ مشائخ چشت، کراچی: احمد برادرم پرنٹرس (۲۱). ججوری علی بن عثان، (۱۰۱ ۲۸) کشف انحجوب، ترجمه اردوضل الدین گوہر، لاہور، ضیاءالقرآن پبلی کیشنز (٢٧). المكتبى، صلاح الدين محمد بن شاكر (س.ن)وفوات الوفيات تحقيق: احسان عباس، بيروت دارصادر (۲۸). جبرتی،عبدالرحمٰن بن حسن (۱۹۶۵ء)، کتاب التاریخ قاہرہ، ويب سأنكس (مقاله ڈاكٹر عبد المنعم قاسمي مراكش) www. djelfa.info(29)

(30)www.etmoureclion.com

(۱۳۰). دیکھئے:ویکی پیڈیا(عربی) تحت امام شامل (۳۲). ویکی پیڈیا(عربی) تحت:عبدالکریم خطابی۔

علمی و تحقیق مجلّه-العرفان

جديد معاشى مسائل اوراسلام (مولا نامجرتقی امینی کے فقہی افکار کاخصوصی مطالعہ ) المروفيسرمجدانس حسان

#### Abstract

Mawlana Muhammad Taqi Amini (1926-1991) was an eminent scholar and thinker of the subcontinent. His thoughts and services in the domain of Islamic jurisprudence were immense. He was completely aware of the demands of the modern world and helped reinterpret Islamic teachings in accordance with them. A profound man of letters, he considered ijtihad the need of the contemporary world. He possessed prophetic vision where the solution of new issues - usury, speculative transactions, stock exchange, insurance, women's rights, the ownership of the land and education - in the ever-changing world was concerned. This is the most significant aspect of his thoughts which inspired me to write on the remarkable achievements of Mawlana Muhammad Taqi Amini.

**Keywords:** jurisprudence, ijtihad, usury, stock exchange, insurance, women's rights

مولانا محدقتی امینی عصر حاضر کے ایک معروف عالم ضے، آپ نے بعض جدید معاشی مسائل پراپنی فقہی آراء کا اظہار کیا، پیش نظر مقالے میں آپ کی ان تحقیقات کا خصوصی مطالعہ کیا جائے گا تا کہ دیکھا جائے کہ عصر حاضر کے جدید معاشی مسائل ک حوالے ہے آپ کے فقہی افکار امت کے لئے کس قدر نفع آفرینی رکھتے ہیں۔ '' والدِ ما جد کا نام عبدالحلیم تھا جواپنے اخلاق و کر دارا ور تہذیب و شائستگی میں متاز تھے۔ خدمتِ خلق اور قربانی کا جذبہ بے مثال تھا۔ والدِ ہا جد کا نام عبدالحلیم تھا جواپنے اخلاق و کر دارا ور تہذیب و شائستگی میں متاز تھے۔ خدمتِ خلق اور قربانی کا جذبہ بے مثال تھا۔ والدِ ماجدہ ایک نہایت مخیر اور صاحبِ ثر وت بزرگ کی صاحبز ادی ، نہایت دیندار اور خدا تری تھیں۔' (۱) ابتدائی تعلیم علاقہ بے قربی مدرسہ میں حاصل کی ۔ قر آن مجید کے حفظ اور ابتدائی درجہ کی عربی و فارتی کتب اسی مدرسہ میں پڑھیں۔ اس حوالے ہے رقمط راز ہیں :

المتعبد اسلاميات، كورنمن در كرى كالج، جهانيا

ششمابی علمی و تحقیق **محِلّہ-العرفان** 

''جب عمر پڑھنے کے قابل ہوئی تو خاندانی دستور کے مطابق والدصاحب نے قصبہ کے دینی مدرسہ میں دینی تعلیم حاصل کرنے کے لیے بٹھایا جس میں حفظ وقراءت کی پھیل کی اور عربی علوم وفنون کی بیشتر کتابیں اس مدرسہ میں پڑھیں ۔اس کے بعد''جامع العلوم کا نپور'' میں دینی علوم وفنون کی پخصیل کی اور آخر میں ''مدرسہ امیدنیہ دبلی'' سے فضیلت و پھیل کی سند حاصل کی ۔''(۲)

د گیر محبّ وشفیق اساتذہ کے علاوہ مفتی اعظم ہند مولا نامفتی محمد کفایت اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ سے خاص طور پر فیض حاصل کیا۔مولانا کواپنے اساتذہ کی محنت اور شفقت کا پوری طرح احساس تھااور یہی وجہ ہے کہ وہ ان تمام اساتذہ کی بالعموم اور مفتی کفایت اللہ دہلویؓ کی بالخصوص بہت زیادہ تعریف کیا کرتے تھے۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

''اسا تذہ نے نہایت محبت وشفقت اور دل سوزی سے علیم وتربیت میں حصہ لیا۔ اللہ تعالیٰ ان سب کو جزائے خیر عطا فرمائے۔ آمین ۔ ان میں قاری محمد یا مین ، صوفی افضل علی اور مفتی محمد کفایت اللہ ( مفتی اعظم ہند ) خاص طور سے قابل ذکر ہیں جن کی علمی وعملی تربیت اور حوصلہ افزائی نے زندگی کو وہ متاع گراں مایہ (فتیتی سرمایہ ) دیا کہ جس کا بدل دنیا کی اور کوئی چیز نہیں ہو سکتی۔''( س)

تعلیم کی بحمیل کے بعد مختلف مدارسِ دیذیہ میں دینی علوم وفنون کی تعلیم دی <sup>ب</sup>لیکن بیدوہ زمانہ تھا جب ہندو پاک کی تقسیم کا مسلہ زوروں پرتھا۔اس افرا تفری میں کسی جگہ بھی جم کر پڑھانے کا موقع نہ ملا۔۱۹۶۳ء میں مولا ناسعید احمدا کبرآباد کی ؓ کے کہنے پر مسلم یو نیور ٹی علی گڑ ہوتشریف لے آئے اور ایک طویل عرصہ تک تد ریس نے فرائض سرانجام دیئے۔اپنی تد رایسی زندگی کے حوالے سے مولا ناخود رقمطراز ہیں:

<sup>د د تع</sup>لیم کے بعد مدرسہ سجانید دبلی، دار العلوم ندوۃ العلماء کھنوا ورجامع العلوم کا نبور میں درس و تد ریس کی خدمت انجام دی۔لیکن چونکہ وہ ہند وستان و پاکستان کی تقشیم ے ۱۹۹۷ء کا زمانہ تھا۔افرا تفری تچھلی ہوئی تھی ۔مسلمان انتثار کا شکار تھے۔کسی ایک جگہ جم کر سال چھ مہینہ سے زیادہ کام نہ کر سکا۔ ۱۹۹۰ء میں نا گپور ( مہارا ششر ) چلا گیا وہاں تقریباً چھ سال مدرسہ فرقانید اور ہائی اسکول میں درس و تد ریس کے فرائض انجام دیئے۔ پھر ۱۹۵۱ء میں دارالعلوم معینیہ ( درگاہ خواجہ معین الدین چشقی ؓ) اجمیر میں بحیثیت صدر مدرس اور شخ الحد ریوا۔ وہاں تقریباً سات سال مختلف علوم وفنون کی کتابیں بالخصوص حدیث شریف پڑھا تار ہا۔ ۱۹۲۷ء میں سلم یو نیور شی علی گر ھ آیا۔ یہاں درس و تد رئیں اور نظامت دینیات کی خدمت سپر دہے ۔'( م)

مولانا کی طبیعت ۱۹۸۸ء سے خراب رہنے گئی تھی۔ ۱۹۹۰ء میں طبیعت زیادہ خراب ہوگئی اور علاج معالجہ کے باوجود طبیعت نہ نتیجل سکی اور بالآخر ۲۸ رد جب ۱۳۸۱ھ برطابق ۲۱ رجنوری ۱۹۹۱ء میں بیخظیم المرتبت فقیہ جس کی تمام زندگی جہد سلسل کاعملی نمونہ تھی ،علی گڑھ کے مقام پر اس بستی عدم نما سے بستی عدم کی طرف کوچ کر گیا۔کل ۲۵ ربرس کی عمر پائی اورعلی گڑھ ہی میں مدفون ہیں۔ ڈاکٹر جاویدا حسن فلاحی نے علی گڑھ یو نیور ٹی ہے ''مولا نا محمد تقی امینی: حیات وخد مات' کے عنوان سے پی ۔ این کے ڈی کا مقالہ تحریر کیا ہے، جبکہ کنور غلام احمد خاں نے ان کی متعدد کتب کا انگریز می زبان میں ترجمہ کر دیا ہے لیکن بدشمتی سے ہمارے ہاں راقم کی ایک معمولی کاوش''مولا نا محمد تقی امینی کی فقہمی خدمات' کے علاوہ کسی یو نیور ٹی سے کوئی تحقیقی مقالہ تحریز ہیں کیا گیا۔ جوں جوں وقت گز رتا جارہا ہے مولا نا مینی جیسے بالنح نظرفتیہ کے افکار ونظریات سے استفادہ نا گز سرچوتا جات کی

ال بات کی وصاحت بلی صروری ہے کہ مولانا کے اوکارونظریات سے احسلاف کی تھج کی موجود ہے۔ان کے اعقال تو ۲۲ سال گزر گئے ہیں اوراس دوران فقہ اسلامی کی عصری تد وین اور جد ید فقہمی مسائل کے حل کے حوالے سے بعض انتہائی اہم پہلوسا منے آئے ہیں جو مولانا کے پیش نظرنہیں تھے لیکن فقہ اسلامی کی جدید تشکیل کے جن اساسی اصولوں کی نشاند ہی مولانا نے کی ہے ہماری ناقص رائے کے مطابق ان سے بالکل استفادہ نہیں کیا گیا۔

مولانا کی طبیعت میں اسلام کی خدمت کا جذبہ ہمیشہ ہے موجزن تھالیکن اسلام کی خدمت کے لیے انہوں نے فقہ اسلامی کی عصری تد وین کواپناموضوع بنایا۔ پروفیسر کنور څمہ یوسف امین نے بالکل بجالکھا ہے: ...

''مولانا محمد تقی امینی صاحب نے اسلامی قانون کی اندرونی عدل پیندی اور رفا ہیت نوازی کے مطابق فقہ کی عصری مذوین کے مرتفع کیکن دشوار کا م کا بیڑ ااٹھا کراور روح فرسا مجاہدہ دے کر وہ کتابیں تصنیف کیں جوایک بڑے حکومتی ادارہ کے لیے بھی مشکل ہوتیں۔'(۵)

فقداسلامی کی عصری تدوین جیسے تطون علمی کام کے لیے وہ مولا ناابوالحسن ندویؓ کی قائم کردہ مجلس تحقیقاتِ شرعیہ کا حصہ بھی رہے(1)جس کا مقصد جدید فقتہی مسائل کوحل کرنا تھا۔اس نازک اورا ہم کا م پر مولا ناابوالحسن علی ندویؓ کو متوجہ کرنے والے بھی مولا ناامیٹؓ ہی تھ(2)جنہوں نے اس کام کی اہمیت پرانہیں نہ صرف قائل کیا بلکہ فی سبیل اللّہ اس عظیم کا م کے لیےا پنی تمام تر خدمات پیش کردیں۔

مولانانے اس مجلس میں ایک سال تک کام کیا جس میں عالم اسلام کے نامور علماء وفقہاء شامل تھے لیکن جدید فقہی مسائل کے حوالے سے اس مجلس سے جوتو قعات اور امیدیں وابسۃ تقییں وہ اس پراپنی محدوداور سطحی ذہنیت اور انفرادی سوچ ک باعث پورانہ اتر پائی اور اجتماعی مسائل پر کام کرنے کی بجائے ذاتی مفادات اور ترجیحات کی نظر ہوگئی۔مولا نامحدامیٹ کے لیے بیہ وقت ہڑے در داور کرب والم کا دورتھا۔ چنانچہ ککھتے ہیں:

''سستجربہ سے ثابت ہوا کہ ذہنی دشعوری سطح ابھی اس قشم کے کام کی متحمل نہیں ہو تکی ہے۔ میری زندگی کا بیر مرحلہ نہایت شدید تھا جس کام کے لیے عرصہ سے توانا ٹی خرچ کرر ہا تھا اس میں نا کامی برداشت کر لینا آسان نہ تھا۔ میرے پاس ایسے دسائل دز رائع نہ تھے کہ ملیحدہ اس کام کو انجام دے سکتا۔''( ۸) مولا نانے اس تلخ تجربہ سے مایوں ہوکر اس پرغور دفکر ترک نہیں کیا بلکہ انفرادی طور پر اس اہم کام پر برابر کام کرتے ر ہے اوراپنی تمام ت<sup>قل</sup>می توانا ئیاں جدید دور کے جدید تقاضوں کے شرع حل پرصرف کرڈالیں۔ عصر حاضر میں دنیا بہت تبدیل ہو چکی ہے۔ ہمارا معاشرہ بہت بدل چکا ہے۔ آبادی اوراس کے مسائل بھی بڑی حد تک پُر پَنَچَ بن گئے ہیں۔ قدیم زمانے میں جو کام پرائیویٹ کیے جاتے تصاب ان کوسر کاری سطح پر کیا جانا نا گزیر ہو گیا ہے۔ اور جو پرائیویٹ کیے جاتے ہیں ان کے لیے نئے نئے حالات و مسائل در پیش ہیں۔ اسی بنا پر قرآن و سنت کی روح اور اس کے مقام س کے پیش نظر ان مسائل کو از سرنو تر تیب دینے کی ضرورت ہے۔ (۹) مولانا امیٹی کے زد دیک ان مسائل کوحل کرنے میں فقتہی جزئیات سے کافی مدول سکتی ہے۔ متقد مین نے اس حوالے سے کافی ذخیرہ چھوڑ اہے جس سے استفادہ کر کے ان مسائل کا حل تلاش کیا جا سکتا ہے۔ ان کے مطابق ان جدید مسائل کی تد وین میں تین چیز وں کی رعایت ضرور کی ہے :

- (۱) اصول تدریخ
- (٢) الاقدم فالاقدم
- (<sup>m</sup>) نمائندهٔ البی حکومت کے فرائض داختیارات

اجتماعی زندگی سے متعلق مسائل کا معاملہ جس قدر اہم ہے اسی قدر نازک بھی ہے۔ بہت سے حالات وواقعات اس طرح آپس میں مربوط ہوتے ہیں کہ ان کے باہمی ربط وسلسل کو سمجھے بغیر مطلوبہ نتائج کا حصول ممکن نہیں ہوتا۔ ان مسائل میں س بعض کا تعلق اصول وقانون سے ہوتا ہے جو غیر متبدل ہوتے ہیں جبکہ بعض اختیاری اور مباح کے درجہ میں ہوتے ہیں جن کی نوعیت و کیفیت میں اجتماعی حالات کے پیش نظر جز وی تبدیلی ناگز ریہوتی ہے۔ چنانچہ مولا ناتقی امیٹی کے زد کی جب تک ہمہ جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

جہتی نگاہ نہ پیدا ہوگی اجتماعی مسائل کا خاطر خواہ حل ڈھونڈ نے میں کا میابی تقریباً ناممکن ہے۔( ۱۳) کیکن ہیچھی امروا قعہ ہے کہ بھی بھی کسی مسلہ میں ہمہ جہتی کا مکمل طور پر پایا جاناممکن نہیں ہوتا۔ چنا نچہ اس ذیل میں موافق ومخالف ہر طرح کے حالات سے سابقہ پڑنے کا اندیشہ ہے۔ جب تک ماحول کوان مسائل کے بحوزہ حل کے لیے ساز گارنہ بنایا جائے گاہمہ جہتی کا حصول ممکن نہ ہوگا۔ ان اجتماعی مسائل کی تین اقسام ہو کہتی ہیں جن پرغور دفکر کے بعد فقہ کو ضروریات زندگی سے ہم آہنگ بنانا پڑے گا۔ وہ تین اقسام درج ذیل ہیں:

(۱) حکم اصولی اورکلی شکل میں موجود ہے لیکن حالات کی تبدیلی کی بناپراس کے موقع وُکل میں تبدیلی لازمی بن گئی ہے۔ ۲) حکم موجود ہے لیکن اس پڑمل درآ مدیے قومی وملی نقصان کا یقین ہے یا حالات وصلحت بدل جانے کی وجہ سے اب اس کا اصل مقصد فوت ہورہا ہے۔

(۳) زمانہ کی کروٹوں اور ضرورتوں نے نئے حالات ومسائل پیدا کردیئے ہیں جن کا تذکرہ''فقہ' میں نہیں ہے۔لیکن اصولی اورعمومی رنگ میں ہدایت الہٰی ان سب کو شامل ہے۔ (۱۴

ان میں سے ہرایک کی مولانانے نشر کے بھی فرمائی ہے اوران کی مثالیں بھی بیان فرمائی ہیں۔ چنا نچہان اجتماعی مسائل کی پہلی قتم کی مثال دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

<sup>دوظ</sup>لم کے پیانہ کی تشکیل ہر دور میں معاشرتی زندگی اوراس کے معیار کے لحاظ سے ہوگی۔اس بنا پرخق اور محنت سے متعلق قوانین میں موجودہ معیار نظرانداز نہ ہونا چاہیے ورنیظلم سے تحفظ کی کوئی حنانت نہ ہوگی۔اس سلسلہ کی چند بنیادی یا تیں یہ ہی:

(الف) محنت اورسر مایید کے درمیان تعلق کی نوعیت آقا اور غلام جیسی نہیں بلکہ برا درانہ اور مساویا نہ ہو۔ (ب) محنت کا ثمر ہ اتنا ملنا جاہتے کہ ضرور کی اخراجات کی حد تک معاثی سطح میں زیادہ تفاوت نہ رہے۔ (ج) محنت کش طبقہ پر اتنا بوجھ نہ ڈالا جائے جو اس کی بر داشت سے زیادہ ہویا اس کو انتہائی مشقت جھیلنی پڑے۔وقت اور کا م دونوں میں اس کا لحاظ رکھنا ضرور کی ہے۔

( د ) تنحواہ اوراجرت کے علاوہ حتی الا مکان منافع میں شرکت کی بھی کو کی صورت نکالنا چاہیے۔''( ۱۵ )

اجتماعی مسائل کی دوسری قشم عظم کے موجود ہونے کے باوجود اس پڑعمل کرنے سے قومی وملی نقصان کا خدشہ ہوتو اس صورت میں مولا ناامیٹیؓ کے نزدیک ہدایت الہٰی نے تنظیم وتقشیم کے معاملہ میں مقصد پرزیادہ زور دیا اور طریق کار میں حسب معمول موقع وکل کے لحاظ سے گنجائش رکھی ہے۔مقصد یہ کہ اللہ کی مخلوق کورزق حلال میسر ہواور اس کی ضرور تیں عدل وانصاف کے ساتھ پوری ہوں۔ نیز تنظیم وتقسیم میں شخصیص وترجیح کی غیر فطری کو کی صورت نہ پیدا کی جائے۔(۱۲) مولا ناتقی ایٹیؓ اجتماعی مسائل کی دوسری قسم کے حوالے سے لکھتے ہیں:

| جولائی-دسمبر ۲۱+۲ء                  | ¢                                                        | ششمابی علمی دختیق مجلّه-العرفان             |
|-------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ئے کارلانے کی جدوجہد برابر          | اگر مذکورہ تصور ٹھیک ٹھیک سمودیا گیااوراس کو برو         | ·'مسائل کی تر تیب وند وین میں               |
| ) جائے گی اور دوسری طرف             | و''روٹی اور ملکیت'' کے وحشا نہ تصور سے نجات مل           | جاری رہی تو ایک طرف انسان ک                 |
|                                     | ادکی کوئی تنجائش نہ باقی رہے گی۔''(۷۷)                   | <sup>د</sup> ملکیت''کی آ ڑمیں جورواستید     |
| کے بعد تجارت وزراعت کے بہت          | نے بیہ بیان فرمائی ہے کہ سرماریہ اور زمین کی نٹی تنظیم ۔ | تیسری قشم کی مثال مولا ناامینیؓ ۔           |
| مقصد میں ناکام رہیں گی۔اس بناپر     | کی تشریحات اور جزئی تفصیلات بڑی حد تک ایپز               | ے مسائل ایسے ہوں <sup>کے ج</sup> ن میں فقہا |
|                                     | ی نئی تر تیب و تد دین کرنی ہوگی۔(۱۸)                     | لازمى طوريے نئى تنظيم كے مطابق مسائل        |
| ی کاوشوں کاعمومی جائزہ پیش کیاجا تا | برمسائل پرقلم اٹھایا ہےتا ہم ذیل میں ان کی چندفکر ک      | ويسے تومولانانے بہت سے جد يا                |
|                                     | ت کا کچھا ندازہ لگایا جا سکتا ہے۔                        | ہےجس سےان کی فقہی داجتہا دی بصیر یہ         |

(۱)سود کامسکه

موجودہ دور میں مالیاتی نظام بہت وسیع اور پُر بیخ ہو چکا ہے جس کی بنا پر بہت سے معاشی واقتصادی مسائل پیدا ہو گئے ہیں۔ چنانچ اس حوالہ سے کوئی متوازن اور معتدل راہ نکا لئے کی ضرورت شدت اغتیار کرتی جارہی ہے۔ مولا نا ایٹی ؓ نے زدیک موجودہ اقتصادی نظام بڑی حدتک' سود' پر قائم ہے جس کو یک بیک ختم کر دینا یقیناً دشواری اور بظاہر مالی خسارہ کابا عث ہے۔ (۱۹) لیکن اس کے ساتھ بیثابت کرنے سے بھی کہ مروجہ سودہ نہیں ہے جو رسول اللہ میں بنا پر مالی خسارہ کابا عث ہے۔ شریعت نے منع کیا ہے۔ نہ سود کا مسلم کل ہوتا ہے اور نداس کے معز اثرات ہی سے نجا رسامتی ہے۔ اس کی شیخ صورت میں ہ شریعت نے منع کیا ہے۔ نہ سود کا مسلم کل ہوتا ہے اور نداس کے معز اثرات ہی سے نجات ملتی ہے۔ اس کی شیخ صورت میں کہ کاروباری معاملات پرغور کیا جائے اور رفتہ اس کی متوازن صورت پیدا کی جائے۔ پھر کی جائے۔ پھر بین الاقوا می کاروباری معاملات پرغور کیا جائے اور رفتہ اس کی متوازن صورت پیدا کی جائے۔ سود کی جائے۔ پھر بین الاقوا می ایں بھی ہے کہ جو سودی کاروبار چل رہے ہیں۔ دیا نتداری کے ساتھ ان پر قابو پانے کی جدوجہد کی جائے۔ پھر بین الاقوا می کاروباری معاملات پرغور کیا جائے اور رفتہ اس کی متوازن صورت پیدا کی جائے۔ سود کے اس پور نظام میں اگر کوئی پہلو ایں بھی ہے کہ جو سودی کاروبار چل رہے ہیں۔ ہوتا تو نصوصِ شرعیہ کی روشنی میں اس کو سود سے خارج کی بیاد میں اگر کوئی پہلو کاروباری معاملات پرغور کیا جائے اور زفتہ اس کی متوازن صورت پیدا کی جائے۔ سود کی سی پھر بیا ہو رے نظام میں اگر کوئی پہلو ایں بھی ہے کہ رہم کی انٹر سٹ' اور' انشورنس' وغیرہ کے مسائل میں بھی ہدایتِ الٰ پی کی روشنی میں چور کر نے کی ضرورت ہو کہ ایں نے فوائد دفتھانا ت کے پیش نظر کس حدیک انہیں '' قبول' اور کہ جل انہیں نظر انداز کیا جا سکت ہے۔ (۲۱) مولا نا میں تی کی ہو ہو کی دفتی بیں نظر انداز کی خان میں تا ہوں کی میں ہو ہو کی ہو ہوں کی دونتی میں خور کی میں میں نظر انداز کیا جا سکتا ہے۔ (۲۱) مولا نا میں تی تی تو تیں نظر انداز کی جا سکت ہے۔ (۲۱) مولا نا میں تی تیں تکی خون کی دفتی بیں نظر انداز کیا جا سکت ہے۔ (۲۲) مولا نا میں تی تو تیں دون کی دفتی ہوں نا ہ میں ہو تی خوں کی دوست کی ہو تیں نے پی تو کی ہو کی ہو تی ہو تا ہ ہو تی ہو کی ہو کی ہو تی ہو کی ہو ہو کی ہو ہو کی ہو کی ہو کی ہو تی ہو کی ہو کی ہو کی ہو

'' دراصل'' سود'' کے اثرات صالح معاشرہ میں نہایت دور رس ہیں اس لیے بہت سوچ سمجھ کر بتدریج قدم اٹھانے کی ضرورت ہوگی۔''(۲۲)

(۲) سٹھ **بازی کامسکل**ہ سٹہ بازی دراصل مستقبل کی سودابازی ہے جس میں دوفریق محض تخمین وانداز ہ ہے قیمتوں کے گھٹے اور بڑھنے پر معاملہ کرتے ہیں۔ یعنی ایک فریق کا اندازہ آئندہ قیمت بڑھنے کا ہوتا ہے اور دوسرے کا اندازہ آئندہ قیمت گھٹے کا ہوتا ہے۔ پھر

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء                   | <b>é49</b>                                                                      | مجلّه-العرفان                     | ششمابي علمي وتحقيق     |
|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------|
| صان کا فیصلہ غائب سودے پر قبضہ کے    | پس میں ایک معامدہ کرتے می <sup>ں ج</sup> س میں <sup>ن</sup> فع ونق <sup>ے</sup> | نے انداز ہ کو بنیا دبنا کر آ      | دونوں اپنے ا <u>پ</u>  |
| ) کو قیمت کے فرق کی نسبت سے نفع ہوتا | ے کے بعد <sup>ج</sup> س شخص کا اندازہ صحیح ثابت ہوتا ہے اس                      | - چنانچه <i>مد</i> ت گزر <u>ن</u> | بغير كرلياجا تاب       |
| ہے۔(۲۲) قیمت کے کم اورزیادہ ہونے     | ،اس کواسی نسبت سے نقصان بر داشت کر نا پڑتا۔                                     | از ہ غلط ثاب <i>ت ہوتا ہے</i>     | ہےاورجس کااند          |
|                                      | ت میں بھی ہوتا ہے۔                                                              | اطرح خصص اور تمسكا                | كااندازهاشياءكي        |
| کات بیان فرمائے ہیں:                 | اردیا ہے۔ نیز اپنے قول کی دلیل میں درج ذیل ن                                    | لحسثه بازی کونا جائز قرا          | مولانا _               |
|                                      | رکے بدلہ ہے۔                                                                    | بیادهارکی بیع ادها                | (1)                    |
|                                      | ئس پرعملاً یا قانوناًاب تک فبضهٰ ہیں ہے۔                                        | اس چیز کی بیع ہے <sup>ج</sup>     | (2)                    |
|                                      | داپنے ضمان میں نہیں ہے۔<br>د                                                    | اس پر نفع لینا ہے جو              | (3)                    |
|                                      | ہل محض تخمین واندازہ کی سودابازی ہے۔                                            | فصل آنے سے پیر                    | (4)                    |
|                                      | ، غیر معمولی خطرات مول لیتا ہے۔                                                 | ایک فریق اس میں                   | (5)                    |
| ئى جاتى ہے۔                          | ی، ذخیرهاندوزی اور ناجا ئزاستحصال کی ذہنیت پا                                   | اس میں اجارہ دار د                | (6)                    |
| ی گزرچکی ہے۔<br>پ                    | یاں پائی جاتی ہے جو ماہرین معاشیات کی آراء میر                                  | وهتمام اخلاقى خرابر               | (7)                    |
| ق پر پڑتا ہے۔(۲۴ <sup>۴</sup> )      | تی بحران کاباعث ہوتا ہے جس کابالواسطہا ثرا خلان                                 | ىيەبر ى حدتك ماليا                | (8)                    |
|                                      |                                                                                 | ۔<br>ایکیچینج کا مسئلہ            | (۳) اسٹاک              |
| روباركرتا ب-اسكاتعلق مشتر كهسرمايدكي | ۔<br>لہتے ہیں جوصص وتمسکات کی خرید دفر دخت کا کار                               | بیچینجاس''اداره'' کو ک            | اسٹاک آ                |
| ا پناسر مایدلگاتے ہیں پھراس کی وسعت  | بنی) میں ابتداء کم از کم سات افراد ہوتے ہیں جوا                                 | کې<br>(۲۵)اس اداره (کمپ           | سمپنی سے ہے۔           |
| ی کرتی ہے۔                           | بن سکتے ہیں۔ یہ کمپنی دوطریقوں سے سرمایہ حاصل                                   | ے افراداس کا حصہ؛                 | کے پیش نظر بہ <b>ت</b> |
|                                      | Sh; کی ہے۔ یعنی لوگ کمپنی میں حصہ دار بننے ۔                                    |                                   |                        |

میں حصہ ڈالتے ہیں۔مثال کے طور پراگر کسی تمپنی کے سو صص ہیں تو ہڑ مخص اس کے ۲۰ حصے خرید کران کا مالک بن سکتا ہے اور سمپنی کے فقع نقصان میں برابر کا شریک ہوتا ہے۔

(ب) سرمایہ حاصل کرنے کی دوسری قتم تمسکات (Bond) کی ہے۔ اس میں کمپنی کاروبار چلانے کے لیے قرض لیتی ہے جس پرانہیں سود کی ایک خاص شرح بھی ادا کرتی ہے۔ کمپنی لوگوں سے رقم لے کر انہیں چند مہینوں کالا پنچ دے کرا یک کاغذ کا <sup>ع</sup>کڑا پکڑا دیتی ہے جوان کی رقم کے قائم مقام ہوتا ہے۔ اس مدت میں اگر انہیں دی گئی لاپنچ کے مطابق انعام نگل آتا ہے تو وہ اس کے مالک بن جاتے ہیں اور اگر انعام نہیں نکلتا تو دہا پنی رقم واپس لینے بے بجاز ہوتے ہیں۔ حصص اور تمسکات میں درج ذیل فرق ہوتا ہے:

| جولائی-دیمبر ۲۰۱۲ء                                               | ¢§                                                            | ششماہی علمی <del>ف</del> تحقیق مجلّہ-العرفان               |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                                                  | نی کا حصہ دارہوتا ہے جبکہ تمسکات میں ایسانہیں:                |                                                            |
| مص کے ما لک کو بعد میں ۔                                         | کات کے مالک کوادا ٹیگی پہلے کی جاتی ہےاور حص                  | ۲) کمپنی اگرختم ہونے لگے تو تمسر                           |
| مرما بيحفوظ ہوتا ہے۔                                             | ت زیادہ حفوظ شمجھے جاتے ہیں کیونکہ اس میں یہ                  | (۳) خصص کے مقابلے میں تمسکا                                |
| ینا کرتے ہیں جبکہ تمسکات میں ما لک کو                            | کےلحاظ سے نفع ونقصان میں بھی کمی بیشی کا سام                  | (۴) جھص کے مالک کمی بیشی ۔                                 |
|                                                                  | مدنی کنتی ہی ہو۔                                              | مقرره شرح سود سےزیادہ نہیں ملتا ۔خواہ آ                    |
| ،<br>یا ہیں۔جن میں سے چندا یک بیہ میں:                           | چیج کے اس نظام میں بہت سی خرابیاں پائی جاتی                   | مولاناامینیؓ کےزد یک اسٹاک الج                             |
| وبالكليه نظراندازكرديتاہے۔                                       | ں صرف اپنے مفادکو مدنظرر کھتا اور مشتر کہ مفادکو              | (۱)خرید دفروخت کے وقت ہر شخط                               |
| ملەجارى رېتاہے۔                                                  | (ادھار ) پرچکتی ہیں <sup>ج</sup> س کی بنا پر ہمیشہ سود کا سلس | ۲) پیکمپنیاں بڑی حد تک قرض(                                |
| ) سےامارت وغربت میں توازن برقرار                                 | رُ <sup>ی</sup> قتی اور سرما بیا یک طبقہ میں محدود رہتا ہے جس | (۳)اس نظام سےاجارہ داری بڑ                                 |
|                                                                  |                                                               | ر کھنے کی صورت نہیں رہ جاتی ۔                              |
| <sup>ی</sup> پیس رکھتا ہے،خواہ بازار کا بھاؤ گھٹے یا             | نی طبقہا کھرآتا ہے جو صرف اپنے کمیشن سے د                     | (۴) دلالوں کاایک پیشہ ور درمیا                             |
|                                                                  |                                                               | (۲۲)*                                                      |
|                                                                  | اپنے دلائل میں مغربی مبصرین کی بھی بہت <sup>ہ</sup> ی آ       |                                                            |
| راردیاہے۔مولانا کے زدیک اس نظام                                  | ز خرابیوں کے تفصیلی ذکر کے بعداس کونا جائز قر                 | برائیوں کا ذکرہے۔ پھراس نظام کی تمام ت                     |
|                                                                  |                                                               | کوناجائز قراردیےجانے کی مندرجہ ذیل                         |
| ہوتے ہیں لیکن بیلوگ بھی دھو کہ دے کر                             | صہ داروں کے امین اوران کے مفاد کے محافظ                       | (الف) کمپنی کےڈائر یکٹر ومنیجر ح                           |
|                                                                  |                                                               | حصہ داروں سے ناجائز فائدہ حاصل کر نے                       |
| ۔ پیرکر کے یااحتکار <sup>وخ</sup> مین کے ذریعہ زیادہ             | <sup>ے ج</sup> ن کوزیادہ واقفیت ہوتی ہے وہ فرضی طور پرخر      |                                                            |
|                                                                  | دوسرے حصہداروں کی حق تلفی ہوتی ہے۔                            |                                                            |
| ء پرچن تلفی دهو که دبهی اور نا جائز استحصال                      | یں کی ایک کثیر تعداد شریک ہوتی ہے۔اس بنا                      |                                                            |
|                                                                  |                                                               | وغيره كوكاروبارى حلقه ميں برانہيں شمجھا جا                 |
| غ دیتی اورتمسک کے صرافوں کوجنم دیتی                              | قع (بالواسطه)مستقتبل کے خمینی کاروبارکوفرور                   | ( د)خصص کی انتقال پذیری کی تو                              |
| t.                                                               |                                                               | ہےجن کےاثرات نہایت دوررس اور ہم<br>م                       |
| ) میں حق <sup>ت تل</sup> فی کا باعث م <sup>ن</sup> تی ہے جیسا کہ | فض صورتوں میں جہالت پیدا کرتی اور بعض                         |                                                            |
|                                                                  |                                                               | <sup>د</sup> ترجیحی <sup>،</sup> کی بعض شکلوں میں ہوتا ہے۔ |

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء             | ÷                                                | ششها،ی علمی و <del>ت</del> حقیقی مجلّه-العرفان |
|--------------------------------|--------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| وتاہے۔                         | اخلاقی حس کوشیس پینچتی ہےاوراجتماعی مفاد مجروح ہ | ( <sup>س</sup> ) باربار <i>صص</i> ک منتقل سے   |
| تے ہیں۔نقصان سےان کا کوئی تعلق | نے نفع میں شریک ہوتے ہیں''سود'' کے مستحق ہو۔     | (ص) تمسکات کے مالک صرف                         |
|                                |                                                  | نہیں ہوتا۔                                     |

(ط) تمسکات کی خرید وفر وخت کرنے والے ہر وقت ایک دوسرے کو دھو کہ دینے کی کوشش میں رہتے ہیں اوران کی قمار بازی میں بہت کچھ غیر پیداواری محنت صرف کرتے ہیں جس کو ماہر ین معاشیات نے چوری کرنے اور بھیک مانگنے والوں کی محنت سے تشبیہ دی ہے۔ یہ کاروبار چند چالاک و چالباز قشم کے دلالوں میں محدود ہو گیا ہے جو کمیشن حاصل کرنے کے لیے ہو تشم کی غلط شہرت و جائز ونا جائز سے در اینے نہیں کرتے۔(۲۷)

چونکہ اسٹاک ایکی پینچ کا مسئلہ ایک بدیہی امرہے جس سے صرف نظر کرنا دور حاضر میں ممکن نہیں ہے۔اس لیے ریہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیااس کی کوئی صورت ایسی بھی ہے جوشر عی لحاظ سے بھی درست ہوا دراس میں لوگوں کو سکون بھی ہو؟ تو مولا ناامیٹی نے اس حوالہ سے مندرجہ ذیل تجاویز دی ہیں کہ اگر ان پڑمل ہوجائے تو اسٹاک ایکیچینج کے نظام میں کوئی شرعی قباحت نہیں پائی جائے گی اور بینظام لوگوں کو مساویا نہ طرز پرنفن پہنچانے کاباعث بنے گا۔وہ تجاویز سے ہیں:

(1) واسطوں کو کم کیا جائے جس کی صورت ہیہ ہے کہ شرکت ومضاربت کی بنیادوں پر مشتر کہ کمپنیوں کے لیے قواعد وضوابط مقرر کیے جائیں جس میں کسی ایک مسلک کی پیروی ضروری نہیں ہے۔ بلکہ ہر فقہی مسلک اور اصول وکلیات سے استفادہ کی گنجائش ہے۔ نیز اجتہاد کے ذریعہ قوانین وضع کرنے کی اجازت ہے۔ .

**(۲)** حصص کی منتقلی کا نظام<sup>خت</sup>م کیا جائے کہ اس کے بغیر دوسروں کی حق تلفی اوران کے ساتھ ظلم وزیادتی سے نجات ملنی مشکل ہے۔

(۳) تقسیم کی جہالت دور کی جائے۔اس طرح کہ بڑے حصوں کومحدود سے محدود تر کردیا جائے اور مختلف قشم کے جسے بند کر کے زیادہ مقدار میں ایک قشم کے چھوٹے حصے جاری کیے جائیں تا کہ عوام کو زیادہ فائدہ پہنچ سکے۔

(۴) تمسکات کا اجراء بند کردیاجائے تا کہ اس کے بغیرا دھارا ورسود کا سلسلہ نہ ختم ہو سکے گا۔ اس کے بجائے کا روباری اغراض کے لیے حکومت سرکاری خزانہ سے لوگوں کو قرض دے تا کہ وہ کمپنی کے کا روبار میں شرکت کرکے حصے خرید سکیں ۔حکومت مقررہ قواعد دضوالط کے مطابق اسی قرض کے نفعہ دفقصان دونوں میں کمی وہیشی کے ساتھ تقسیم کر کے شریک ہو سکتی ہے۔

(۵) دلالوں کا پیشہ در درمیانی طبقہ ختم کیا جائے اگر کاروبار چلانے کے لیے پھی شیر کاروں کی ضرورت ہوتو ان کو قانونی واخلاقی ضابطوں کا زیادہ سے زیادہ پابند ہنایا جائے۔(۲۸)

مولا نا میٹی کی بیان کردہ تجاویز پرا گرچہ ابتداً کچھ مشکلات پیش آئیں گی لیکن وقت کے ساتھ ساتھ یہ مشکلات لوگوں ک اجتماعی سہولت اور نفع میں تبدیل ہوجائیں گی۔ نیز بیتجاویز صرف اسلامی مما لک ہی کے لیے نہیں بلکہ غیر اسلامی مما لک کے لیے

علامہابن عابدین (۱۸۳۷ء۔۷۸۴ء) نے سوکرہ (بحری بیمہ کی ایک شکل) کودارالحرب میں جائز اور دارالاسلام میں ناجائز قرار دیا ہے۔ (۳۲) مصر کے مشہور فقیہ ڈاکٹر محمد یوسف موتیٰ (۱۹۶۳ء۔۱۸۹۹ء) کے نز دیک اگر بیمہ زندگی کو باہمی

ششاہی علمی دخیقی مجلّہ-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء تعاون کی ایک شکل قرار دے دیا جائے اور اس برسود نہ لیا جائے توبیہ جائز ہے۔ (۳۳) اسی طرح شیخ عبدالمنع ٹرنے پرائیویٹ ہیمہ کمپنیوں سے بیمہ کونا جائز اور حکومت کی قائم کردہ پنظیموں سے بیمہ کوجائز قرار دیا ہے۔ (۳۲۴) جس طرح بیمہ کونا جائز قرار دینے والوں کی کافی تعداد ہےا سی طرح اس کے جواز کے قائل فقہاء کی بھی کافی تعداد ہے۔ چنانچہ مصر کے نامور فقیہ مفتی حمد عبد ہؓ نے بیمہ کوعقد مضاربت پر قیاس کر کے حائز قرار دیا ہے۔ (۳۵)عبدالرحن عیساتیؓ نے بھی بوجوہ بیمہ کے جواز پرفتویٰ دیا ہے۔(۳۲) اسی طرح ڈاکٹر مصطفیٰ احمہ زرقاً بھی بیمہ کے جواز کے قائل ہیں اور اس پران کے بڑے مضبوط دلائل ہیں۔(۳۷) جبکہ شیخ ابوز ہر ؓ کے نز دیک اگر حکومت اپنے ملاز مین وکار کنوں کے درمیان بہ نظام قائم کرے توجائز ہےاوراگر ہیمہ کمپنیوں سے کر بے تو ناجائز ہے۔(۳۸ )روس کے مشہورعالم اورمولا ناعبیداللّدسندھی کے شاگردعلا مہ موتی حاراللَّدْ في بيمه كوناصرف حائز بلكه تتحسن قرارد بإ ہے۔ (۳۹) وہ طبقہ جو بیمہ کےعدم جواز کا قائل ہے مندرجہ ذیل وجوہ سےاپنے دلائل اخذ کرتے ہوئے اسے نا جائز قرار دیتا ہے : (۱)اس میں جوا پایا جاتا ہے کہ بیمہ دارمثلاً وہ روپیہ کی ایک قسط ادا کرنے کے بعد انتقال کرجائے تو اس کے ورثاء یا نامزدگان زربیمہ کی پوری رقم یانے کے مشتحق ہوتے ہیں جوجوئے کی ایک شکل ہے۔ (۲)اس میں سود پایاجا تا ہے کہ اقساط کی شکل میں جس قدر رقم ادا کی جاتی ہے زربیمہ کی شکل میں اس سے زائد کی واپسی ہوتی ہے۔ (۳) بعض صورتوں میں بیمہ دار کی رقم سوخت ہوجاتی ہے اور بعض میں ادا کی ہوئی رقم ہے کم واپس ملتی ہے۔ (۴) ایک معاملہ میں دومعاملہ (۱) ہیمہ دار کا معاملہ (۲) ورثاء یا نامزدگان کا معاملہ کی شکل پائی جاتی ہے جس کی ممانعت - 7-(۵) قانون میراث کی مخالفت یائی جاتی ہے کیونکہ نامزدگان کے لیے ضروری نہیں ہے کہ وہ وارث ہی ہوں۔ غیر وارث بھی ہوتے ہیں۔(۴۰) (۲) بیمہ میں تقدیرالی سے مقابلہ ہے۔ (۷) بیمہ میں دھو کہ یا یا جاتا ہے۔ (۸) بیمہ میں جہالت یائی جاتی ہے۔<sup>(۴۱)</sup> مفتى سيدساح الدين كاكاخيل بيمهه كے ناحائز ہونے اوراس كى معاشرتى واخلاقى قماحتوں پر بحث كرتے ہوئے لکھتے ہیں: '' در حقیقت اس ذہنیت سے معاشرہ میں بہت سی اخلاقی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں اور اجتماعی طور پر ملک کی معیشت کانظام متوازن اور عادلا نہ ہیں رہتا۔ یہ یسر کے ساتھ محض قسمت کی باوری سے اکتساب مال کا حذبہ محرکہ علت حرمت ہےاور بیمہ میں یہی کچھ پیش نظر ہوتا ہے۔'( ۴۲)

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء                        | ¢                                                    | ششماہی علمی <sup>و</sup> تحقیق مجلّہ-العرفان |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
|                                           | دہ کے دلائل ہیں اور وہ گروہ بیمہ پر کیے گئے ا        |                                              |
|                                           | يل ميں:                                              | استوارکرتاہے۔اس طبقہ کے دلائل درج ذ          |
| يہوتا ہے۔                                 | ہیدا ہوتی ہےاور بیمہ سے امان واطمینان حاصل           | (۱)جواہے بےاطمینانی و پریشانی پ              |
| ،رہن کا کوئی تعلق نہیں ہے۔                | ابہت نہیں ہے نیز بیمہ کے جو <b>نو</b> ا کد ہیں ان سے | (۲)رہن کی کسی قتم سے بیمیہ کی مشا            |
| ظت کی صفانت نہیں ہوتی بلکہ نقصان کی       | ء پزہیں کہ بیمہ میں حادثات وخطرات سے حفا             | (۳) تقدریالہی سے مقابلہ اس بنا               |
|                                           |                                                      | تلافی کی ضانت ہوتی ہے۔                       |
| لرف خسارہ ہو بیمہ کے نظام میں مجموعی      | جن میں اتفا قاًایک طرف فائدہ اور دوسری ط             | (۲۷) دهو که کی و ه شکلیں ممنوع ہیں           |
|                                           |                                                      | حیثیت سےایی شکلیں نہیں پائی جاتی ہیں۔        |
| کے نا <b>ف</b> ز ہونے میں رکاوٹ پیدا کرے۔ | فاسد کرتی بلکہ وہ جہالت کرتی ہے جومعاملہ۔            | (۵) ہوشم کی جہالت معاملہ کونہیں ذ            |
|                                           | ب سے بیہ معاملہ نافذ نہ ہو سکے۔ (۳۳)                 | بيمه ميں ايسى كو ئى جہالت نہيں پائى جاتى جس  |
| واز پردلیل قائم کی ہے۔ نیز لکھتے ہیں:     | م<br>عقود کے مشابہہ قراردیتے ہوئے اس کے ج            | ڈ اکٹر مصطفیٰ احمد زرقائے بیمہ کوقنہ ؟       |
| کے پیش نظر عقود ومعاملات کی نئی           | ں کرسکتا کہ بدلے ہوئے حالات ور بحانات ۔              | ''اس ہے کوئی سمجھدار آ دمی ا نکارنہیں        |
|                                           | ) <i>ونثرع حیثیت دینے کے لیے نثرع حدود و</i> قیود ک  | (r. <b>*</b> *                               |
| 1                                         | صے کو محفوظ کرنا ہے جو وقت ضرورت کام آ               |                                              |
| إحثأذ كرنہيں ہےاور فقہاء کوبھی اس سے      | ن وحدیث میں اس کے شرعی حکم سے متعلق صرا              | · · میٹی'' کارواج پایا جا تاہے۔چونکہ قرآل    |
|                                           | نیا دوں پر ہی تلاش کیا جا سکتا ہے۔مولا ناامین<br>ٹ   |                                              |
|                                           | قرآن وسنت میںصراحة ً ذکرنہیں ہے۔لاز <b>ک</b>         |                                              |
|                                           |                                                      | اجتهاد کی ضرورت ہو گی جس کی دوص              |
| یاس کیاجائے جونص صریح سے                  | یحمومی قواعد پرمنطبق کر کے کسی ایسی نظیر پر قب       |                                              |
|                                           |                                                      | ثابت ہو۔                                     |
| ، جوغير منصوص احکام ميں اجتها د           | فورکر کے ان طریقوں سے فائدہ اٹھایا جائے              | (ب) بیمہ کے مصالح ومفاسد پرغ                 |
|                                           |                                                      | کے لیے مقرر ہیں۔''(۴۵)                       |
|                                           | يېين:                                                | بیمهٔ اموال کی تین اقسام بیان کی گخ          |
|                                           | ۔<br>آگکابیمہ (3) حادثاتی بیمہ                       |                                              |
| ونکہ بحری بیمہ کے بغیر حفاظت سے مال       | عام ضرورت کے تحت میہ تیوں جا ئز ہیں۔ کیا             | مولانا کے نز دیک موجودہ دور میں              |

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان

لانے اور لے جانے کی کوئی شکل نہیں اور آگ کا بیمہ نیز حادثاتی بیمہ سے بغیر تلافی نقصان کی کوئی صورت نہیں ہے۔البتہ جن قسموں کا تعلق''ضرورت'' نے نہیں بلکہ محض نقیش یاجذ بہاقتذار کی تسکین سے ہے وہ جائز نہ ہوں گی۔مثلاً حسن و جمال، راگ راگنی اورالیکشن وغیرہ کا بیمہ (۴۶) جو کہ مغربی مما لک میں عام ہے۔اسی طرح بیمہ زندگی کی بھی تین اقسام بیان کی گئی ہیں: (۱) سالیا نہ بیمہ

(۲)لائف انشورنس پالیسی (۳)مسئولیاتی بیمہ

مولانا امیٹی کے نزدیک بیتنوں بھی عام ضرورت کے تحت جائز ہیں کیونکہ حادثات وخطرات میں مالی کفالت کا کوئی بندوبت نہیں ہے۔ (۲۷) مولانا ہیمۂ اموال اور بیمۂ زندگی پر ہونے والے اعتراضات کا بھی محاکمہ کرتے ہیں اور ٹھوں علمی انداز میں ان اعتراضات کے جوابات دیتے ہیں۔لیکن بیمہ کے جواز کے قائل ہونے کے باوجودان کو اس اہم مسئلہ کی تمام نزاکتوں کا کمل ادراک ہے۔ چنانچہ ککھتے ہیں:

''عام ضرورت کے تحت بیمہ جائز ہونے کے باوجود اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اب وہ مستقل کاروبار ہے جس کی ترتیب و تنظیم میں سرما بید اری کے ''جراثیم' سرایت ہیں ، اس بناء پر لاز می طور سے '' حکومت اسلامی' ساجی تحفظات کے تحت کفالت عامہ کی بہتر نظیم وجود میں لائے گی یا '' جراثیم' دورکر کے بیمہ کو ' اسلامی' بنائے گی۔' (۲۸) بیمہ کواسلامی بنانے کے لیے مولانا کے ذہن میں مکمل نقشہ ہے۔ ان سے مطابق بیمہ کو ' اسلامی' بناتے وقت حکومت کو م اختیار ہو گا کہ وہ بیمہ کی پرائیویٹ کمپنیاں باقی رکھے یا ان کی جگہ کار پوریش قائم کر ہے۔ لیکن جومما لک معاش کے اظ سے خود کفیل نہیں ہیں ( مثلاً ایشیائی وافر یقی مما لک) ان میں سر ما بیداری نظام تو ڑنے کے لیے ابتدائی مرحلہ میں لاز می طور سے پر ائیو بیٹ کمپنیوں کو شم کرنا ہو گا کہ اس کے بغیر موجودہ حالت میں اسلامی عدل و توازن پیدا ہو نے کی کوئی شکل نہیں ہے۔

''اسلامی کار پوریشن' میں سرکاری ملاز مین اور''سیاف ایمپلائیر'' (خود کاروبار کرنے والے) دونوں کا ہیمہ ہوگا۔ نیز اس کا دائر ہ ان صورتوں تک محدود نہ ہوگا جن میں انسان روزی کمانے سے قاصر ہوتا ہے۔ بلکہ مختلف ضرورتوں مکان ،تعلیم اور شادی کوبھی شامل ہوگا۔حکومت مجموعی سرما ہیکونفع بخش کا موں ( تجارت وغیرہ ) میں لگائے گی، جوسودی لین دین سے پاک ہوں گے اور مجموعی نفع کو حصہ رسترتشیم کرنے کی پابند نہ ہوگی۔ بلکہ لوگوں کی ضرورتیں پوری کرنے کی ذمہ دار ہوگی۔ (م

(۵) عورتوں کے حقوق کا مسئلہ

صنف نازک کا مسکلہ تاریخ کے ہر دور میں نازک رہا ہے اور دنیانے اکثر اس کے ساتھ بے انصافی کی ہے۔(۵۰) منجملہ دیگر معاملات کے اسلام کوموجودہ دور میں عورت کے حقوق کے حوالہ سے مغربی اور سیکولر طبقات کے طعن قشنیچ اور اعتر اضات کا سامنا ہے۔ حیرت کی بات ہیہ ہے کہ بیا عتر اض ان طبقات کی طرف سے + کیے جاتے ہیں جوخود ہمیشہ سے عورت کے حقوق کا

# 

ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان

استحصال کرتے رہے ہیں۔ بہر حال اسلام نے عورت کو جو حقوق دیے ہیں مسلم معاشرے میں اگران کا احتر ام پیدا ہو جائے اور وہ ٹھیک ٹھیک ادا کیے جانے لگیں تو وہ مسائل ہی شاید پیدا نہ ہوں جن کا حوالہ دے کر پورے اسلامی قانون ہی کو بدنا م اسے بدلنے کی کوشش کی جاتی ہے۔(۵۱) مولانا امیٹیؓ نے اس نازک مسئلہ پر بھی قلم اٹھایا ہے۔ وہ عورتوں کے حقوق کے زبر دست حامی ہیں ۔عورت کی مظلومیت پر مولانا کو بڑاغم ہے۔وہ لکھتے ہیں:

<sup>•••</sup> خواہ بیزمانہ کی شتم ظریفی ہو یاعورت کی فطری کمزوری کا نتیجہ کہ ہر دور میں اس کی قسمت کا فیصلہ مردوں کے ہاتھ میں رہا ہے اور وہی اپنے خود غرضا نہ اور نفس پر ستانہ جذبات کے مطابق اس سے متعلق جملہ مسائل طے کرتے رہے ہیں۔ اس کا بیرد ڈمل ہے کہ اب وہ آزاد ہوکر اپنا اصل مقام بھی چھوڑنے پر آمادہ ہے اور تمام حدود وقیود سے بے نیاز ہوکر نیا مقام تلاش کرنے میں سرگرداں ہے۔''(۵۲)

انسان کی از دواجی زندگی مردوعورت کے مساوی حقوق اور ذمہ داریوں سے تشکیل پاتی ہے اور زندگی کی تکمیل کے لیے دونوں ایک دوسرے کے محتاج ہیں۔موجودہ دور میں صنف نازک کے حوالے سے وہ کون سے مسائل ہیں جن پر از سرنو غور دخوض کی ضرورت ہے اس کی وضاحت مولا ناامینیؓ نے ایک اور جگہ فرمائی ہے:

"موجوده دنیان بهت سے ایسے" گوشے" پیدا کردیے ہیں کہ قیام و بقاء کی جدوجہد میں صنفِ نازک کا معاملہ بڑی حدتک " پر پنچ" بن گیا اور اس سے متعلق اجتماعی مسائل پراز سرنو نور وخوض کی ضرورت لاحق ہوگئی ہے۔ اس کی تعلیم وتر بیت کا علیحد ہا نظام ، معاشی ضروریات کی حد تک صنعت و حرفت کا بند و بست ، قومی و ملی خدمات کے لیے ہولتوں کی فراہمی دغیرہ قسم کے مسائل ایسے ہیں کہ جن کو ایک لیے بھی نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ البتہ ان مسائل کے حل میں " عفت وعصمت " کے گراں قدر اصول اور شرعی حدود و قدود کو ملحوظ رکھنا نہایت ضرور کی ہے و درنہ موجودہ دنیا کی طرح معز اثرات سے تحفظ کی کو کی حامات نہ ہوگی ۔ " (۵۳)

صنف نازک کے حوالہ سے ایک اور مسئلہ جسے اسلام کے خلاف منفی انداز میں اچھالا جاتا ہے وہ تعدداز دواج کا مسئلہ ہے۔ اسلام نے ایک مرد کو چارشادیوں کی اجازت دی ہے۔ اس کے اسباب کیا تھے اس پر بہت پچھ کھھا جاچکا ہے لیکن مولا ناامیٹی کی رائے اس حوالے سے بڑی منفر دہے۔ وہ لکھتے ہیں:

<sup>درج</sup>س طرح مصلحتین اور ضرورتیں اس قشم کی ہوتی ہیں کہایک سے زیادہ''شادی''لا زمی بنادی جائے اسی طرح ایسی مصرتیں اور ناگز ریےالتیں بھی ہوتی ہیں کہایک سے زیادہ شادی کی ممانعت کردی جائے۔''(۵۴)

(۲)ملکیتِ اراضی کامسَلہ

موجودہ دور میں ایک طرف تو سوشلز م کا نظر بیدملکیت اراضی ہے تو دوسری طرف سر ماید دارانہ نظر بید ملکیتِ اراضی ہے۔ دونوں نظاموں کے نظریات میں افراط وتفریط پائی جاتی ہے۔ایسے میں بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اسلام کا نظر بید ملکیتِ اراضی کیا

# **§**----**5**7----**§**

ہے۔مولا ناامینی کے نزدیک آج دنیا''مقصد'' کو چھوڑ کر ملکیت وعدم ملکیت کی بحث میں البھی ہوئی ہے۔انفرادی واجتماعی، عارضی ودائمی کی گتھیوں کو سلجھانے میں ایڑی چوٹی کا زورلگار ہی ہے۔حالانکہ آج سے صدیوں پہلے دادی' غیر ذی ذرع'' سے پوری دنیا کو جو پیغام دیا گیا تھا۔اس میں اس مسئلہ کو بہت عمد گی کے ساتھ حل کیا جاچکا ہے کہ ہر شے کا حقیقی مالک اللہ ہے اور ذرائع پیداوار اور مفاد عامہ کے لیے ہیں نہ کہ تنہا خوری کے لیے اور انسان کی حیثیت ''امین' کی ہے جس کو استعال اور انفاع کا حق دیا گیا ہے۔(۵۵)

مولانا کا موقف ہے کہ زمین کا حقیقی مالک اللہ ہے اور انسان کی حیثیت امین کی ہے۔ اسلام میں انفرادی اور اجتماعی ہر دو طرح کی ملکیت کی اجازت ہے۔ لیکن خلافتِ اسلامیہ کی موجودگی میں حکومت کو اس میں تصرف کا حق حاصل ہے۔ اپنی ساری رائے پر مولا نا بطور استشہاد حضرت عمر گلاوہ فیصلہ پیش کرتے ہیں جس میں انہوں نے عراق کی فتح کے موقع پر زمینوں کو تقسیم کرنے سے منع فر ما کر انہیں ان کے حقیقی مالکوں کے پاس رہنے کا حکم صادر فر مایا تھا۔ (۵۸) خلافت کے تصرفات کی حدود و قیود کیا ہیں؟ اس حوالہ سے مولا نا امیٹی ککھتے ہیں: خلافت کے تصرفات کی حدود و قیود کیا ہیں؟ اس حوالہ سے مولا نا امیٹی ککھتے ہیں: کو کی ضرورت نہیں پڑتی لیکن جب میہ مقصد فوت ہونے لگتا ہے تو خلافت اس وقت ہر تصرف کی عبار ہو تی ہے۔'(۵۷)

نیز جہاں خلافت محسوں کرےگی کہانفرادی اوراجتماعی مفاد با ہم ککرار ہے ہیں تو وہاں خلافت اجتماعی مفادکوتر جیح دینے ک مجاز ہوگی۔ چنا نچہ دہ لکھتے ہیں :

''چونکہ خلافت کے ہرتصرف میں ہر شخص کے ذاتی مفاد کا خیال رکھنا ضروری ہوتا ہے۔ اس لیے اس قسم کے تمام مواقع میں وہ ذاتی وانفرادی مفاد کا پورا پورالحاظ رکھتی ہے۔ البتہ انفرادی واجتماعی مفادات کے ظمراؤ کی شکل میں وہ اجتماعی مفاد کوتر جیح دیتی ہے۔'(۵۷)

ملکیت کے حوالے سے مولا ناامیٹی کے نظریات کا خلاصہ میہ ہے کہ زمین اللہ کی ملکیت ہے اور انسان کی حیثیت بطور امین کی ہے اور اس امانت میں وہ انفراد کی واجتماعی ہر دوطرح سے شریک ہے۔ نیز بوفت ضرورت خلافت کو بھی یہ چق حاصل ہے کہ وہ وسیع تر اجتماعی مفاد کے تحت زمین کے مالک کو اس کے حق سے محروم کردے لیکن سید بھی ضروری ہے کہ وہی حکومت اس نصرف کی مجاز ہوگی جوخلافت جیسی ذمہ داریاں قبول کرے، ہر حکومت اس کی مجاز نہیں ہے۔مولا ناامیٹی کی ان نظریات سے ایک طرف سوشلزم کے نظر یہ ملکیت کی محدودیت اور سطحیت سے نی جات ملتی ہے تو دوسری طرف میں ان نظریات سے افراط سے چھٹکا راملتا ہے۔ مسلمانوں کی موجودہ پسماندگی کی ایک وج<sup>ت</sup>علیم بھی ہے۔مولانا کوبھی اس کا بھر پورا حساس تھا۔ چنانچہ انہوں نے اس موضوع پربھی قلم اٹھایا ہے۔ان کے نز دیک مسلمانوں کی تعلیمی پسماندگی کی ایک وجتعلیم کوقدیم وجدید دوحصوں میں تقشیم کرنا ہے۔مولانا کے مطابق اسلام میں اس طرح کی کوئی تقسیم نہیں ہے۔اسلام دین و دنیا کے مجموعہ کا نام ہے۔اس لیے ہر وہ علم جو انسانیت کوفائدہ پہنچار ہا ہے۔وہ دین ہی کا حصہ ہے۔مولا نااس نظریق تیسیم پرافسوں کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''نہایت دکھ کے ساتھ کہنا ہڑتا ہے کہ یہ تصور مسلمانوں کو زندہ رہنے کے قابل نہیں بناسکتا۔لامحالہ ان کو متھی موجد

مدرسہ کی چاردیواری میں محدود ہونا پڑ ے گااور پھر بھی ان کی عزت وناموں کا سودا ہوتار ہے گا۔''(۵۹) مولانا کے نز دیک موجودہ دور میں تعلیم سے زیادہ اہم کا م تربیت کا ہے۔ان کے مطابق پہلے زمانہ میں جبکہ قوم میں زندگ کی صلاحیت تھی۔ معمولی جدود جہد سے بیکا مانجام پاجا تا تھا۔لیکن اب جبکہ قوم بڑی حد تک زوال کی آخری منزل پر پنچ گئ اس مسئلہ پراز سرنوغور کرنے کی ضرورت ہے۔ (۱۰) چنا نچہ آج دنیا جس برق رفتاری سے آگے بڑھر ہی جسلم دنیا کو اپنچ نظام تعلیم میں وسیع پیانہ پر تبدیلی کرنا ہوگی اور معاشر تی ترقی میں اپنا حصہ بٹانے کے لیے جدیدولوں کو بھی وہی درجہ دیا پڑے گا جوہدارت کی دیگر کہ خون کو حاصل ہے۔

# خلاصهء بحث

خلاصہء بحث ہیرکہ مولانا تقی امینی فقہ اسلامی سینٹکیل جدید کے نہ صرف داعی تصے بلکہ آپ نے ذرائع دستیاب نہ ہونے کے باوجود تن تہاعلمی خدمات سرانجام دیں، آپ نے سود، سٹہ بازی، سٹاک ایکیچینچ، بیمہ، ملکیت اراضی اور عور توں کی تعلیم جیسے مسائل پر قلم اٹھایا اور ان مسائل کے بعض اہم پہلوا جا گر کئے، نیز آپ نے فقہ اسلامی کی تشکیل جدید کے حوالے سے پھھ بنیا دی اصولوں کی نشاند ہی گی۔

جدید مسائل کے حوالے سے مولا نا کے فقہمی افکار میں یک گونہ اعتدال نظر آتا ہے جس کی امت مسلمہ کواس وقت سخت ضرورت ہے۔

آج ضرورت اس بات کی ہے کہ مولانانے اپنے عہداور خطے کے زمینی حقائق اور احتیاجات کو سامنے رکھ کر جن کلیدی اورا ہم اصولوں سے ہمیں روشناس کرایا ہے اُن سے عملی استفادہ کی راہیں نکالی جائیں اور جدید مسائل کے حل کے حوالے سے ان اصولوں سے فائد ہ اٹھا کر فقہ کی تشکیل جدید کا اہم کا م پورا کرنے کی طرف پیش رفت کی جائے۔

دورحاضر میں جبکہا یک طرف جدید مسائل کا مرحلہ در پیش ہے تو دوسری طرف اس کے حل کے حوالے سے افراط وتفریط پر بنی دومعاصر رویے بھی اسلام کی کوئی خدمت نہیں کرر ہے۔ان حالات میں مولا ناامیٹی جیسے بالغ نظراور دورجدید کے تفاضوں سے واقف فقہاء کی خدمات سے استفادہ از بس ضروری ہوجا تا ہے۔

\*\*\*\*\*\*

🗞 حوالہ جات وحواش 🗞 امین، محمد تقی، (س\_ن) اجتهاد، کرا چی قدیمی کتب خانه، ص:۳۶۵ (٢) ايضاً (۳) ایشا، ۳۲۹\_۳۲۵ (۳) ایضا، ص:۳۶۳ (۵) تهذيب الإخلاق (على گرْھ)، ج۲۳، شاره: ۲، فروري ۱۵۲-۹۰، ص:۱۵۲ (۲) امینی، محرتقی، اجتهاد، ص: ۷۷ ۳ (۷) ایشا، ۲۹۹ (۸) اینی، محرقتی، (س\_ن)اسلام اورجدید دور کے مسائل، کراچی، قدیمی کتب خانہ، ص٠٠١ (٩) ایضا، ص: ۹۸ (۱۰) سه مایی منهاج (اجتهاد)، جنوری ۱۹۸۳ء، لا ہور، مرکز تحقیق دیال شکھلا ئبر بری ، ص:۱۱ (۱۱) مینی، محرقتی، اسلام اورجد ید دور کے مسائل، ص: ۸۲ (۱۲) ایضاً، ص:۸۳ (۱۳) ايضاً م ۲۰\_۸۵ (۱۴) ایضاً میں: ۸۸ (١۵)ايضاً، ص: ٩١ (١٢)الضاً، ص:٩٣ (١٢) ايضاً، ص: ٩٨ (۱۸) امینی، محرققی، اجتهاد، ص:۲۹۲\_۲۹ (۱۹) امینی ، محد تقی ، اسلام اور جدید دور کے مسائل ، ص ۹۹: (۲۰) ایضاً، ص:۳۳ (۲۱) ایضاً، ص: ۲۷۱ (۲۲) ایضاً، ص: ۱۲۱\_۱۹ (۲۳) ایضاً، ص: ۱۳۸ (۲۴) ایضاً، ۳۳ ساس

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء | ¢60                                                | ششماہی علمی و محقیقی مجلّہ-العرفان       |
|--------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------|
|                    | (۲۷)ایضاً،ص: ۱۷۷_۲۱                                | (۲۵)ایشاً،ص:۱۶۲۱_۱۲۱                     |
|                    | (۲۸)ایشاً،ص:۱۹۰                                    | (۲۷)ایشاً،ص:۸۸۱                          |
| ص: ٩               | .ن)حاشيه عقد التأمين،مصطفى البابي الحلبي،          | (۲۹)مصطفى الزرقاء،دكتور، (س              |
|                    | سر،ج: ۱۱، شماره: ۵، ص: ۴۲۲،                        | (۳۰) مجله المحامة، (۳۵) مجله اع). مع     |
|                    | مصر ، ج:۳ ، شماره:۲ ، ص:۳۴ ،                       | مجله الشبان المسلمين، ( ۱۹۴۱ع).          |
| لامي، بيروت، دار   | (۹۸۸ اء).الفكر السامي في تاريخ الفقه الاسا         | (۱۳) الحجوى،محمد ابو الحسن،              |
|                    |                                                    | النفائس، ج: ۴۲، ص: ۲۳۲                   |
|                    | ين،(۲۹۹۲ء).رد المحتارعلي الدر المختار، بيروت دار   |                                          |
|                    | ،(٩٩٩٩ء).الاسلام والحياة،رياض، مكتبة الع           |                                          |
| ىيە،ص: ٩ • ٢       | لاسلام والشيوعيه، بيروت، دارالبشائرالإسلام         | (۳۴) عبد المنعم نمر، (+ ۹۹ اء)           |
|                    | مصر، ج: ۱۱، شماره: ۵، ص: ۲۷                        | (۳۵) مجله المحاماة، (۳۵) مجله اع).       |
|                    | التامين،مصر، المكتبة العلمية،ص: ١ ۴                | (۳۲) عبد الرحمن عيسي، (س.ن)              |
| 1 4                | .ن).عقد التأمين،مصطفى البابي الحلبي،ص:             | (۲۷) مصطفى الزرقاء،دكتور،(س              |
|                    |                                                    | (۳۸) ایضاً، ص: ۴۵                        |
| ،ص:۳۳              | مين الحياة وتأمين الاموال، رياض، دار الفلاح،       | (۳۹) موسى جارالله، (۷۹ م اء)تا           |
|                    | شاره:۲ چس:۲ ۳                                      | (۴۰)فکرونظر، (دسمبر ۱۹۸۵ء)۔ج:۲۳،         |
|                    | سائل جص:۲۱۲                                        | (۴۱) امینی، څرتقی،اسلام اورجد یددور کے م |
|                    | (۳۴) ایضاً مص: ۱۹۸_۱۹۷                             | (۴۲)ایضاً،ص:۹۰۹                          |
|                    | (۴۵)ایضاً،ص:۲۳۹                                    | (۴۴۴)ایضاً،ص:۲۴۸                         |
|                    | (۲۷)ايضاً                                          | (۴۶)ايضاً،ص:۲۵۷                          |
|                    |                                                    | (۴۸) امینی ،محرتقی ،اجتهاد ،ص: ۴۸۱       |
|                    | ج:۵، شاره:۲،ص:۱۲،                                  | (۴۹) تحقیقات اسلامی، (جون۲۸۹۱ء),         |
|                    | (۵۱)اییناً جن۲۸۲_۲۸۱                               | (۵۰)امینی بحریقی ،اجتهاد ،ص:۲۸۱          |
| 97:                | (۵۳)امینی، محرقتی، اسلام اور جدید دور کے مسائل ، ص | (۵۲)ایضاً،ص:۲۸۲                          |
|                    |                                                    | (۵۴)ایضاً،ص:۷۷                           |
|                    | ین نظام، کراچی مجلس نشریات اسلام، ص: ۴۲            | (۵۵)امینی، محر تقلی، (۱۹۹۷ء)اسلام کازر   |
|                    |                                                    |                                          |

## 

ششمابى علمى وتخقيقى مجلّه-العرفان (۵۲) امینی، څرتقی، اسلام اورجد پددور کے مسائل، ص: ۱۰۶ (۵۷) امینی ، محرقتی ، اسلام کا زرعی نظام ، ص: ۱۲۹ (۵۸) ایضاً مس: ۱۳۱ (۵۹)امینی محرقتی،اسلام اورجد ید دور کے مسائل ہص: ۳۲۰ ۔ ۳۳۹ (۲۰) امینی، محریقی، اجتهاد، ص:۲۷۲

\*\*\*\*

💊 مصادر دمراجع 🗞

(١) القرآن (۲) اینی ، محدیقی، (س\_ن) اجتهاد، کراچی، قدیمی کتب خانه (۳) اینی ، جرتق، (س\_ن) اسلام اورجد ید دور کے مسائل، کراچی، قد یکی کتب خانہ (۴) اینی محرقتی، (۱۹۹۷ء) اسلام کازر کی نظام، کراچی مجلس نشریات اسلام (۵) الحجوي،محمد ابو الحسن، (۹۸۸ اء)الفكر السامي في تاريخ الفقه الاسلامي،بيروت،دار النفائس (٢)شامي،محمد امين بن عمربن عابدين، (٢ ٩ ٩ ١ ء)رد المحتار على الدر المختار،بيروت،دارالفكر (2) عبد الرحمن عيسى، (س.ن) التامين، مصر، المكتبة العلمية (٨)عبد المنعم نمر، (• ٩٩ ١ء) الاسلام والشيوعية، بيروت، دار البشائر الاسلاميه (٩) محمد يوسف موسى، دكتور، (٩٩٩١ء) الاسلام و الحياة، رياض، مكتبة العبيكان (١٠) مصطفى الزرقاء، دكتور، (س. ن) عقد التأمين، مصطفى البابي الحلبي (١١)موسى جارالله، (٧٩ ٩ ١ ء)تامين الحياة وتأمين الاموال، رياض، دار الفلاح

(١٢) تحقيقات اسلامي، ايريل-جون (١٩٨٦ء)ج: ٥، شاره: ٢، (١٣) تهذيب الاخلاق (على گرْھ)، (فروري ٢٠١٣) ج ٣٢، شاره٢، (۱۴) فكرونظر، (اكتوبر \_ دسمبر ۱۹۸۵ء)ج:۲۳، شاره:۲۰ (۱۵) مجلة الشبان المسلمين، (۱۹۴۱ء)مصر، ج:٣، شماره: ٢ (١٢) مجله المحاماة، (٢٥ ٩ ١ء). مصر، ج: ١١، شماره: ٥ (۱۷) سه مایی، منهاج، لا هور، مرکز تحقیق دیال سنگه لائبر بری

ششهابی علمی <sup>و</sup>تحقیقی مجلّه-العرفان

ى وتحقيق مجلَّه-العرفان

تبرکات کی

🖧 ڈ اکٹر محمد عبدالعلی ا چکز ئی

#### Abstract

The legal status of seeking blessings (barakat) Lexically, barakat and tabarruk mean increase, blessedness and goodness. Technically, the words connot inward benefit and increase even if they are not outwardly apparent. At times something is short in quantity but it seems greater in amount due to baraka - The divine blessing, from the time of the Prophet(SAW) of Allah to date, the Muslims have been benefiting from the blessings of the righteous. Scores of verses from the Qur'an and traditions of the Holy Prophet(SAW) established the permissibility of seeking benefit from the pious. Traditions tell us that the Companions used to seek divine blessings through the perspiration of the Proghet(SAW) and anything associated with his person. The lives of the Muslim saints also enlighten us on the validity of seeking blessings from the relics of the pious predecessors.

Keywords: barakat, tabarruk, divine blessing, blessings of the righteous.

تبرك كامفهوم

برکت اور تبرک عربی زبان کے الفاظ میں، برکت کالغوی معنی زیادتی، نیک بختی اور خیر الہی کے ہیں، شرعی اصطلاح میں باطنی نفع اور زیادتی کو برکت کہا جاتا ہے اگر چہ ظاہر میں زیادتی نہ ہو، یعنی شرعی اعتبار سے برکت کا مفہوم ہیہے کہ''کوئی چیزا پنی قلت کے باوجود افادیت ونفع بخش ہونے میں زیادہ ثابت ہو۔''کچراسی سے تبرک ہے، یعنی کسی چیز سے برکت اور باطنی نفع حاصل کرنا۔ اما مراغب اصفہانی نے البو کھ کے معنی یوں بیان کئے ہیں: البو کھ کے معنی کسی شنع حاصل کرنا۔ ہیں، قرآن تحیم میں ہے: کَ فَعَتَ حُتَ عَلَیهِ مُ بَو کاتٍ مِنَ السَّماءِ وَ الارُضِ (۱)''ہم ان پر آسان اور زمین کی برکات کے درواز کے کھول دیتے۔' یہاں برکات سے مراد بارش کا پانی ہے اور چونکہ بارش کے پانی میں اس طرح خیر ثابت ہوتی ہے۔ اور خیر الہی چونکہ غیر محسوس طرح اس لیے بارش کو برکات سے تعبیر کیا جاتا ہے، المبارک ہروہ چیز جس میں خیر و برک سے کا جس

المريد فيسر وصدر / شعبه علوم اسلاميه، بلوچتان يو نيور شي، کوئنه

# **&**----**64**----**}**

ششماہی علمی و تحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

زیادتی محسوں ہوا سے مبارک (بابر کت) کہاجا تا ہے اور حدیث میں جومروی ہے لایے نقص مال من صدقةِ (۲)''صدقہ سے مال کم نہیں ہوتا، تواس سے بھی اسی طرف اشارہ کیا گیا ہے، ورنہ حسی نقصان حسی کی نفی نہیں ہے جیسا کہ بعض لوگوں نے اعتراض کیا ہے۔(۳)

حضوراكرم سَنْيَيَّهُ كدورت آج تكتمام الملحق تمرك بآثار الصالحين كقائل رب بي، الله تعالى كافرمان ب-وَقَالَ لَهُمُ نَبِيُّهُمُ اِنَّ ايَة مُلُكِهِ أَنُ يَّا تِيَكُمُ التَّابُوُتُ فِيُهِ سَكِيْنَةٌ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ الُ مُوسى وَالُ هُرُوُنَ تَحْمِلُهُ الْمَلِئِكَةُ (٣)

''اور کہا بنی اسرائیل سے ان کے نبی نے اس (طالوت) کی سلطنت کی نشانی ہیہ ہے کہ تمہارے پاس ایک صند وقم آیا ہے جس میں تمہارے ربّ کی طرف سے تسلی خاطر اور کچھ بڑی ہوئی چیزیں ہیں، ان میں سے جوموتی اور ہارون کی اولا دچھوڑ گڑی تھی ۔ اس کوفر شتے اُٹھائے ہوں گے۔''

مفسرین درجہ بالا آیات کے بارے میں بیان کیا کہ بنی اسرائیل میں ایک صندوق چلا آتا تھا، اس میں حضرت موتی علیہ السلام وغیر ہانباء کے تبرکات بتھے۔ بنی اسرائیل اس صندوق کولڑائی میں آگے رکھتے ،اللہ اس کی برکت سے فتخہ دیتا۔ یہ تبرکات کیا تھے؟

مفسرین نے یوں وضاحت کی ہے کہان سے مراد پھر کی وہ تختیاں ہیں، جوطور سینا پراللہ تعالی نے حضرت موئی کو دی تھیں یہ نیز ایک بوتل میں من(ایک قسم کی آسانی غذا جو بنی اسرائیل پر نازل ہوتی تھی) کھر کراس میں رکھ دیا گیا تھااور غالبًا حضرت موہی علیہ السلام کا دہ عصابھی اس صند دق کے اندرتھا، جواللہ کے عظیم الشان معجزات کا مظہر بناتھا۔( ۵ )

مفسرین دفقتهاء نے مندرجہ بالا آیت سے یوں استدلال کیا ہے کہ انبیاء وصالحین کے تبرکات یقیناً باذن اللّہ اہمیت وافادیت رکھتے ہیں، بشرطیکہ وہ واقعی تبرکات ہوں، جیسا کہ مولا نااشرف علی تھانوی نے پیش نظر آیت کے حوالے سے تبرک کے جواز پریوں استدلال کیا ہے:

> فیہ التبرک بآثار الصالحین. (۲) ''اس میںاصل ہےآ ثارصالحین سے برکت حاصل کرنے گی۔'' تفسیر مظہری میں اس مسئلہ کی یوں وضاحت کی گئی ہے:

ولاشك ان بذكر الله تعالى ورؤية اثار الصالحين من الانبياء واتباعهم تطمئن القلوب وتذهب عنها وساوس الشيطان. (८)

''اس میں شک نہیں ہے کہاللہ کاذ کر کرنے اورا نبیاءاوران کے پیروکاروں میں سے نیک لوگوں کے آثارد کیھنے سے دلوں کواطمینان ہوجا تا ہےاور شیطانی دسو سے جاتے رہتے ہیں۔'' ایسرالتفاسیر میں تبرکات کی یوں تحقیق کی ہے::

مشروعية التبرك بماجعله الله تعالى مباركًا والتبرك التماس البركة حسب بيان الرسول

ششما ہی علمی <sup>و</sup>تحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

صلى الله عليه وسلم وتعليمه. (٨) ···جس چیز کواللہ تعالی نے مبارک تُشہرایا ہے، اس سے برکت حاصل کر نامشروع ہے اور تبرک کا مطلب رسول ملتی تیز کے بیان اورتعلیم کے موافق برکت طلب کرنا ہے۔'' مذکورہ آیت کےعلاوہ دیگر قرآنی آبات سے بھی تبرکات کی اہمیت وا**فادیت واضح ہوتی ہے،مثلاً**: (1) إِذْهَبُوُا بِقَمِيْصِيْ هَٰذا فَا لَقُوُهُ عَلَى وَجُهِ آبِي يَاتِ بَصِيرًا . (9) ''(یوسف علیہالسلام نے کہا:)میرا بیکر نہ لےجا ڈادراس کومیرے باپ کے منہ پر ڈالو کہ چلاآ ئے آنکھوں ہے دیکھتا ہوا۔'' یہ کر نہ تاریخی حیثیت رکھتا تھا، جس وقت نمر ود نے حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کو ہر ہنہ کر کے آگ میں ڈالا ،اللہ تعالی نے ان کے پہننے کے لیئے جبرائیل علیہ السلام کے ذریعہ جنت کا کر تہ بھیجا، جس کوآپ نے پہنا تو وہ آگ بردوسلام بن گٹی۔ بیر کر تہ حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کی وفات کے بعد حضرت اسحاق علیہ السلام کے پاس رہا، اسحاق علیہ السلام کی وفات کے بعد حضرت یعقوب علیہ السلام کے پاس رہا، حضرت یعقوب علیہ السلام نے اس کوا یک متبرک شے کی حیثیت سے حضرت یوسف علیہ السلام کودے دیا تھا،حضرت یوسف علیہالسلام کے ماس برابرمحفوظ چلاآیا، یہاں تک کہ حضرت جبرئیل علیہالسلام کے مشورے سے آپ نے اسے اپنے والد کے پاس بھیج دیا۔ (۱۰) پھریہی قمیص لے کر برادران یوسف پرمشتمل قافلہ جب مصر سے نکلا تو اس کی خوشبومصر سے اڑھائی سومیل کے فاصلہ پر کنعان میں موجود حضرت یعقوت کے مشام حان کو معطر کرنے گی، جبیبا کہ ارشادیا ری تعالی ہے: وَلَمَّا فَصَلَتِ الْعِيْرُ قَالَ أَبُوُهُمُ إِنِّي لَاجِدُ رِيْحَ يُوْسُف. (١١) ''اور جب جداہوا قافلہ کہاان کے باپ نے، میں یا تاہوں بویوسف کی۔'' اور پھراسی کر ہے کو حضرت یعقوب علیہ السلام کے چہرہ پر ڈالنا تھا کہ گئی ہوئی بینائی واپس آگئی، اسی کوفر مایا:

فَلَمَّآ أَنُ جَآءَ الْبَشِيرُ أَلْقَهُ عَلَى وَجُهِم فَارْتَدَّ بَصِيرًا. (٢)

'' پر جب پہنچاخوشخبری والا ڈالااس نے وہ کر نہاس کے منہ پر، پھرلوٹ کر ہو گیاد کیھنے والا۔'' (۲) جب حضرت موتی علیہ السلام وادی طو می میں پہنچیزواللہ تعالیٰ کی طرف سے می کیم ہوا: فَاحُلَعُ نَعُلَیْکَ اِنَّکَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَّی. (۱۳)

''سوا تارڈال اپنی جو تیاں، تو پاک میدان میں ہے۔''

مفسرین نے اس کا سبب یہی لکھا ہے کہ حضرت موتی علیہ السلام نظمے پاؤں ہوکر براہ راست اس متبرک مقام کی برکت سے فیض یاب ہوئے۔

قر آن حکیم کے علاوہ احادیث سے بھی متبرک اور مقدس مقامات اور اشیاء سے برکت حاصل کرنا ثابت ہے۔ کتب حدیث میں ایسے بے شار واقعات درج ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام رضی الل<sup>تر من</sup>ہم حضور م<sup>یل</sup>یاتی*ل کے تبر*کات اور آپ ک

ششهابی علمی و تحقیق مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء باقیات کابےانتہااہتمام کرتے تھےاوران سے برکت حاصل کرتے تھے،مثلاً: نبی کریم ملتظیم کے بیچے ہوئے وضوء کے پانی سے برکت حاصل کرنے سے متعلق امام بخاری بیدروایت فقل کرتے ہیں: واذا توضأً النبي صَلّى الله عليه وَسلم كا دوايقتلون على وضوئه. (٣١) ''جب حضور صلى اللَّه عليه وسلم وضوفر ما ياكرت تھے، تو آپ ملتى 🚉 کے بچے ہوئے وضو کے پانی پر صحابتہ جھکڑنے کے قریب ہوجاتے تھے''(یعن صحابہ آپ ملتی ﷺ کے دضو کے بقیہ پانی کو حاصل کرنا جاہتے تھے اوراس کوشش میں ایک دوس پرسبقت کرتے تھے، تا کہ اس تبرک سے دہ فیضیاب ہوسکیں ) ۲۔روایات سے ثابت ہے کہ صحابہ کرامؓ حضور ملتی تین کامستعمل یانی بطور تبرک اپنے جسموں پر لگایا کرتے تھے،جبیہا که حضرت ابوموشی روایت کرتے ہیں: دعا النبي صلى الله عليه وسلم بقدح فيه مآء فغسل يديه ووجهه فيه ومج فيه ثم قال لهما اشربا منه وافرغا على وجو هكما ونحور كما (۵) ··· بی صلی اللہ علی وسلم نے ایک پیالہ منگوا یا جس میں پانی تھا، اس سے آپ ﷺ نے اپنے ہاتھ دھوئے اور اس پیالہ میں منه دهو یا اوراس میں کلی فر مائی ، پھرفر مایاتم د دنوں ( حضرت ابومویٰ اشعری اور حضرت بلالؓ )اس کو پی لواورا پنے چیروں اورسينوں برڈ ال لو'' سا صحابہ کرام ٌاس مستعمل پانی کونہ صرف جسموں پرلگایا کرتے تھے، بلکہا سے پیابھی کرتے تھے، جیسا کہ مذکورہ بالا روایت کےعلاوہ حضرت سائب بن پزیدر ضی اللہ کی درج ذیل روایت سے بھی اس کا اثبات ہوتا ہے، وہ کہتے ہیں : ثم توضأ فشربتُ من وضوئه. (٢١) " پھر آپ ملتي بين في فصو كيا اور ميں ف آپ ملتي بين ك وضو كا پانى بيا- ( يعنى جو پانى آپ ملتي بين في في في خاص ك استعال فرمایا، میں نے وہ پی لیا) ۳ ۔ صحابہ کرام دوسری چیز وں کی طرح حضور میں تی موئے مبارک کو حاصل کرنے اور پھرانہیں محفوظ کرنے میں بھی بِانتهاد کچیپی رکھتے تھے کہ ان سے برکت حاصل کی جائے ،جیسا کہ حضرت انس ؓ روایت کرتے ہیں : ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لما حلق رأسه كان ابو طلحة أول من اخذ من شعره. (١٧) ''رسول اللہ ملٹی آپنے نے جب اپنا سرمبارک منڈ وایا، تو ابوطلح شب سے پہلے صحابی شخص کہ جس نے حضور ملٹی آپنے کے بال مارک لے لیے۔' ۵ \_ اسی طرح حضرت انس رضی اللد عنه سے روایت ہے: لـقـد رأيُتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم والحّلاق يحلقه واطاف به اصحابه فما يريدون ان تقع شعرة الافى يدرجل. (١٨)

<u>ششمان علمی و تحقق مجلہ - العرفان</u> جولائی - و مجر ۲۰۱۲ میں جولائی - و مجر ۲۰۱۲ میں میں خدیک میں میں خدیک کے معالی مبارک تراش رہا ہے اور صحابہ کرام آپ ملتی تیم کے ارد گرد جمع میں ، <sup>(\*</sup> میں نے دیکھا کہ حلاق (نائی) آپ میٹی تیم کے بال مبارک تراش رہا ہے اور صحابہ کرام آپ ملتی تیم کے ارد گرد جمع میں ، سب یہی چاہتے تھے کہ آپ ملتی تیم کا کوئی بال زمین پر نہ گرے، بلکہ کس صحابی کے ہاتھ میں پڑے۔ ۲۔ امام بخاری نے روایت کیا ہے کہ ام المومنین حضرت ام سلمہ نے ایک شیش میں نبی کر یم ملتی تیم کے بچھ بال محفوظ رکھے تھے، جن کی برکت سے لوگ مختلف امراض سے شفا حاصل کیا کرتے تھے، حدیث کے الفاظ ہیں: عن عشمان بن عبداللہ بن مو هب قال ار سلنی اهلی الی ام سلمة نیم بند ہے من مآء و قبض اسر ائیل نہ لاث اصاب من قصعةٍ فیہ شعر من شعر النبتی صلی اللٰہ علیہ و سلم و کان اذا اصاب الانسان حضرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے ای کیا کہ میر کھر والوں نے ام سلمۃ نے پائی کا ایک پیالہ دے کر بھیجا حضرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے ان کیا کہ میر کھر والوں نے ام سلمۃ نے پائی کا ایک پیالہ دے کر بھیجا حضرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے قبل انہ میں میں اللٰہ علیہ و سلم و کان اذا اصاب الانسان دھرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے نیان کیا کہ میر کھر والوں نے ام سلمۃ کے پائی کا آیک پیالہ دے کر بھیجا دھرت عثان بن عبداللہ بن موهب نے نیان کیا کہ میر کھر والوں نے ام سلمۃ کے پائی پائی کا ایک پیالہ دے کر بھیجا (راوی حدیث) اسرائیل نے تین انگلیاں پکڑ کر اشارہ کیا کہ (ان کے بر ایر) نہی کر کم میٹی تیم کا ایک بال تھا اور جب کس

کونظرلگ جاتی یاادرکوئی بیاری ہوجاتی تووہ ام المؤمنین کے پاس پانی کابرتن بھیج دیتا تھا (وہ اس میں آپ سٹی یَتَبَم کے بال ڈبوکر پانی واپس کردیتیں اوروہ صحابیؓ اسے پی لیتا تھا ،اس سے صحابہ ؓکا مقصد اس بال کے وسیلے سے برکت حاصل کرنا اور مرض سے شفا پانا ہوتا تھا۔(۲۰)

2۔ حضرت کبشة ٹنے مشک کےاس حصے کا چمڑ ہ کاٹ کررکھ لیا تھا، جس پر آپ صلی اللہ علیہ دسلم کا دہن مبارک لگا تھا، جبیسا کہ دہ بیان کرتی ہے:

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل عليها وعندها قربة معلقة فيشرب منها وهو قائم فقطعت فم القربة تبتغى بركة موضع فى رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ۲۱) "أك دن رسول الله سُنْيَيَتُم ان ك هر تشريف لائ ، ان ك پاس اك لكى بوئى مشك تقى ، آب سُنْيَيَم فى هر ب كر مشك ك مندت پانى ليا، چنانچ مين في مشك ك مندكوكات ليا، مطلب بيه كه مشك كم مند ك جنن حص پر آب كادبن مبارك لگا تها، اس في است حصك چره كات كرركاليا اور بياس في ترك كي فرض سے كيا-"

۸۔ ہجرت کے بعدر سول اللہ سٹینی تم حضرت ابوایوب انصاری کے مکان میں تظہر ہے ہوئے تھے، حضرت ابوایوب خنی کریم سٹینی کے لئے کھانا تیار کرتے تھے، رسول اللہ سٹینی جس برتن میں کھانا تناول فرماتے تھے، اسے واپس کرتے تو بچے ہوئے کھانے میں حضرت ابوایوب اوران کی بیوی آپ کی انگلیوں کے نشانات تلاش کرتے تھے اور برکت کے حصول کے لئے اس جگہ سے کھاتے تھے، جہاں آپ سٹینی نے کھایا تھا، حدیث کے الفاظ ہیں:

''فحان (ابوايوبُّ) يصنع للنّبي صلى الله عليه وسلم طعاماً فاذاجئ به اليه سأل عن موضع اصابعه فيتبعُ موضع اصابعه. (٢٢)

''حضرت ابوابوب ہے حضور من آیتی کے لئے کھانا تیار کرتے تھے، پھر جب کھانا حضور من آیتی کے پاس سے (پیج کروا پس) آتا

ششاہی علمی و محقیق مجلہ-العرفان (۲۰۰۰) جولائی - دسمبر ۲۰۱۶-توابوا یوب آپ کی انگیوں کی جگہوں کا پو چھتے اور تلاش کرتے کہ حضور ملتی تیتم نے کس جگہ انگلیاں لگا کر کھایا ہے (وہیں سے وہ بر کت سے حصول سے لئے کھاتے )

۹۔ حضرت انس بن مالک ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملی تینی امسلیم کے گھر جاتے اوران کے بچھونے پر آ رام فرماتے ،وہ وہاں نہیں ہوتیں، ایک دن آپ ملی تینی تشریف لائے اوران کے بچھونے پر سور ہے ، وہ آئیں تو لوگوں نے کہا: رسول اللہ ملی تین مہارے گھر میں تمہارے بچھونے پر آ رام فرمار ہے ہیں، یہ تن کروہ آئیں، دیکھا تو آپ ملی تین کو پیدنہ آیا ہے اور آپ کا پیدنہ چڑے کے بچھونے پر جمع ہو گیا ہے، امسلیم نے اپنا ڈ بہ کھولا اور پیدنہ یو نچھ یو نچھ کر شیشیوں میں بھر نے لگیں،

"ماتصنعین یا اُمَّ سُلیم؟ فقالت: یارسول اللُّه! نوجُوبر کتهُ لِیُصیبنا.قال: اصبُتِ .(۲۳) " کیاکرتی ہے اے ام سیم؟ انہوں نے کہا:یارسول اللہ! ہم برکت کے لئے لیتے ہیں ،اپنے بچوں کے لئے ،آپ نے فرمایا: تونے ٹھیک کیا۔"

 ١. وعن انس بن مالك قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذاصلى الغداة جآء خدم المدينة بانيتهم فيهاالمآء فمايوتى بانآء إلاغمس يده ورُبّما جآئه فى العداة الباردة فيغمس يده فيها. (٢٣)

<sup>د د</sup> حصزت انس بن ما لک ﷺ روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب ضبح کی نماز پڑھتے تو مدینے کے خادم اپنے برتنوں میں پانی ڈال کر آتے ، پھر جو برتن آپ ﷺ کے پاس آتا آپ اپنا ہاتھ اس میں ڈبو دیتے اور بھی سر دی کے دن میں بھی اتفاق ہوتا تو آپ ہاتھ ڈبو دیتے ۔'' اس روایت کی تشریح میں امام نو دی لکھتے ہیں :

وفيه التبرك بآثار الصالحين وبيان ماكانت الصحابةٌ عليه من التبرك بآثاره صلى الله عليه وسلم. (٢٥)

''اس حدیث سے معلوم ہوا کہ آثار صالحین میں سے برکت لینا درست ہے اور صحابتہ آپ ملتی تینج کے آثار شریف سے برکت لیتے تھے''

اا۔ حضرت اسماء بنت ابی بکڑ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے وصال کے بعد وہ آپ ﷺ کے ایک جبہ کے ذریعے شفا حاصل کرتی تھیں، وہ فرماتی ہیں:

کان النبی صلی اللہ علیہ وسلم یلبسہا و نحن نغسلہا للموضی نستسقی بھا. (۲۲) ''رسول کریم ٹڑیتی اس جبہ کو (کبھی کبھی) پہن لیا کرتے تھے،ہم اس کو بیاروں کے لئے دھوتے ہیں (لیتن اس کے دھوتے پانی بیاروں کو پلاتے ہیں)اوراس کے ذریعہ شفاحاصل کرتے ہیں۔

#### 

ششماہیعلمی <sup>و</sup>تحقیق مجلّہ-العرفان

١٢\_اتى *طرح ابولقاسم بن الماً مون ـــروايت ب*: كـانـت عـنـدنـا قـصـعةٌ مـن قـصاع النّبيّ صلى الله عليه وسلم فكُنّا نجعلُ فيها الُمَاء للمرضيٰ فيستشُفُون بها.(٢٧)

''ہمارے پاس رسول اللہ ملتی تین کے پیالوں میں سےایک پیالہ تھا، ہم اس میں بغرض شفاء بیماروں کو پانی پلایا کرتے تھے۔'' برجہ میں بین کے بیمار تبدیر سربار کر بین میں میں میں میں بغرض شفاء بیماروں کو پانی پلایا کرتے تھے۔''

۳۱۔ صحابہ کرام نبی کریم طبیق کے چلنے پھر نے اور نششت و برخاست کی جگہوں سے برکت حاصل کیا کرتے تھے، جیسا کہ حضرت عبداللہ بن عمر کے متعلق منقول ہے کہ جس راست سے حضور اکرم طبیق سمی زمانے میں گزرے ہوں اور کسی جگہ آپ طبیق نے پڑا وُڈلا ہو، یا آپ طبیق نے نماز پڑھی ہو، یا لیٹے ہوں، یا کھڑے ہوئے، یا کسی سے ضروری گفتگو کی ہو، تو حضرت عبداللہ بن عمر جب کبھی اسی راست سے گذرتے تو جہاں جہاں حضور طبیق نے قیام کیا ہوا تھا، حضرت عبداللہ بن عمر تعلق کی فرماتے، اور جس جگہ کبھی حضور طبیق تھرے تھے آپ بھی وہیں چلی محضور طبیق نے قیام کیا ہوا تھا، حضرت عبداللہ بن عرف عبداللہ بن عمر جب کبھی اسی راست سے گذرتے تو جہاں جہاں حضور طبیق نے قیام کیا ہوا تھا، حضرت عبداللہ بن عرف میں قام مراتے ، اور جس جگہ کبھی حضور طبیق تھی حضرت تھے تو جہاں جہاں حضور طبیق میں جو کہ میں ہوا تھا، حضرت عبداللہ بن عرف عبداللہ بن عمر جب کبھی دور پڑھی تھی میں جو جباں جہاں حضور میں محضور خوا ہوں جس جگہ حضور طبیق میں جو میں میں میں حضرت عبداللہ بن عرف میں قبل

ريد من من من من مالك كم تعلق حديث ميں ب كمان كى نظر كمزور ہوگى تھى، توانہوں نے حضور طريقي كواپن الم حضرت عتبان بن مالك كم تعلق حديث ميں ب كدان كى نظر كمزور ہوگى تھى، توانہوں نے حضور طريقي كواپن گھر بلايا اورا يک جگد آپ طريقي سن مالك كرت تعلق اور پھر پورى زندگى اسى جگد نما ز پڑ ھتے رہے، جبيبا كدام مسلم روايت كرتے ہيں: قال (عتب ان ) اصابنى فى بصرى بعض الشَّى ءِ فبعثُتُ الىٰ رسول الله صلى الله عليه و سلم انّى احبُّ ان تاتينى تُصلى فى منزلى فاتَخذَهُ مُصلَّى قال فاتى النَّبى صلى الله عليه و سلم ومن شاء الله من اصحابه فد خل و هو يُصلى فى منزلى. (٣٠)

'' حضرت عتبان ٹنے کہا کہ میری نگاہ میں پچھ کمزوری ہوگئی ، میں نے رسول اللہ من تیتیز کے پاس کہلا بھیجا کہ میں چا ہتا ہوں آپ میرے مکان پرتشریف لاکر کسی جگہ نماز پڑھیں تا کہ میں اس جگہ کو صلّی بنالوں (یعنی ہمیشہ و ہیں نماز پڑھا کروں یہ درخواست اس لئے کی کہ آنکھ میں کمزوری ہوجانے کی وجہ سے مسجد نبوی میں ان کا آناد شوارتھا) تو رسول اللہ منتی تیتر

تشریف لائے اور جن کوخدانے چاہا پنے اصحاب میں سے ساتھ لائے ، آپ سُنْیَآیَم اندر آئے اور نماز پڑھنے گئے۔'' اس حدیث کوامام بخاری نے بھی بعض الفاظ کے تغیر کیسا تھ تفل کیا ہے (۳۱) اس حدیث کی شرح میں علامہ مینی لکھتے ہیں : و فیہ تبسر ک بہ مصلبی المصالحین و مساجد الفاضلین و فیہ ان من دعامن الصلحاء الیٰ شیء

بتبرک به منه فله ان یجیب الیه اذاامن العجب. (۳۲) ''اس حدیث میں صالحین کی جائے نماز سے تبرک اوراہل فضل کے سجدے کی جگہ کی تبرک کا جواز معلوم ہوتا ہے اور بی بھی کہ اگرکوئی کسی نیک صالح آ دمی کو کسی چیز کے لئے بلائے کہ ان سے تبرک حاصل کریں تو اس کو بید دعوت قبول کرنی چاہئے،

ششمابی علمی و<u>تحقیق</u> مجلّه-العرفان

جب اس میں فخر وغر ور سے حفاظت ہو۔''

۵۱۔ حضرت انس بن مالک نے پورے دس سال نبی کریم ملتی تیم کی خدمت میں گزارے، فرماتے ہیں کہ میرے سرمیں چوٹی نما بال تھے اور سرکے دوسرے بالوں سے یہ بڑھ گئے تھے، میں نے چاہا کہ ان کو دوسرے بالوں کے ساتھ برابر کردیا جائے اور کاٹ دئے جائیں، مگر میر می والدہ نے انکار کردیا اور کہا کہ تسم بخدا میں اس کو ہر گزنہیں کاٹوں گی اور اس کوابطور تیرک کے چھوڑ دوں گی، اس لئے کہ ان بالوں کے ساتھ حضور ملتی تیم کی جھمس ہو گئے ہیں اور حضور ملتی تیم ان بالوں کو پکڑ تے تھے، حدیث کے الفاظ پچھاس طرح سے ہیں:

عـن انـس بـن مـالک ؓ قال کانت لی ذوأ بة فقالت لی اُمّی لا اجزها، کان رسول الله صلی الله علیه وسلم یمدها ویأ خذ بها. (۳۳)

''حضرت انس بن ما لک فخر ماتے ہیں کہ میر سے سر میں ایک مینڈھی تھی (یعنی اکبرے ہوئے لیے بال تھے ) میری والدہ نے کہا کہ میں اس کونہیں کا ٹوں گی کہ حضور ﷺ ماس کو کھینچتے اور پکڑتے تھے۔'' اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے مولاظیل احمد سہار نیوری لکھتے ہیں:

وهـذامـن تـلـطـفـه بـخـادمـه وحسـن عشـرتـهٔ وفيـه تبرك بآثار الصالحين والاحتراص على ادخارمالمسوه بايديهم او جلسو اعليه اوكان من لباسهم. (٣٣)

''اس حدیث سے حضور مٹینیڈ کااپنے خادم کے ساتھ مہر بانی اور حسن معاشرت کا اظہار ہوتا ہے اور اس میں برکت ہے اور اس میں تبرک با ثار الصالحین کاصحیح ہونا بھی معلوم ہوتا ہے اور جن چیز وں کو اُن کے ہاتھ مس کریں ،ان کی حفاظت کا حریص ہونا بھی معلوم ہوتا ہے، یادہ اہل اللہ وصالحین جس چیز پر بیٹھے ہوں یا جوان کے لباس میں سے ہو۔''

خلاصہ یہ کہ اس طرح کے بے شار واقعات کتب حدیث میں درج ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام ٹنجی اکرم ﷺ کے ہر ہر تبرک کواستعال میں لاتے اور آپ کی ہر ہر شئے مثلاً مستعمل پانی،لعاب مبارک، پسینہ مبارک،موئے مبارک وغیرہ سے تبرک لیتے تھے۔جیسا کہ ڈاکٹر شر مدرمضان البوطی ایسے کی واقعات کوفل کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

''ان سے بیا سنباط ہوتا ہے کہ کہ نبی مٹی ﷺ کے آثار سے برکت حاصل کرنامشروع اور ثابت شدہ امر ہے۔''(۳۵) آگے چل کردہ مزید لکھتے ہیں:

<sup>‹‹</sup> توجب آپ سلی تین کے مادی آثار کاوسیلدا ختیار کرنے کی بید جینیت ہے، تواللد عز وجل کے زد دیک آپ سلی تین کے م مقام ومر تبدا ور آپ کے رحمة للعالمین ہونے کاوسیلدا ختیار کرنا کیونکر صحیح نہ ہوگا؟ یہاں بیدہ ہم نہیں ہونا چا ہے کہ ہم وسیلدا ختیار کرنے کو برکت حاصل کرنے پر قیاس کر رہے ہیں اور بیا کہ بید مسلمہ حض قیاسی ہے، اس لئے کہ توسل اور تبرک دونوں الفاظ کا ایک ہی مفہوم ہے، یعنی جس ذات کاوسیلہ اختیار کیا جارہا ہے اس کے واسطے سے خیر و برکت چاہی جائے، اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں آں حضرت سلی تین کی جاہ وعظمت کاوسیلہ اختیار کیا جاتے،

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء                        | ¢                                                                     | ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه –العرفان     |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                           | ہ چیز وں اور ملبوسات کووسیلہ بنایا جائے ، بیسب جزئیات                 |                                        |
| جزئى صورتيں ايك قاعدہ                     | ) وسیلہ اختیار کرنا، جو صحیح احادیث سے ثابت ہیں اور تمام <sup>۔</sup> | میں داخل ہیں ،اوروہ ہے مطلق            |
| (                                         | یج مناط'' کہتے ہیں عموم <i>نص کے تح</i> ت آ جاتی ہیں۔(۳۷)             | کی روسے جسےعلاءاصول <sup>د ; تنق</sup> |
| ) سے ثابت ہوتا ہے کہ بیسب                 | اور دیگراکابرین سے ایسے واقعات منسوب ہیں، جن                          | اسی طرح تابعین ، تنج تابعین            |
| ں کرتے تھے۔اس سلسلے میں امام              | یاءے نہ صرف برکت کیتے تھے، بلکہان اشیاءکو حفوظ بھی                    | حضرات نبی کریم ملتی آغ سے منسوب اش     |
|                                           | یاب قائم کیاہے جس کا عنوان ہے:                                        | بخاری نے کتاب الجہا دمیں ایک مستقل     |
| فه و خاتمه و مااستعمل                     | بى صلى الله عليه وسلم وعصاه وسيفه وقدح                                | باب ماذُكر من درع الن                  |
| نه مِمّا يتبرك اصحابه                     | ب مِـمّالم يُذكر قسمتهُ ومن شعره ونعله و آنيت                         | الخلفاء بعده من ذالك                   |
|                                           |                                                                       | وغيرهم بعد وفاته. (٣٧)                 |
| امات اور آپ ملتی تیلم کی وہ               | بارک ،آپ ﷺ کی تلوار ، پیالہ اورانگوٹھی سے متعلق روا                   | °° نبی کریم طبقاتیم کی زرہ ،عصام       |
| ہِ ) <sup>تقش</sup> یم میں ذکرنہیں آیا ہے | مال کے بعداستعال نہیں کیا، جن کا (صدقات کے طور پر                     | چزیں جنہیں خلفاءنے آ کچے وہ            |
| ليعنهم اور دوسر بے لوگ تبرک               | ن سے آ کچ دصال کے بعد آپ ﷺ کے صحابہ رضی اللہ                          | اورآپ کے بال، چپل اور برتن ج           |
|                                           |                                                                       | حاصل کیا کرتے تھے۔                     |
|                                           |                                                                       | اسی طرح امام مالک کے بارے میں شا       |
| مدیبنه منوره میں امام ما لک               | ، درجہ محبت کھی، بجز سفر کے کبھی مدینہ سے با ہزمہیں نگلے۔ ما          | ''امام ما لک <i>کومدینہ سے</i> غایت    |
| نيەاس مىں رېے،اپناذاتى                    | کان حضرت عبداللہ بن مسعود ٹن کا تھا، کرایہ پر لے کر ہمیشہ             | جس مکان میں رہتے تھے،وہ م              |
| رت عمر فشت کرتے                           | ں نشست اسی جگہ کرتے تھے جہاں پر امیر المؤمنین حضر<br>ب                | مکان نہیں بنایا اور مسجد نبوی میر      |
|                                           | ءاعتکاف کے دقت بستر مبارک بچھایا جاتا تھا۔ (۳۸)                       |                                        |
| ر دلائل موجود ہیں جن سے آثار              | ی اور سلف صالحین سے منقول روایات میں ایسی بے شار                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |
|                                           |                                                                       | الصالحين سے برکت کے حصول کا اثبات      |
|                                           | *****                                                                 |                                        |

🗞 حوالہ جات وحواش 🗞

(۱) **الاعراف، ۲:۷** 

(۲) صحيح مسلم مين يردوايت ان الفاظ كرماتهم وجود ب: ``مانقصتُ صدقةٌ من مّالٍ ``، كتاب البر و الصله، باب استحباب العفو و التو اضع.

| <ol> <li>۱) الاصفهانی، راغب الحسین بن محمد بن المفضل ، (س.ن). معجم المفردات لالفاظ</li> <li>رآن ، میرڅم کتب خانه، کراچی ، ح:۱، ص:۱۱، ۳۲، ۳۱</li> <li>) البقره، ۲: ۲۳۸</li> <li>) تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو:</li> <li>) تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو:</li> <li>بری، ابو جعفر محمد بن جعفر (۲۹۳۱هـ). تفسیر جامع البیان فی تفسیر القرآن ، بیروت ،</li> <li>المعوفه، ج:۲، ص: ۲۸۷، ۳۸۸ .</li> </ol> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ) البقره، ۲: ۲۳۸<br>) <sup>تف</sup> صیل کے لیے ملاحظہو:<br>ری، ابو جعفر محمدبن جعفر (۲۹۳۱هـ). تفسیر جامع البیان فی تفسیر القرآن ، بیروت،<br>المعرفه، ج:۲، ص: ۲۸۷، ۳۸۸ .                                                                                                                                                                                                               |
| ) تفصیل کے لیے ملاحظہو:<br>ری، اب و جعفر محمدبن جعفر (۲۹۳۱هـ). تفسیر جامع البیان فی تفسیر القرآن ، بیروت،<br>المعرفه، ج:۲، ص: ۲۸۷، ۳۸۸ .                                                                                                                                                                                                                                              |
| رى، ابو جعفر محمدبن جعفر (٢٩٢هـ). تفسير جامع البيان في تفسير القرآن ،بيروت،<br>المعرفه، ج:٢،ص: ٣٨٨، ٣٨٨ .                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| المعوفه، ج: ٢، ص: ٢٨٧، ٣٨٨ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| رطبي، محمد بن احمد (٢٧ ١٩). الجامع لاحكام القرآن،قاهره،دار الكتاب العربي، ج: ٣: ص: ١٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لـوسـي، شهاب الدين سيد محمود البغدادي،(٥ • ٣ ١ ڝ ).روح الـمـعاني في تفسير القرآن العظيم                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سبع المثاني، بيروت ،احياء التراث العربي، ج: ٢ ،ص : ٩ ٢ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (ؤالدين على بن محمد بن ابراهيم ،(١٣٨١ ﻫ ).الخازن ،لباب التاويل في معانى التنزيل (الشهير                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سير الخازن) ،مصر،المكتبة الكبر'ي ،ج: ١ ، ص: ٢ ١ ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ، تهانوی، مولانا اشرف علی، (س.ن) تفسیر مکمل بیان القرآن،کراچی، ایم ایچ سعید کمپنی ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ا،ص: ۷۷ ا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ) پانی پتی،قاضی محمد ثناء الله، (س.ن). تفسیر مظهر ی، دهلی، دائرة اشاعت العلوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| و ة المصنفين، ج: ١، ص: ٩ ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ) الجزائري، ابوبكر جابر،(١٩٨٧ء).ايسر التفاسيرلكلام العلى الكبير، جده،راسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| عاية والاعلان، ج: ٣،ص: ٢ ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ) يوسف، ۱۲ : ۹۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١) القرطبي، الجامع لاحكام القرآن، ج: ٩،ص: ٢٥٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| فوي، الحسين بن سعود الفراء،(س.ن). معالم التنزيل ،على هامش تفسير الخازن ،مصر ،المكتبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| جارية الكبري، ج: ٣، ص: ٢٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱) يوسف، ۱۲: ۹۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱) يوسف، ۲۲: ۹۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱) طه، ۲۰: ۲۲ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ا ) صحيح البخاري، كتاب الوضو، باب استعمال فضل الوضو، حديث نمبر : ١٨٩ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء (١٥) إيضاً، حديث نمبر: ١٨٨. بخاري، كتاب الصلولة، باب السترة بمكة وغيرها، حديث نمبر: ۱ • ۵ (٢ ١) بخارى، كتاب الوضو، باب استعمال فضل وضوء الناس، حديث نمبر : • ٩ ١ (٢ ١) بخاري، كتاب الوضو، باب الماء الذي يغسل به شعر الانسان، حديث نمبر : ١٧ ١ (٨١) مسلم ، كتاب الفضائل، باب قربه سَمَّيْ آلم من الناس و تبر كهم به (۱۹) بخارى ،كتاب اللباس،باب مايذكر في الشيب (۲۰)البوطی محمد سعید رمضان، ڈاکٹر، (،۷۰۰۷ء) دروس سیرت، لا ہور، نشریات ، ص: ۲۵۶ (١٦)سنن ابن ماجه ، ابواب الاشربة ، باب الشرب قائما، حديث نمبر : ٣٣٢٣ (٢٢)مسلم كتاب الاشربة ،باب اباحة اكل الثوم. (٢٣) ايضا ، كتاب الفضائل، باب طيب عرقه والتبرك به ... (۲۴) ايضا، كتاب الفضائل ،باب قربه صلى الله عليه وسلم من النّاس وتبركهم ... (٢۵) النووي،محى الدين، ابوزكريا، يحي بن شرف، (٢٧٢ ه) المنهاج في شرح مسلم من الحجاج، کابل ، نعمانی کتب خانه، ۲: ۲۵۲ (٢٦) صحيح مسلم، كتاب اللباس والزينة، باب تحريم استعمال اناء الذهب والفضة على الرجال ... حديث نمبر: ٩ • ٥٣ (٢٧) المحصبي، قاضى ابو الفضل عياض، (٢ • • ٢ ء ) الشفا بتعريف حقوق المصطفى للهُ يَلْم ، بيروت، دار الكتاب العربي، ج: اص: ٢ + ٢ (۲۸) تفصیلی روایت کے لیئے دیکھتے: بـخـاری، کتـاب الـصـلـولـة، بـاب الـمساجد التی علی طرق المدینة والمواضع التي صلّى فيها النبي سُنَّيَهُ، حديث نمبر : ٣٨٢ . ٣٨٧ (٢٩) اليحصبي، قاضي ابو الفضل عياض،الشفا بتعريف حقوق المصطفىٰ سَنْيَيَهُمْ ، ج: ١، ص: ٢٠ ٢ (٣٠) مسلم، كتاب الايمان ،باب الدليل على ان مات على التوحيد دخل الجنَّة قطعاً (١٣) بخارى ،كتاب الصلوة ،باب المساجد في البيوت. (٣٢) العيني، بدر الدين ابو محمد محمودبن احمد، (س.ن) عمدة القارى شرح صحيح البخارى، بيروت، داراحياء التراث العربي، كتاب الصلواة، باب مساجد في البيوت، ج: ٢٠، ص: ٠ / ١ (٣٣) سنن ابو داؤد ، كتاب الترجل ، باب مآجاء في الرخصة .

(١) القرآن

(۲) الآلوسی، شهاب الدین سید محمود البغدادی (۵ ۲ ۲۰ ۲ ۵). روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم والسبع المثانی، بیروت، احیاء التراث العربی
(۳) الاصفهانی، راغب، الحسین بن محمد بن المفضل، (س.ن). المعجم المفردات لالفاظ القرآن، کراپی، میرتم کتب خانه
(۳) بخاری، محمد بن اسماعیل، (۲ ۲ ۲ ۱). صحیح البخاری، دار طوق النجاق
(۵) البغوی، الحسین بن سعود الفراء، (س.ن). معالم التنزیل، علی هامش تفسیر الخازن
(۵) البغوی، الحسین بن سعود الفراء، (س.ن). معالم التنزیل، علی هامش تفسیر الخازن
(۲) البوطی، میرتم کتب خانه
(۵) البغوی، الحسین بن سعود الفراء، (س.ن). معالم التنزیل، علی هامش تفسیر الخازن
(۲) البوطی، میرم محمد بن اسماعیل، (۲ ۲ ۲۰۱). صحیح البخاری، دار طوق النجاق
(۵) البغوی، الحسین بن سعود الفراء، (س.ن). معالم التنزیل، علی هامش تفسیر الخازن
(۲) البوطی، میرم محمد بن اسماعیل، (۲ ۲ ۲۰۱). صحیح البخاری، دار طوق النجاق
(۵) البغوی، الحسین بن سعود الفراء، (س.ن). معالم التنزیل، علی هامش تفسیر الخازن
(۲) البوطی، میرم محان، دار ۲۰۰۱، الحری البور، مطوع نشیات
(۲) البوطی، میرم محمد ثناء الله (س.ن). تفسیر مظهری، دهلی، دائرة اشاعت العلوم (۲) البوطی، میرم الفیزین
(۹) البولی، مولانا أشرف علی، (س.ن). تفسیر مکمل بیان القرآن، کراچی، ایم ایچ سعید کمپنی
(۹) البحز ائری، ابو بکر جابر (ک ۹ ۱ ء). ایسر التفاسیر لکلام العلی الکبیر، جده، راسم (۹) البحزان العلان

(۱۱) الخازن، علاؤ الدين على بن محمد بن ابراهيم، (۱۳۸۱ه). لباب التاويل في معاني التنزيل

#### 

ششها،ی علمی و <u>تحقیق مجلّه-العرفان</u> (الشهير بتفسير الخازن)،مصر،المكتبة الكبراي (٢١) خليل احمد سهارنيو ري، (س.ن). بذل المجهو دفي حل ابي داؤد، بيروت، دار الفكر (۱۳) دېلوي، شاه عبدالعزيز، (س-ن) - بستان المحد ثين، کراچي، مير محد کتب خانه (١٣) طبرى، ابو جعفر محمدبن جعفر (٢٩٢ اهـ). تفسير جامع البيان في تفسير القرآن ،بيروت،دار المعرفه (۱۵) العيني، بدر الدين ابو محمد محمودبن احمد، (س.ن). عمدة القارى شرح صحيح البخارى ،بيروت ،داراحياء التراث العربي (١٦) القرطبي، ابو عبدالله، محمد بن احمد، (٢٤ ٩ ١ع). الجامع لاحكام القرآن، قاهره، دار الكتاب العربي (/2)القزويني، ابن ماجه، محمد بن يزيد ابو عبد الله، (س.ن). سنن ابن ماجه ، بيروت ،دار الفكر (١٨)القشيري، مسلم ، بن حجاج ، امام ١، (س. ن). جامع صحيح مسلم ، بيروت ، دار احياء التراث العربي (١٩)النووي،محي الدين، ابوزكريا، يحي بن شرف، (٢٤٦ ه). المنهاج في شرح مسلم من الحجاج ، كابل، نعماني كتب خانه

(٢٠) اليحصبي، قياضي ابو الفضل عياض، (٢٠٠٢). الشفا بتعريف حقوق المصطفى المُنْيَنَيْم، بيروت، دار الكتاب العربي

# الروابط التركيبية المعنوية في الجملة القرآنية

الدكتور شفاقت على الازهري

## Abstract

The holy Quran is the book of revelation. Its each verse explicates its cohesion to the other. The perusal of the verses verifies manifestly that each verse is a composition of many sentences and in the formation of each sentence veritable factors are perceived. These factors are either figurative or lexical. When the constituents of the Quranic sentence are juxtaposed, certain lucidity is found for its coherence which not only pledges the apparent constituents but transforms them into perceptible enlightenment. If these links lack, the explanation becomes intangible. This significant figurative coherent includes relativity, specialty, fixity, spatiality, clarity and interpretation. This paper throws light on the application of these relatives in Quranic sentences with instances.

Keywords: sentence, formation, figurative, juxtaposed, explanation,

لاشك أن الجملة القرآنيه لوكانت اسمية أو فعلية لا تتكون الا بالروابط؛ فهى: الاسناد، التخصيص، التعدية، التحديد، السببية، الظرفية، المصاحبة، والملابسة. سنبين في هذا البحث دور هذه الروابط في الجملة القرآنية بالترتيب. او لا: الربط في الجملة القرآنية بطريق الاسناد

الإسناد هي علاقة معنوية تنشأ بين معنيين بلا واسطة لفظية "لأنها علاقة وثيقة تشبه علاقة الشيء بنفسه، أوتشبه علاقة صدر الكلمة الواحدة بعجزها" (١).

والإسناد هو الرابط التركيبي الأساسي، يعرفه الدكتور تمام حسان بأن "الإسناد قرينة من القرائن المعنوية التي يصعب أحيانا فهمها، فهي العلاقة الرابطة بين المبتدأ والخبر، والفاعل والفعل وقرينة الإسناد محتاجة غالبا إلى عدد آخر من القرائن اللفظية حتى تتضح " (٢).وقد

الأستاذ المساعد بالقسم العربي، جامعة المنهاج، لاهور

ششماہی علمی وتحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

**&**.....**77**.....**}** 

وضح سيبويه في باب (المسند والمسند إليه) المقصود منهما بقوله: وهما ما لا يغنى واحد منهما عن الآخر، ولا يجد المتكلم منه بدا. فمن ذلك الاسم المبتدأ والمبنى عليه. وهو قولك: عبد الله أخوك، وهذا أخوك. ومثل ذلك يذهب عبد الله، فلا بدّ للفعل من الاسم كما لم يكن للاسم الأول بدّ من الآخر في الابتداء" (٣).

فالإسناد أهم علاقة بين المركبات، وهوالذي يربطها في وحدة متكاملة ذات معنى دلالى متكامل، فالمركب الاسمى هو "كل مجموعة وظائف يرتبط بعضها ببعض من غير طريق التبعية لتتمم معنى واحدا يصلح أن يشغل وظيفة واحدة أو يكون عنصرا واحدا في الجملة بحيث إذا أفردت هذه المجموعة لا تكون جملة مستقلة" (٤).

قال تعالى: أَلَّذِينَ امَنُوُا وَ تَطُمَئِنُ قُلُوبُهُمُ بِذِكْرِ اللَّهِ (٥) نرى فى هذه الآية أن جملة ( تطمئن قلوبهمُ) جملة فعلية، تتكون من الفعل و الفاعل، والقرينة التى تربط بين جزئى هذا المركب الفعلى، هى قرينة الإسناد الذى يحدد الفاعل الذى يقوم بهذا الفعل. ووجود الفعل (تَطُمَئِنُّ) فى جملة ( تَطُمَئِنُّ قُلُوبُهُمُ) يعد قرينة على نشوء هذه العلاقة الإسنادية .

ثانيا: الربط في الجملة القرآنية بطريق التخصيص:

التخصيص رابط معنوى تتفرع عنه روابط معنوية أخص منه، والقرائن التى تتفرع عنه هى: التعدية (تدل على المفعول به)، والغائية (تشمل المفعول لأجله والمضارع بعد اللام وكى والفاء ولن وإذن)، والمعية (المفعول معه والمضارع بعد الواو)، والظرفية (المفعول فيه)، والتحديد والتوكيد (المفعول المطلق)، والملابسة (الحال)، والتفسير (التمييز)، والإخراج (الإستثناء)، والمخالفة (الاختصاص وبعض المعانى الأخرى). (٦)

وهى الروابط المعنوية تخصص الإسناد من زوايا مختلفة، فالمفعول به يخصص الإسناد للتعدية، والمفعول المطلق بتحديد نوع أوعدد الحدث، والمفعول لأجله لبيان سبب الحدث، والمفعول فيه يخصص الإسناد بالظرفية، والمفعول معه بالمصاحبة، والحال يخصص الإسناد بالملابسة. فتنشأ فيما بينها علاقات سياقية قد تكون علاقات إسنادية أو تخصيصية للإسناد لهذا كانت سبل تعلق الأقسام الثلاثة للكلم ببعضها البعض معلومة لاتخرج عن كونها وتعلق اسم بفعل، وتعلق حرف بهما، تعلق اسم باسم.(٧)

قـد ذكـرعبـد القاهر في نظريتهعن النظم تعلق الاسم بالاسم "بأن يكون خبراً عنه أو حالاً منه،

| كبله-العرفان | ) وتحقيق | ہی کمح | ششما |
|--------------|----------|--------|------|
|--------------|----------|--------|------|

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

#### 

أو تسابعاً له، صفة أو تأكيداً أو عطف بيان أو بدلاً، أو عطفاً بحرف، أو بأن يكون الأول مضافاً إلى الشاني، أو بأن يكون الأول يعمل في الشاني عمل الفعل، ويكون الثاني في حكم الفاعل له أو المفعول، وذلك في اسم الفاعل كقولنا: زيد ضارب أبوه عمرا" (٨)

هـذا ضـرب يتـجـلـى فى تعلق الاسم بالاسم على سبيل الملابسة لتأدية وظيفة الحال أوعلى سبيـل الوصف لتأدية وظيفـة الصفـة أو على سبيل البيان لتأديـة وظيفة البدل أو على سبيل التفسير لتأديـة وظيفـة التمييز .

وبين الجرجاني تعلق الاسم بالفعل "بأن يكون فاعلاً له، أو مفعولاً، فيكون مصدراً قد انتصب به كقولك: ضربت ضرباً، ويقال له: المفعول المطلق. أو مفعولاً له كقولك: ضرب زيداً. أو ظرفاً مفعولاً فيه زماناً أو مكاناً، كقولك: خرجت يوم الجمعة، ووقفت أمامك، أو مفعولاً معه كقولنا: جاء البرد والطيالسة."(٩)

فإن الجملة قد تخضع للتخصيص على جهات متفاوتة، اجتهد النحاة القدامى والمحدثين لتحديد صورها التركيبية لاتخرج بطريقة عما ذكره عبد القاهر من سبل التعليق والتخصيص، وهذا ضرب منها يتجلى فى تعلق الاسم بالفعل لتخصيصه فنجد المفاعيل الخمسة التى تربط بالفعل من زوايا مختلفة فالتعدية للمفعول به والتحديد للمفعول المطلق والسببية للمفعول له والظرفية للمفعول فيه والمصاحبة للمفعول معه.

تقسيم التخصيص في الجملة العربية

أ-قسم يخصص الإسناد كله ويشمل المفعول به، والمفعول المطلق، والمفعول له، والمفعول فيه، والمفعول معه، والحال، والاستثناء، والشرط.

ب - قسم يخصص ما وقع فى نطاق الإسناد ويتضمن : الصفة، والتوكيد، والبدل، والإضافة ج \_ قسم يخصص الإسناد أو ما وقع فى نطاقه ويتضمن التمييز، والجار والمجرور، وحروف الجر \_(١٠)

ثالثا: الربط في الجملة القرآنية بطريق التعدية

هـذه الروابط تـنشأ بيـن الـفـعـل الـمتعدى والمفعول به. "المفعول به: هو ما يقع عليه فعل الفاعل" ( ١١) والـمـراد بـالـوقوع: التعلق المعنوى، لا المباشرة، أى تعلقه بما لايعقل إلا به (١٢) تنشأ علاقة الارتباط بين الفعل المتعدى والمفعول به ، والأصل الدلالي لهذه العلاقة أن الفعل المتعدى يفتقرإلى اسم يقع عليه ،أما الفعل اللازم فلا يفتفر إلى ذلك فالمفعول به جهة دلالية للفعل. كما في قوله تعالى : (كَذَلِكَ يُحْيِي اللَّهُ الْمَوُتَي). (١٣) والمفعول به (الْمَوُتَي) هنا يحتاج الفاعل وفعله حتى تتبين الجهة المعنوية بين الفعل والمفعول به، فهى الإحياء التي تقع على (الموتى). قد عرض النحاة الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول به عرضا واضحا، ويرى السير افي

"أن المفعول الصحيح ما اخترعه فاعل، وأخرجه من العدم إلى الوجود نحو :خلق الله للأشياء التى كونها ولم تكن كائنة من قبل، وما يفعله الإنسان من القعود والقيام، ولايجوز أن يكون الفاعل موجودا قبل وجود المفعول، فإذا قلنا "ضرب زيدعمرا، فالذى فعله زيد إنما هو الضرب، وهذا شىء يحيط به العلم بأن زيدا لم يفعل عمرا، واطلاق النحويين أنه مفعول مجاز ."(٤ ١) "والمفعول به وظيفة نحوية بين الوظائف النصب ، فكل اسم يشغله فهو منصوب بحركة أصلية أوفرعية أومقدرة أو مبنيا فى محل نصب". (١٥)

ف المفعولية معنى لذلك فإن نصب المفعولية يدل على ارتباط النحو بالمعنى أووجود علاقة بين العلامة الإعرابية والمعنى. '' (١٦)

ونصب المفعول به للتفريق بينه وبين الفاعل. كما قال أبو الفتح ابن جنى فى رفع الفاعل، ونصب المفعول: "إنما فعل ذلك للفرق بينهما، ...وذلك أن الفعل لا يكون له أكثر من فاعل واحد، وقد يكون له مفعولات كثيرة، فرفع الفاعل لقلته، ونصب المفعول لكثرته، وذلك ليقل فى كلامهم ما يستثقلون، ويكثر فى كلامهم ما يستخفون. (١٧)

التعدية هي الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول به، وهي قرينة نحوية تتعلق بطبيعة الفعل من حيث كونه متعديا، لأن المتعدى يفتقر إلى المفعول به واللازم لا يفتقر إلى المفعول.

وعرفها الرضيبقوله: "وهي أن يجعل ما كان فاعلا للازم مفعولا لمعنى الجعل فاعلا لاصل الحدث على ماكان، فمعنى"أذهبت زيدا" جعل زيدا ذاهبا، فزيد مفعول لمعنى الجعل الذى استفيد من الهمزة فاعل للذهاب كما كان في ذهب زيد."(١٨)

يـقـول ابـن السـراج عـن جعل اللازم متعديا بأن الأصلَ فيه أن يكون متعدياً بحرف جرّ وَّإنما حذفوه استخفافاً نحو ما ذكرت لك من: ذهبت الشام ودخلت البيت. (١٩)

وفي قوله تعالى : (ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمُ ). (٢٠) هنا الفعل اللازم (ذَهَبَ) متعد بحرف الجر

ششمابى علمى وتخفيقى مجلّه-العرفان

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

(الباء) وهذا الأصل في تعدية الفعل اللازم. ومن هنا نفهم أن الأفعال قد تكون متعدية بحروف الجر 'وقدتكون متعدية بنفسها' وأن ''المتعدى بنفسه ثلاثة أضرب: متعد إلى مفعول واحد ، متعد إلى مفعولين، ومتعد إلى ثلاثة مفاعيل.(٢١)

ومن أمثلة ذلك: قوله تعالى: (وَاللَّهُ يَعُلَمُ الْمُفُسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ ). ( ٢٢) يعلم فعل مضار ع متعد إلى مفعول واحد، وهو (الْمُفُسِدَ) والرابط بينهما ليس رابطا لفظيا بل هما مربوطتان بطريق التعدية.

وفي قوله تعالى: (وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمُ عَلَى الْمَلائِكَةِ) (٢٣) هنا الفعل(عَلَّمَ) ماض بتضعيف اللام،وهو متعدٍ إلى مفعولين، هما (آدَمَ و الأَسْمَاء).

وقرأ المحانى ويزيد اليزيدى: وعلم آدم مبنياً للمفعول، وحذف الفاعل للعلم به والتضعيف فى علم للتعدية، إذ كان قبل التضعيف يتعدى لواحد، فعدى به إلى اثنين. وليست التعدية بالتضعيف مقيسة، إنما يقتصر فيه على مورد السماع، سواء كان الفعل قبل التضعيف لازماً أم كان متعدياً، نحو: علم المتعدية إلى واحد. وأما إن كان متعدياً إلى اثنين، فلا يحفظ فى شىء منه التعدية بالتضعيف إلى ثلاث. (٢٤)

وقد ذهب بعض النحويين إلى عدم اختصاص التضعيف بالتعدية. قال الإمام أبو الحسين بن أبى الربيع في (كتاب التلخيص) من تأليفه: الظاهر من مذهب سيبويه أن النقل بالتضعيف سماع في المتعدى واللازم. (٢٥)

وفى قوله تعالى: (وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنُتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ). (٢٦) معنى أرنا أى بصِّرنا. إن كانت من رأى البصرية. والتعدى هنا إلى اثنين ظاهر، لأنه منقول بالهمزة من المتعدى إلى واحد، وإن كانت من رؤية القلب ، فالمنقول أنها تتعدى إلى اثنين ، نحو قوله :

وإنا لقوم ما نرى القتل سبة... إذا ما رأته عامر وسلول .(٢٧)

وقـد جـعـلهـا الـزمـخشرى من رؤية القلب، وشرحها بقوله: ''منقول من رأى بمعنى أبصر أو عرّف. ولذلك لم يتجاوز مفعولين، أي وبصرنا متعبداتنا في الحج، أو وعرفناها. (٢٨)

فيقول أبوحيان:" هي تأتى عنده بمعنى عرف، أى تكون قلبية وتتعدى إلى واحد، ثم أدخلت همزة النقل فتعدت إلى اثنين، ويحتاج ذلك إلى سماع من كلام العرب. (٢٩) قال ابن عطية:

وهو الأصح ويلزم قائله أن يتعدى الفعل منه إلى ثلاثة مفاعيل، وينفصل بأنه يوجد معدى

بالهمزة من رؤية القلب. (٣٠)

يقول الدكتور محمد حماسة عن قابلية الفعل للتعدية وصلاحية الاسم للمفعولية:

"أنهما جانبان معنويان لتحديد المفعول به في الجملة ينضم إليهما جانب لفظي هو العلامة الإعرابية، وتحديد موقعه في بناء جملته."(٣١)

ويضيف فيه أن هذين الجانبين أى الجانب المعنوى واللفظى "يتعاونان في ترابط المفعول به مع فعله وفاعله،الإضافة إلى القيم الاستبدالية التي تجعل المفعول به يختلف عن غيره من المنصوبات الأخرى ،كما تقوم هذه القيم الاستبدالية نفسها بتمييز كل منها عن الآخر. (٣٢)

نخلص مما سبق إلى: التعدية هى الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول به، وهى قرينة نحوية تتعلق بطبيعة الفعل من حيث كونه متعديا، لأن المتعدى يفتقر إلى المفعول به، واللازم لا يفتقر إلى المفعول. وهى واسطة معنوية بين الفعل والمفعول به فى ائتلاف الجملة الفعلية. كذلك الربط للتعدى لا يكون إلافى الفعل المتعدى، وبذلك يخرج الفعل اللازم منه. لأن الفعل المتعدى يحتاج إلى اسم يقع عليه أما الفعل اللازم فلا يحتاج إليه .

لابد لحدوث الفعل من وجود المفعول به. والمفعول به يكون منصوبا، والنصب هو الفارق بين الفاعل والمفعول به، والنصب يدل على وجود العلاقة بين المفعولية أى المعنى والعلامة الإعرابية .والفعل قد يتعدى إلى أكثر من مفعول ولكن يكون الربط ثابتا بينهما بقرينة التعدية. والأصل فى تعدية اللازم حروف الجر ولكن أيضا يكون بالتضعيف.

رابعا: الربط في الجملة العربية بطريق التحديد والتوكيد

و كـذلك الـرابط المعنوى ينشأ في الجملة العربية بطريق التحديد والتوكيد بين الفعل ومصدره، لـغـرض التـوكيـد لـلـفـعـل العامل فيه أو لتبيين نوعه أو عدده. والمفعول المطلق: هو المصدر الفضلة المسلط عليه عامل، كضربت ضربا، أو من معناه كـقعدت جلوسا. (٣٣)

يقول ابن السراج :

"إن المصدر هو المفعول في الحقيقة لسائر المخلوقين فمعنى قولك: قام زيد وفعل زيد قياماً سواء وإذا قلت: ضربت فإنما معناه أحدثت ضرباً وفعلت ضرباً فهو المفعول الصحيح." (٣٤) ويؤكد ذلك بقوله :

"ألا ترى أن القائل يقول: من فعل هذا القيام؟ فتقول: أنا فعلته. ومن ضرب هذا الضرب

ششابی علی و تحقیق مجلد-العرفان (۲۰۱۰ ه...... 82.....) جولائی - رمبر ۲۰۱۲م لشدید؟ فتقول: أنا فعلته .ترید: أناضربت هذا الضرب (۳۰) و سماه سیبویه الحدث و الحدثان. "(۳٦)

ويجىء المصدرعلى ضروب: منها للتوكيداً نحو قولك: قمت قياماً وجلست جلوساً، وذكر مصدر الفعل للتوكيد ولاغير. ومنها ضرب ثان تذكره للفائدة نحو قولك: ضربت زيداً ضرباً شديداً، والضرب الذي تعرف، وقمت قياماً طويلاً، فقد أفدت في الضرب أنه شديد وفي القيام أنه طويل وكذلك إذا قلت: ضربت ضربتين وضربات فقد أفدت المرار وكم مرة ضربت. (٣٧) أمثلة المفعول المطلق

لقد ذكرنا أن المفعول المطلق هو المصدرمن فعله، وهذا الفعل قديكون مذكورا مع مصدره كما في قوله تعالى: (وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسى تَكْلِيماً). (٣٨)

وقد يكون مقدرا قبله ، ولكن يبقى رابطه المعنوى على صورته للتحديدأو التأكيد، ونقدم بعض الأمثلة على هذا النمط .المفعول المطلق لفعل مقدر .

> قوله تعالى: ( قَالُوا سُبُحَانَكَ لاعِلْمَ لَنَا إِلا مَا عَلَّمُتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ) (٣٩) يقول أبو حيان:

" وسبحان اسم وضع موضع المصدر، وهو مما ينتصب بإضمار فعل من معناه لا يجوز إظهاره، وهو من الأسماء التى لزمت النصب على المصدرية، ويضاف ويفرد. (٤٠)وناصبه فعل مقدر واجب الإضمار، وهو اسم مصدر، والمصدر التسبيح. (٤١) وفى قوله تعالى: "وَقَالُوا سَمِعُنَا وَأَطَعُنَا غُفُرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ"(٢٢) (غفرانك): مفعول مطلق لفعل مقدر تقديره: اغفر. وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: "وَبِالُوَالِدَيْنِ إِحُسَانًا" (٤٤) (وبالوالدين) الجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف تقديره :أحسنوا بالوالدين إحسانا، و(إحسانا) مفعول مطلق.

ششما ہی علمی وتحقیق**ی مجلّہ-العرفان** 

ما ينوب عن المفعول المطلق أو المصدر :

ثمة ما ينوب عن المصدر فيُعطَى حكمَه في كونهِ منصوباً على أنه مفعولٌ مُطلَقٌ . (٤٥) مثله فى قوله تعالى: (وَاتَّقُوا يَوُمًا لا تَجُزِى نَفُسٌ عَنُ نَفُسٍ شيئا) (٤٦) فى هذه الآية (شيئا) نائب عن المصدر فى باب المفعول المطلق ،وأصله أن يكون جزاء ولكن جاء نيابة عنه ، ويكون التقدير : لا تجزى جزاء قليلا ولا كثيرا.

- وفى قوله تعالى: "وَإِذُ قُلْتُمُ يَا مُوسَى لَنُ نُؤُمِنَ لَکَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهُرَةً " (٤٧) هذا (جهرة) نائب عن المصدر فى باب المفعول المطلق منصوب أى: رؤية جهرة. وفى قوله تعالى: "فَكُلُوا مِنُهَا حَيْتُ شِئْتُمُ رَغَدًا" (٨٤) وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: "بَلُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفُرِهِمُ فَقَلِيلا مَا يُؤُمِنُونَ" (٤٩) وفى قوله تعالى: (قليلا( :نائب عن المصدر فى باب المفعول المطلق أى: أَكُلا رغدا. وفى قوله تعالى: وفى قوله تعالى: "أَمُ تُرِيدُونَ أَنُ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمُ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبُلُ " (٥٠) ركما) الكاف اسم بمعنى مثل نائب عن المصدر فى باب المفعول المطلق منصوب أى: يؤمنون إيمانا قليلا.
  - اسم المصدر وكذلك ينوب اسم المصدر عن المصدر، كقوله تعالى: "أَوَكُلَّمَا عَاهَدُوا عَهُدًا نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِنْهُ"(٢٥) (عهدا) اسم مصدر، والمصدر للفعل (عَاهَدُوا) معاهدة، وينوب عنه اسم المصدر (عهدا) وفى قوله تعالى: "مَنُ ذَا الَّذِي يُقُرِضُ اللَّهَ قَرُضًا حَسَنًا (٥٣)

# **&**----**84**----**}**

كذلك في هذه الآية (قرضا)هو اسم مصدر ينوب عن المصدر (إقراضا) للفعل (يقرض). نخلص مما سبق إلى: أن الرابط المعنوى الذى ينشأ في الجملة العربية بطريق التحديد والتوكيد يكون بين الفعل ومصدره. والمصدريأتي مفعولا مطلقا لغرض التوكيد للفعل العامل فيه أو لتبيين نوعه أو عدده.وكذلك يأتي ما تنوب عنه، مثل اسم المصدر وغيره. وقديكون فعل المفعول المطلق مقدرا وقديكون ظاهرا.

خامسا: الرابط في الجملة القرآنية بطريق السببية والغائية:

المفعول له: هو علة الإقدام على الفعل وهو جواب له. وذلك قولك فعلت كذا مخافة الشر وإدخار فلان، وضربته تأديباً له، وقعدت عن الحرب جبناً، وفعلت ذلك أجل كذا؛ وفي التنزيل حذر الموت. (٥٤)

و الربط بطريق السببية هو إحدى علاقات الارتباط المنطقي بين المعاني، ويقتضى سياق الجملة من المتكلم أحيانا أن يلجأ إلى هذه العلاقة لتكون معينا له على بيان سبب وقوع الحدث. (٥٥)

وقـد بيـن سيبـويه علة نصب الأسماء الواقعة مفعولا له بقوله: "لأنه عذر لوقوع الأمرفانتصب لأنه موقوع له، ولأنه تفسير لما قبله لم كان؟ وليس بصفة لما قبله ولا منه." (٥٦)

ويزيد في ذلك بقوله: "وفعلت ذاك أجل كذا "وكذا. "فهذا كله ينتصب لأنه مفعول له، كأنه قيل له: لم فعلت كذا وكذا فقال: لكذا؟ وكذا. (٥٧)

وقد بين الزمخشرى شروط المفعول لأجله بقوله: "وفيه ثلاث شرائط أن يكون مصدراً، وفعلاً لفاعل الفعل المعلل، ومقارناً له في الوجود فإن فقد شيء منها فاللام كقولك جئتك للسمن واللبن ولإكرامك الزائر، وخرجت اليوم لمخاصمتك زيداً أمس ." (٥٨) فإن فقد المعلل شرطا جر بحرف تعليل . (٥٩)

وفى قوله تعالى: "هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمُ مَا فِي الْأَرُضِ جَمِيعًا "(٢٠) أى خلق لأجلكم، قال ابن حيان: "ولكم متعلق بخلق، واللام فيه، قيل: للسبب ، أى لأجلكم ولانتفاعكم، وقدر بعضهم لاعتباركم. وقيل: للتمليك والإباحة، فيكون التمليك خاصاً، وهو تمليك ما ينتفع الخلق به وتدعو الضرورة إليه. وقيل: للاختصاص، وهو أعم من التمليك، والأحسن حملها على السبب فيكون مفعولاً من أجله. (٦١) جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

وفى قوله تعالى: (يَجُعَلُونَ أَصَابِعَهُمُ فِي آذَانِهِمُ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوُتِ) (٦٢) هنا (حَذَرَ الْمَوُتِ) مصدر منصوب علة لجعل الأصابع فى الأذن، (مِنَ الصَّوَاعِقِ) مفعول له خفض بمن لأنه ليس مصدرا، وهى سببية، أى من أجل الصواعق وحذر الموت مفعول من أجله، وشروط المفعول من أجله موجودة فيه، إذ هو مصدر متحد بالعامل فاعلاً وزماناً، هكذا أعربوه، وفيه نظر لأن قوله: "من الصواعق" هو فى المعنى مفعول من أجله، ولو كان معطوفاً لجاز (٣٢)

كذلك في قوله تعالى:

(وَمَثَـلُ الَّذِينَ يُنُفِقُونَ أَمُوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرُضَاةِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِنُ أَنْفُسِهِمُ) (٦٤) انتصاب (ابْتِغَاءَ) على أنه مفعو لأجله (٦٥).

وفى قوله تعالى: (وَلَا تُمُسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا) (٦٦) (ضِرَارًا) مفعول لأجله. وفى قوله تعالى: (وَدَّ كَثِيرٌ مِنُ أَهُلِ الْكِتَابِ لَوُ يَرُدُّونَكُمُ مِنُ بَعُدِ إِيمَانِكُمُ كُفَّارًا حَسَدًا مِنُ عِنُد رَأَنُفُسِهِمُ)(٦٧)(حَسَدًا مِنُ عِنْدِ أَنَفُسِهِمُ) انتصاب حسداً على أنه مفعول لأجله، والعامل فيه ودّ، أى الحامل لهم على ود ردكم كفاراً هو الحسد .

نخلص مما سبق إلى أن: السببية هي الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول لأجله، وهي ما يعين سبب وقوع الفعل وعلته، في الجملة العربية . سادسا: الربط في الجملة العربية بطريق الظر فية

يكون الرابط المعنوى بين الفعل والمفعول فيه ،وهو إما يكون ظرف زمان أو مكان، والربط بيـن الفعل والظرف ربط معنوى بدون الأداة لأن الفعل حدث ،والحدث لا يحدث إلا في الزمان أو المكان .

يقول ابن جنى فى (باب المفعول فيه وهو الظرف: "اعلم أن الظرف. كل اسم من أسماء الزمان أو المكان يُرادُ فيه معنى (فى) وليست فى لفظه كقولك: قمت اليومَ، وجلست مكاًنك، لأن معناه: قمت فى اليوم، وجلست فى مكانك. فإن ظهرت (فى) فى اللفظ كان ما بعدها اسما صريحا وصار التضمن ل (فى)، تقول: سرت فى يومَ الجمعة، وجلست فى الكوفة."(٦٨)

ويقول سيبويه: "وأما (في) فهى للوعاء." (٦٩) ثم يقدم بعض الأمثلة كقولك: هو في الجراب، وفي الكيس، وهو في بطن أمه، وكذلك: هو في الغل، لأنه جعله إذ أدخله فيه كالوعاء له. وكذلك: هو في القبة، وفي الدار.

وقال محمد بن يزيد:

"الطَّرِيفُ مشتقّ من الـظرُف وهو الوِعاء كأَنه جعل الطَّرِيفَ وعاء للَّذب ومَكارِم الَّاخلاق ويقال فلان يَتَظَرَّفُ وليس بظَرِيف والظرف الكِياسة."(٧٠) ويقول الليث : "الظَّرُف وعاء كل شيء حتى إنّ الإبُريق ظرف لما فيه."(٧١)

تتضح الدلالة الوظيفية للربط الظرفى المعنوى من كلام ابن يعيش حين يقول: "إن إتجاه النحاة إلى تسميته، مفعولا فيه يدل على ذلك، فإن كان مفعولا فيه فهو ما دل على مكان أو زمان وقع فيه الفعل، وكان ظرفا فهو وعاء، فالأزمنة والأمكنة ظروف، لأن الأفعال توجد فيها فصارت كالأوعية لها. (٧٢) وتحمل الظرفية معنى (في)، لكن الظروف تنصب، و يمثل سيبويه ذلك في قوله: "ويقول الرجل: ما اليوم؟ فتقول: اليوم أنَّك مرتحلٌ، كأنَّه قال: في اليوم رحلتك. وعلى هذا الحدّ تقول: أمّا اليوم فأنَّك مرتحلٌ،

وضح سيبويه معنى ذلك فى (باب ما ينتصب من الأماكن والوقت وهو يقول: "وذلك لأنها ظروف تقع فيها الأشياء، وتكون فيها، فانتصب لأنه موقوع فيها ومكون فيها، وعمل فيها ما قبلها، كما أن العلم إذا قلت أنت الرجل علماً عمل فيه ما قبله، وكما عمل فى الدرهم عشرون إذا قلت :عشرون درهماً. وكذلك يعمل فيها ما بعدها وما قبلها." (٧٤)

و المبرد يصرح في معنى ذلك بقوله:

"واعلم أن هذه الظروف المتمكنة يجوز أن تجعلها أسماء فتقول: يوم الجمعة قمته، في موضع قمت به، والفرسخ سرته، ومكانكم جلسته، وإنما هذا اتساع، والأصل ما بدأنا به لأنها مفعول فيها، وليست مفعولاً بها. وإنما هذا على حذف حرف الإضافة." (٧٥) ويقول المرادى:

إن (في) لـلـظرفية وهي الأصل فيه، ولا يثبت البصريون غيره. مذهب سيبويه، والمحققين من أهـل البصرة، أن في لا تكون إلا للظرفية حقيقة أو مجازا. وما أوهم خلاف ذلك رد بالتأويل إليه. (٧٦)

كما فى قوله تعالى: "وَاتَّقُواُ يَوُماً" ( ٧٧) (يوماً) مفعولٌ به، ولا بدَّ من تقدير حَذُفِ مضافٍ أى: عذابَ يوم أو هولَ يوم، وأُجيز أن يكونَ منصوباً على الظرف، والمفعولُ محذوفٌ تقديره: واتقوا العذابَ فى يومٍ صفتُه كَيُتَ وكَيُتَ، ومنَع أبو البقاء كونَه ظرفاً، قال: "إنَّ الأمر بالتقوى لا يقع

المؤدِّيةِ إلى العذابِ في يومِ القيامةِ. "(٧٨)

وقوله تعالى: "وَقُلْنَا يَاآدَمُ اسُكُنُ أَنْتَ وَزَوُجُكَ الْجَنَّةَ" (٧٩) وقيل: الجنة ظرفٌ على الاتساع، وكان الأصلُ تعديتَه إليها بـ (في)، لكونها ظرفَ مكان مختصٍّ، وما بعد القولِ منصوبٌ به" (٨٠)

وقوله تعالى: ''إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنُ آمَنَ بِاللَّهِ وَالُيَوْمِ الآخِرِ وَعَم)لَ صَـالِحاً فَلَهُمُ أَجُرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمُ وَلاَ خَوُفٌ عَلَيْهِمُ وَلاَ هُمُ يَحُزَنُونَ''-(٨١) قوله: (عِندَ رَبِّهِمُ) (عند) ظرف مكان لازمُ الإضافةِ لفظاً ومعنيَّ، والعاملُ فيه الاستقرارُ الذي تضمَّنه "لهم"(٨٢)

وفى قوله تعالى: "حَيُثُ مَا كُنتُم" (٨٣) فى هذه الآية (حيث) هى ظرفُ مكانٍ مضافةً إلى الجملةٍ فهى مقتضيةٌ للخفضِ بعدَها، وما اقتضى الخفضَ لا يقتضى الجزمَ، لأنَّ عواملَ الأسماءِ لا تعملُ فى الأفعالِ، والإضافةُ موضَّحةٌ لِما أُضيف، كما أنَّ الصلةَ موضِّحةٌ فيُنافى اسمُ الشرط؛ لأنَّ اسمَ الشرطِ مبهمٌ، فإذا وُصِلَتُ بـ"ما"زال منها معنى الإضافةِ وضُمَّنتُ معنى الشرطِ وجُوزى بها، وصارَتُ من عواملِ الأفعال." (٨٤)

وقوله تعالى: "وَادْعُوا شُهَدَاءَ كُمُ مِنُ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمُ صَادِقِينَ" (٨٥) (دون) ظرف مكان ملازم للظرفية الحقيقية أو المجازية، ولا يتصرف فيه بغير من. (٨٦) قال سيبويه: وأما دونك فلا يرفع أبداً. (٨٧)

قال ابن هشام الانصارى:

"وأصل العامل أن يتقدم على المعمول، اللهم إلا أن يقدر المتعلق فعلاً فيجب التأخير، لأن الخبر الفعلى لا يتقدم على المبتدأ فى مثل هذا، وإذا قلت إنّ خلفك زيداً وجب تأخير المتعلق، فعلاً كان أو اسماً، لأن مرفوع إنّ لا يسبق منصوبها، وإذا قلت كانَ خلفكَ زيدٌ جاز الوجهان ولو قدرته فعلاً، لأن خبر كان يتقدم مع كونه فعلاً على الصحيح، إذ لا تلتبس الجملة الاسمية بالفعلية." (٨٨)

ولـقـوـة ارتبـاط الـظرف فإنه لا يشترط له موقع معين، فياتي معه سابقا او لاحقا، وقد عبروا عن ذلك بأنه يتوسع في الجاروالمجرور ما لايتوسع في غيرهما.(٨٩)

سابعا: الرابط في الجملة القرآنية بطريق المصاحبة

المفعول معه: "وهو كل ما فعلت معه فعلا، وجاز أن يكون معطوفا، وذلك قولك: قمت

وَزِيدا، أى: مع زِيد، و استوى الماء <sup>أ</sup>و الخشبة، أى: مع الخشبة، وجاء البرد الطيالسة<sup>،</sup> أى: مع الطيالسة وما زلت أسير والنيل، أى: مع النيل ولو تركت الناقة و فصيلها لرضعها، أى: مع فصيلها، ولو خليت والأسد لأكلك، أى: مع الأسد وكيف تكون وقَصْعَةٍ من ثريدٍ، أى :مع قصعة." (٩٠) ومنه قوله تعالى :'<sup>(</sup>أَوُ كَصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَاء فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعُدٌ وَبَرُقٌ يَجُعَلُونَ أَصُابِعَهُمُ فِي آذَانِهِم مِّنَ الصَّوَاعِقِ حَدَرَ الْمَوُتِ واللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكافِرِينَ" (٩٠)

- يقول ابن هشام الانصاري:
- "(واو)ان ينتصب ما بعدهما، وهما: واو المفعول معه، مثل: سِرتُ والنِّيل" (٩٢) يقول سيبويه (في باب الواو):

"اعلم أنّ الواو ينتصب ما بعدها في غير الواجب من حيث انتصب ما بعد الفاء، وأنها قد تشرك بين الأوّل والآخر كما تشرك الفاء، وأنّها يستقبح فيها أن تشرك بين الأوّل والآخر كما استقبح ذلك في الفاء، وأنّها يجيء ما بعدها مرتفعاً منقطعاً من الأوّل كما جاء ما بعد الفاء."(٩٣)

المصاحبة أو المعية تفهم من واوالمعية التي تقع قبل الاسم، وتعمل فيه، "وذلك قولك: ما صنعت وأباك، ولو تركت الناقة وفصيلها لرضعها، إنما أردت: ما صنعت مع أبيك، ولو تركت الناقة مع فصيلها. فالفصيل مفعول معه، والأب كذلك، والواو لم تغير المعنى، ولكنها تعمل في الاسم ما قبلها. " (٩٤)

هناك وسائل معينة لترابط المفعول معه بالفعل، وهي :

الأول . الأداة ،وهي الواو التي بمعنى مع أي التي تفيد المصاحبة .

والثاني:النصب .

والثالث: لزوم المفعول معه التأخر عن الفعل، فلا يحوز تقديمه على الفعل . والرابع: وجود مانع لغوى أو معنوى من العطف. (٩٥)

ثامنا: الرابط في الجملة القرآنية بطريق الملابسة

الحال : هـو وصف هيئة الفاعل أو المفعول به، وأما لفظها : فـإنها نكرة تأتى بعد معرفة، قد تم عليها الكلام، وتلك النكرة هي المعرفة في المعنى. (٩٦) والحال تتقدم على عاملها إذا كان فعلاً

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء | ÷ | ششماہی علمی وتحقیق مجلّہ-العرفان |
|--------------------|---|----------------------------------|
|                    |   |                                  |

متصرفاً، أو وصفاً يشبهه نحو (خُشَّعاً أبْصارهمُ يخرُجون)

و الحال تكون مؤكدة لعاملها مثل قوله تعالى: (وَلَا تَعُثَوا فِيُ الْأَرُضِ مُفُسِدِيُنَ). (٩٧) و (مُفُسِدِينَ) حالٌ من فاعل (تُعُثَوُا) وهي حالٌ مؤكِّدةٌ، لعامِلها.

وقوله تعالى :(هوَ الحقُّ مصدِّقاً). (٩٨) لأن الحق لا يكون إلا مصدقاً، والصواب أنه يكون مصدقاً ومكذباً، وغيرهما، نعم إذا قيل هوَ الحقُّ صادِقاً فهي مؤكدة. (٩٩)

"وَآمِنُوا بِمَآ أَنزَلُتُ مُصَدِّقاً". (١٠٠) (مُصَدِّقاً) حالٍ من العائد المحذوف في الفعل: والعاملُ فيها(آمنوا).

يوضح المبرد فكرة تأكيد الحال بقوله: "زيد أبوك حقاً، وهو زيد معروفاً، وأنا عبد الله أمراً واضحاً: وذاك لأن هذه الحالات إنما تؤكد ما قبلها؛ لأنك إذا قلت: هو زيد، وأنا عبد الله فإنما تخبر بخبرين، فإذا قلت معروفاً، أو بيناً فإنما المعنى أنى قد بينت لك هذا وأوضحته، وفيه الإخبار لأنه عليه يدل: (١٠١)

والربط المعنوى يكون بين الحال المفردة وصاحبها ،وهو يكون بطريق الملابسة، وهذا الرابط لايكون بين الفعل والحال، بل ينشأ بين الحال وصاحبها، والربط الملابسي يبين هيئة الفاعل أوالمفعول به .

يقول عبد القاهر الجرجاني:

"لأن الحال خبر فى الحقيقة من حيث إنك تثبت بها المعنى لذى الحال كما تثبت بخبر المبتدأ للمبتدأ، وبالفعل للفاعل: ألا تراك قد أثبت الركوب فى قولك: "جاء نى زيد راكباً" لزيد؟ إلا أن الفرق أنك جئت به لتزيد معنى فى إخبارك عنه بالمجىء، وهو أن تجعله بهذه الهيئة فى مجيئه، ولم تجرد إثباتك للركوب ولم تباشره به، بل ابتدأت فأثبت المجىء، ثم وصلت به الركوب، فالتبس به الإثبات على سبيل التبع للمجىء وبشرط أن يكون فى صلته." (١٠٢)

ويتميز الحال من المنصوبات الأخرى بدلالته على الهيئة، وليست الدلالة على الهيئة آتية من شيء خارج عن نطاق الجملة ،بل على العكس من ذلك تماما، فإننا نجد أن بناء الجملة على هذا النحو هو الذي يوجه هذه الكلمة إلى أن تصير دالة على الهيئة. (١٠٣)

نـخلص مما سبق إلى: أن يكون الرابط المعنوى الملابسي بين الحال المفردة وصاحبها، لأن الحال الجملة يكون بينها وبين ذي الحال الرابط اللفظي كما سبق ذكره.

| العرفان | فيق محلّ | ىعلى تتخنخ | ششاة |
|---------|----------|------------|------|
| • • • • | •••      |            |      |

جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء

وأنه تكون لفظة الحال نكرة، وتأتى بعد المعارف، وتبين صفة الفاعل أو المفعول به. وأنه تتقدم الحال على عاملها الفعل المتصرف.أنه يكون الرابط الملابسي بين الحال المؤكدة وعاملها. ويتميز الحال من المنصوبات الأخرى بدلالته على الهيئة.

تاسعا: الرابط في الجملة القرآنية بطريق التفسير أو التبيين

ومعنى التمييز : تخليص الأجناس بعضها من بعض، ولفظ المميز اسم نكرة يأتى بعد الكلام التمام يراد به تبيين الجنس، وأكثر ما يأتى بعد الأعداد والمقادير . (٤ · ١) "نفهم من المعنى النحوى أن التمييز يبين شيئا مبهما فى جملته أو بعبارة أخرى يوضح أمرا غامضا فى تلك الجملة فيرفع الإبهام والغموض وهذ ا الشىء المبهم أو الغامض هو ما تسميه (المميز أو المفسر (لو أنه ذكر وحده دون التمييز لَحَارت النفس فيه، وذهبت به حيرتها فى كل اتجاه. (١٠٥) "تعدعلاقة التفسير أو التبيين إحدى علاقات الارتباط بين المعانى على سبيل البيان وإزالة الإبهام". (١٠٦)

إن التمييز ينقسم إلى المفرد والجملة ،أما "تمييز المفرد من مممات الاسم، فارتباط تمييز المفرد أوالذات بأجزاء جملته لا يكون إلامن خلال الاسم الذي يتم به. (١٠٧)

أما تمييز الجملة ففيه بيان وإزالة للإبهام الذى قد يعترى علاقة الارتباط بطريق الإسناد بين الفعل والفاعل أو علاقة الارتباط بطريق التعدية بين الفعل والمفعول به فحين يقال : (يختلف الناس) هذه الجملة غامضة، لأن علاقة الارتباط بطريق الإسناد بين الفغل والفاعل يشوبها الإبهام، تفتقر إلى بيان الوجه الذى يختلف فيه الناس فهى تفتقر إلى إنشاء علاقة أخرى تدعمها وتزيل ما بها من إبهام، فيقال مثلا: يختلف الناس أذواقا . (١٠٨)

وتـمييـز الـجـمـلة يسـمى بالتمييز المحول أو المنقول عن الفاعل مثل قوله تعالى: (وَاشُتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا) (١٠٩)

أو عن المفعول ، مثل قوله تعالى: (وَفَجَّرُنَا الْأَرُضَ عُيُونًا ) (١١٠) وما عداهما يعد متمما للاسم لأنه يفسر غموضا في احتمالات دلالته المتعددة (١١١)

وفى قوله تعالى :(فَزَادَهُـمُ اللَّهُ مَرَضًا)(١١٢) مـرضـا مـفعول به، لذا يزيل الإبهام والغموض بطريق ربطه بالتعدية .

وقوله "كَمُ آتَيْنَاهُمُ مِنُ آيَةٍ بَيِّنَةٍ" (١١٣) وأجاز الزمخشري أن تكون: كم ، هنا خبرية، قال: فإن

| st+14 | لا في – دسمبر | ۶ |
|-------|---------------|---|
|       |               |   |

### 

قلت: كم استفهامية أم خبرية ؟ قلت: يحتمل الأمرين، ومعنى الاستفهام فيها للتقرير\_ (١١٤) قال أبو حيان:

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان

"(من آية) تـمييـز لــكَمُ، ويجوز دخول من على تمييز الاستفهامية والخبرية، سواء وليها أم فصل بينهما، والفصل بينهما بجملة، وبظرف، ومجرور، جائز على ما قرر في النحو . "(١١٥)

وقوله ''وَإِذُ وَاعَدُنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيُلَةً' '(١١٦) و(ليلة) منصوب على التمييز الجائى بعد تمام الاسم، والعامل فى هذا النوع من التمييز اسم العدد قبله شبه أربعين بضاربين، ولا يجوز تقديم هذا النوع من التمييز على اسم العدد بإجماع، ولا الفصل بينهما بالمجرور إلا ضرورة.(١١٧)

"(ليلة)ً نصبٌ على التمييز، والعُقود التي هي من عِشُرين إلى تسعين وأحدَ عشرَ إلى تسعةَ عشرَ كلُّها تُمَيِّز بواحدٍ منصوبٍ. (١١٨)

وقوله تعالى: "فَقُلُنَا اصُرِبُ بِعَصَاکَ الُحَجَرَ فَانَفَجَرَتُ مِنَهُ اتُنَتَا عَشُرَةَ عَيْنًا '(١١٩) (عيناً) منصوب على التمييز ، وإفراد التمييز المنصوب فى باب العدد لازم عند الجمهور ، وأجاز الفراء أن يكون جمعاً ، وكان هذا العدد دون غيره لكونهم كانوا اثنى عشر سبطاً ، وكان بينهم تضاغن وتنافس ، فأجرى الله لكل سبط منهم عيناً يرده ، لا يشركه فيه أحد من السبط الآخر ، وذكر هذا العدد دون غيره يسمى التحصيص عند أهل علم البيان ، وهو أن يذكر نوع من أنواع كثيرة لمعنى فيه لم يشركه فيه غيره . (١١٠)

وقوله تعالى: "نُمَّمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمُ مِنُ بَعُدِ ذَلِكَ فَهِي كَالُحِجَارَةِ أَوُ أَشَدُّ قَسُوَةً" (١٢١) انتصاب قسوة على التمييز، وهو من حيث المعنى تقتضيه الكاف ويقتضيه أفعل التفضيل، لأن كلاً منهما ينتصب عنه التمييز. تقول: زيد كعمرو حلماً، وهذا التمييز منتصب بعد أفعل التفضيل، منقول من المبتدأ، وهو نقل غريب، فتؤخر هذا التمييز وتقيم ما كان مضافاً إليه مقامه، و تقول: زيد أحسن وجهاً من عمرو، وتقديره: وجه زيد أحسن من وجه عمرو، فأخرت وجهاً وأقمت ما كان مضافاً مقامه، منقول، من وجهاً فارتفع بالابتداء، كما كان وجه مبتدأ، ولما تأخر أدى إلى حذف وجه من قولك: من وجه عمرو، وإقامة عمرو مقامه، فقلت: من عمرو، وإنما كان الأصل ذلك، لأن المتصف بزيادة الحسن حقيقة ليس الرجل إنما هو الوجه . (٢٢١) هى أشدُّ:و "قسوة" نصبٌ على التمييز؛ لأنَّ الإبهامَ حَصَلَ فى نسبةِ التفضيلِ إليها، والمفضَّلُ عليه محذوقٌ للدلالةِ علهى أى أشدُ قسوةً من الحجارةِ. (١٢٣)

وقول ه تعالى: "صِبُعَةَ اللَّهِ وَمَنُ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبُعَةً وَنَحُنُ لَهُ عَابِدُونَ" (١٢٤) هنا )(وَمَنُ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبُغَةً ) هذا استفهام ومعناه: النفى ، أى ولا أحد أحسن من الله صبغة. نز وأحسن هنا

## 

لا يراد بها حقيقة التفضيل، إذ صبغة غير الله منتف عنها الحسن، أو يراد التفضيل، باعتبار من يظن أن في صبغة غير الله حسناً، لا أن ذلك بالنسبة إلى حقيقة الشيء. وانتصاب صبغة هنا على التمييز، وهو من التمييز المنقول من المبتدأ. وقد ذكرنا أن ذلك غريب، أعنى نص النحويين على أن من التمييز المنقول تميى زاً نقل من المبتدأ، والتقدير : ومن صبغته أحسن من صبغة الله: فالتفضيل إنما يجرى بين الصبغتين، لا بين الصابغين

نخلص مما سبق إلى أن: الرابط التفسيرى المعنوى يأتى لبيان الجنس، ويرفع الإبهام فيها، وكلمة التى تكون تمييزا تكون اسما نكرة. ويأتى التمييز لرفع الإبهام والغموض للأعداد والمقادير والربط التفسيرى يجعل ارتباطا قويا وثيقا بين المعانى على سبيل التبييين وإزالة الإبهام .ويأتى الرابط التفسيرى بين المميز والتمييز المفرد والجملة. و تمييز الجملة يرفع الإبهام الذى يعترى الإسناد بين(الفعل والفاعل) أوالتعدية بين (الفعل والمفعول به.

\*\*\*\*\*

الحواشي و الهوامش ﴾

(١) - حميدة مصطفى، الدكتور، (دون سنة الطبع). نظام الارتباط والربط فى تركيب الجملة العربية، القاهرة، الشركة المصرية العالمية للنشر لو نجمان، ص:١٦١
(٢)- تمام حسان الدكتور، (١٩٨١م). الأصول، دراسة ايستمولوجيه لأصول الفكر اللغوى، القاهرة، دار الثقافة، ص: ٣٠
(٣) - سيبويه، ابو بشر عمروبن قنبر، (١٩٩١م). الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون بيروت، دار الثقافة ،ص: ٣٠
(٢) - سيبويه، ابو بشر عمروبن قنبر، (١٩٩١م). الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون بيروت، دار الثقافة ،ص: ٣٠
(٢) - سيبويه، ابو بشر عمروبن قنبر، (١٩٩١م). الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون بيروت، دار الجيل، ج:١٠، ص: ٣٢
(٤) .محمد حماسة الدكتور، (٢٠٠٣م). بناء الجملة العربية، القاهرة، دارغريب، ص: ٩٨
(٩).سورة الرعد ١
(٩) - سيروة الأصول، دراسة ايستمولوجيه لأصول الفكر اللغوى، ص: ٣٠
(٩) .سورة الرعد ١
(٩) - حديجة محمد الصافى، (دون سنة الطبع). نسخ الوظائف النحوية فى الجملة العربية، القاهره، دار السلام، ص: ٩٢
(٨) - حديجة محمد الصافى، (دون سنة الطبع). نسخ الوظائف النحوية فى الجملة العربية، القاهره، دار ١٩٩٥م، ٢٠
(٩) - حديجة محمد الصافى، (دون سنة الطبع). نسخ الوظائف النحوية فى الجملة العربية، القاهره، دار السلام، ص: ٢٠

ششمابي علمي وتحقيقى مجلّه-العرفان

(٩) -المرجع السابق، ص: ٦٤ (١٠)-خديجة محمدالصافي، نسخ الوظائف النحوية في الجملة العربية،ص: ٢٧٧ (١١). الأنصارى، ابو محمد جمال الدين بن يوسف ابن هشام، (دون سنة الطبع). شرح شذور الذهب، ص:۱۶۱ (١٢) حميدة مصطفى، الدكتور، نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية، ص:١٦٦ (١٣)-سورة البقرة: ٣٧ (١٤)- السيرافي، حسن بن عبد الله المرزبان (١٩٨٦م). شرح كتاب سيبويه، تحقيق: رمضان عبد التواب وآخرين،القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب،ص:٦٦ (١٥)-محمد عيد، الدكتور (١٩٨٢م). النحو المصفى، القاهرة، مكتبة الشباب، ص: ٢١٤ (١٦)-سبويه، الكتاب، ج: ١،ص: ٣٤ (١٧)-ابن جني،ابو الفتح عثمان،(دون السنة الطبع).الخصائص،تحقيق:عبد الحكيم بن محمد، القاهرة، المكتبة التوفيقيه،ص:٨٥ (١٨)-الرضى،محمد بن حسن، (دون سنة الطبع). شرح الشافية بن الحاجب، تحقيق: محمد محى الدين، القاهرة، مطبعة حجازى، ج: ١، ص: ٨٦ (١٩). ابن السراج، (١٩٨٥م). الأصول في النحو، تحقيق: عبد الحسن الفتلي، مؤسسة الرسالة، ج:١، ص:١٧١ (۲۰)-البقرة:۱۷ (٢١)-ابن جني، ابو الفتح عثمان، (١٩٨٥م). اللمع في العربية، تحقيق: حامد مؤمن، بيروت، عالم الكتب، ص: ٧٢ (٢٢)-البقرة: ٢٣٠ (٢٣)-البقرة:٢٣ (٢٤) الأندلسي،محمد بن يوسف بن على(١٩٩٢م).تفيسر البحر المحيط، السعودية، مكتبة الايمان، ج:١، ص:۲۳٤ (٢٥) - المرجع السابق، ص: ٢٣٤، ٢٣٥ (٢٦)-البقرة:١٢٨ (٢٧) -الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٦٢٢ (٢٨)- الزمخشري، ابو القاسم جا رلله محمو دبن عمر، تفسير الكشاف، بيروت، لبنان، دار المعرفة، ج: ۱، ص: ۲۲ ۳

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء é.....94.....è (٢٩)-الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج١،ص:٦٢٢ (۳۰)-السابق، ج: ۱، ص: ۲۲۲ (٣١)-محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية، ص:١٤٣ (۳۲)-السابق،ص:۱٤۳ (۳۳)-الزمخشرى، شرح المفصل، ص: ۸۲ (٣٤) - ابن السراج، (٩٨٥ ٨٥). الأصول في النحو، ج: ١، ص: ٩٩٩ (٣٥) السابق، ج: ١، ص: ١٥٩ (٣٦) - سبویه، أبو بشر عمرو بن قنبر، (١٩٩١م). الكتاب، ج: ١، ص: ٣٤ (٣٧)-ابن السراج، (١٩٨٥م). الأصول في النحو، ج: ١،ص: ١٦٠ (٣٨)-سور قالنساء: ٢٤ (٣٩)-سورة البقرة: ٣٢ (٤٠)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٢٤ (٤١) الخراط ،أحمد بن محمد (دون سنة الطبع). مُشكِل إعراب القرآن ، ج: ١، ص: ٦ (٤٢) - سورة البقرة: ٢٨٥ (٤٣)-سورة البقرة: ١٣٨ (٤٤)-سورة البقرة: ٨٣ (٥٥)-الغلاييني،مصطفى بن محمد سليم، (٥٠٠٥م). جامع الدروس العربية،القاهرة، دار الحديث، ص: ٤٥٤ (٤٦) - سورة البقرة: ٨٤ (٤٧)- سورة البقرة: ٥٥ (٤٨)-سورة البقرة: ٨٥ (٤٩)-سورة البقرة: ٨٨ (٥٠)-سورة البقرة: ٨ (٥١)-الخراط، أحمد بن محمد، مُشكِل إعراب القرآن، ج: ١،ص: ١٧ (٥٢)-سورة البقرة: ١٠٠ (٥٣)-سورة البقرة: ٢٤٥)

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان (٥٤) -الزمخشرى، المفصل، ص: ٨٧ (٥٥)- حميده مصطفى الدكتور، نظام الربط و الارتباط، ص:١٧٦، ١٧٧ (٥٦)-سبويه، الكتاب، ج: ١،ص: ٣٦٧ (٥٧)- المرجع السابق، ج: ١، ص: ٣٦٨ (٥٨) - الزمخشرى، المفصل، ص:٨٧ (٥٩)-الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٢١٥ (٦٠)- سورة البقرة: ٢٩ (٦١)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١،ص: ٢١٥ (٦٢)-سورة البقرة: ٢٩ (٦٣) الأنصاري، ابو محمد جمال الدين بن يوسف ابن هشام، (دون سنة الطبع). قطر الندى وبل الصدي، ص: ۲۲٦ (٦٤)-سورة البقرة: ١٩ (٦٥) الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ١٤١ (٦٦) - سورة البقرة: ٢٦٥ (٦٧) - سورة البقرة: ٢٣١ (٦٨) - ابن جني، ابو الفتح عثمان، اللمع في العربية، ص: ١١٠ (٦٩) سبویه، الکتاب، ج: ۲، ص:۸۸ (٧٠)- الإفريقي، محمد بن مكرم بن على بن منظور بن منظور، (دون سنة الطبع). لسان العرب،مادة (ظرف)، الطبعة الاولى، دار صادر، بيروت (٧١) - المرجع السابق، مادة (ظرف) (٧٢) ابن يعيش، موفق الدين، (٢٠٠١م). شرح المفصل، دار الكتب العلمية، بيروت، ج: ٢، ص: ٤١ (۷۳)- سبویه، (۱۹۹۱م). الکتاب، ج: ۳،ص: ۱۳۹ (٧٤)- المرجع السابق ، ج: ١، ص: ٢ ٤ (٧٥)-المبرد، ابو العباس محمد بن يزيد، (دون السنه الطبع). المقتضب، تحقيق: محمد عضيمة، بيروت، عالم الكتب، ج:٤،ص:٣٣٠

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء **6**----**9**6----**è** (٧٦)-انظر :بدر الدين حسن قاسم المرادي،الجني الداني في حروف المعاني، ص:٢٦٨ (٧٧)-سورة البقرة: ٨٤ (٧٨)-السمين الحلبي، شهاب الدين بن يوسف بن محمد، (١٩٩٤م). الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تحقيق: على محمد مصوض، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية، ج: ١، ص: ٣٣٥ (٧٩)-البقرة: ٣٥ (٨٠)-السمين الحلبي، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج: ١،ص: ٣٣٥ (٨١)- سورة البقرة : ٦٢ (٨٢)-السمين الحلبي، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج:٢،ص:١٤ (٨٣)-سورة البقرة: • ۵ ا (٨٤)-السمين الحلبي، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج:٢،ص:١٤ (٨٥)-سورة البقرة:٢٣ (٨٦)-الأندلسي، ابوحيان،محمد بن يوسف بن على(١٩٩٢م). تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ١٦٥ (۸۷)- سيبويه، الكتاب، ج: ۱، ص: ۹۰۹ (۸۸)-الانصارى، ابن هشام جمال الدين بن يوسف، قطر الندى وبل الصدى، ج: ١، ص: ٧٧ (٨٩)-محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية،ص: ١٢٢ (۹۰)-ابن جني، اللمع في العربية، ص: ١١٦ (۹۱)-سورة البقرة: ۹۱ (٩٢)-ابن جني، اللمع في العربية، ص: ١١٦ (۹۳)- سبويه، الكتاب، ج: ۳، ص: ٤١ (٩٤)-المرج السابق، ج: ١، ص: ١٩٧ (٩٥)-محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية، ص: ٤ ٥٥، ١٥٣ (٩٦)-ابن جني، اللمع في العربية، ص: ١١٦ (٩٧)-سورة البقرة: ٦٠ (٩٨)-سورة البقرة: ٩١ (٩٩)-ابن جني، (٩٨٥م). اللمع في العربية، ص: ١١٦ (۱۰۰)-سورة البقرة: ٤١

ششمابی علمی د<u>خ</u>قیقی مجلّه-العرفان

(۱۰۱)- المبرد، المقتضب، ج: ٤، ص: ۳۱۰ (١٠٢)-الجرجاني، دلائل الاعجاز، ص: ١١٤ (١٠٣)-محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية،ص: ١٥٨ (١٠٤)- ابن جني، ابو الفتح عثمان، (١٩٨٥م). اللمع في العربية، ص: ١١٩ (١٠٥)- محمد عيد، الدكتور، (١٩٨٢م). النحو المصفى، القاهر ق،مكتبة الشباب، ص: ٤٧٧ (١٠٦)- مصطفى حميدة، الدكتور، نظام الربط والارتباط، ص: ١٧٦، ١٧٧ (١٠٧)- محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية، ص:١٦٦ (١٠٨)- محمد رزق شعير، الدكتور، الوظائف الدلاليه للجملة، ص: ١٧٥ (۱۰۹)- سورة مريم: ٤٠ (١١٠)-سورة القمر: ١٢ (١١١)- محمد حماسة، الدكتور، بناء الجملة العربية، ص: ١٦٨،١٦٩ (١١٢)-سورة البقرة: ١٠ (١١٣) - سورة البقرة: ٢١١) (۱۱٤)- الزمخشري، الكشاف، ج: ۱، ص: ٤٥٠ (١١٥)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٥٤ ٤ (١١٦)-سورة البقرة: ١٥ (١١٧)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٣٢٢ (١١٨)-المرجع السابق، ص: ٣٧٠ (١١٩)- سورة البقرة: ٦٠ (١٢٠)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١، ص: ٣٧٠ (١٢١)-سورة البقرة: ٧٤ "(١٢٢)- الأندلسي، ابوحيان، تفيسر البحر المحيط، ج: ١،ص: ٤٢٤ "(١٢٣)-الدر المصون، ج: ١، ص: ٤٣٧ (١٢٤)- سورة البقرة: ١٣٨

ششمابی علمی دختیق مجلّه-العرفان

# المصادر و المراجع ﴾

(١) ابن السراج، ابو بكر بن السرى بن سهل، (١٩٨٥م). الأصول في النحو، تحقيق: عبد الحسن الفتلي، مؤسسة الرسالة (٢) ابن السراج، ابو بكر بن السرى ، (١٩٨٥م). الأصول في النحو، تحقيق: عبد الحسن الفتلي، مؤسسة الرسالة (٣)ابن جني،ابو الفتح عثمان،(دون السنة الطبع).الخصائص،تحقيق:عبد الحكيم بن محمد، القاهرة، المكتبة التو فيقيه (٤) ابن جني، ابو الفتح عثمان، (١٩٨٥م). اللمع في العربية، تحقيق: حامد مؤمن، بيروت، عالم الكتب (٥) ابن يعيش، موفق الدين يعيش ابن على، (٢٠٠١). شرح المفصل، دار الكتب العلمية، بيروت (٦) الانصارى، ابن هشام، ابو محمد جمال الدين بن يوسف، شرح شذور الذهب، دار الطلائع، القاهرة (٧) الانصارى، ابن هشام، ابو محمد جمال الدين بن يوسف، (دون سنة الطبع). قطر الندى وبل الصدى، دارالطلائع، القاهرة (٨) الأفريقي، ابن منظور، (دون سنة الطبع). لسان العرب، مادة (ظ رف )دار الاصادر، بيروت، الطبعة الاولى (٩) الأندلسي، ابو حيان، محمد بن يوسف بن على (١٩٩٢م). تفيسر البحر المحيط، السعو دية، مكتبة الإيمان، (١٠) الجرجاني، عبد القاهربن عبد الرحمن ، (١٩٨٢م). دلائل الاعجاز، تحقيق: كاظم المرجان، بغداد، دار التراث للنشر (١١) الخراط، أحمد بن محمد (دون سنة الطبع). مُشكِل إعراب القرآن، ج: ١، ص: ٢. (مكتبه لكهير). (١٢) الرضى،محمد بن حسن، (دون سنة الطبع). شرح الشافية بن الحاجب، تحقيق: محمد محى الدين، القاهرة،مطبعة حجازى (١٣) الزمخشري، ابو القاسم جا رالله محمود بن عمر، تفسير الكشاف، بيروت ، لبنان،دار المعرفة (١٤) السيرافي (١٩٨٦م). شرح كتاب سيبويه، تحقيق: رمضان عبد التواب و آخرين، القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب (١٥) الغلاييني،مصطفى بن محمد سليم، (٢٠٠٥م). جامع الدروس العربية، القاهرة، دار الحديث، (١٦) المبرد، ابو العباس محمد بن يزيد ، (دون السنة الطبع). المقتضب، تحقيق : محمد عضيمة،

بيروت، عالم الكتب

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء         | ¢99                                           | ششماہی علمی وتحقیق <b>ی مح</b> لّہ-العرفان |
|----------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ف المعاني، تـحقيق: طه      | ن قاسم ،(١٩٧٦ء).الجنبي الداني في حروف         | (۱۷) الـمـرادى، بدرالدين حسر               |
|                            | والنشر، عراق، جامعة بغداد                     | محس، مؤسسة الكتب للطباعة و                 |
| لمصون في علم الكتاب        | لدين بن يوسف بن محمد، (١٩٩٤م).الـدر ال        | (۱۸) السميـن الحلبي،شهاب ا                 |
|                            | سوض،بيروت،لبنان،دارالكتب العلمية              | المكنون، تحقيق:على محمد مد                 |
| لغوى، القاهرة، دار الثقافة | م). الأصول، دراسة ايستمولوجية لأصول الفكر الل | (۱۹) تمام حسان، الدكتور، (۱۹۸۱             |
| ربط في تركيب الجملة        | بور، (دون سنة الطبع). نظام الارتباط والر      | (۲۰) حـميـدـة، مصطفى، الدكة                |
|                            | رية العالمية للنشر لونجمان                    | العربية، القاهرة، الشركة المصر             |
| بربية، القاهره، دار السلام | سنة الطبع). نسخ الوظائف النحوية في الجملة الع | (۲۱) خدجة محمد الصافي، (دون                |
| ون بيروت، دار الجيل        | ، (۱۹۹۹۱م). الكتاب، تحقيق: عبد السلام هار     | (۲۲) سيبويه، أبو بشر عمروبن قنبر           |
| يب                         | ٢٠٠٣م). بناء الجملة العربية،القاهرة، دار غو   | (٢٣) محمد حماسة الدكتور، (                 |
| ، القاهرة، كليتة الآداب    | ر،(٢٠٠٧،).الوظائف الدلاليه للجملة العربية     | (٢٤) محمد رزق شعير، الدكتور                |
|                            | ٩ ١ م).النحو المصفى،القاهرة،مكتبة الشباب      | (۲۰) محمد عيد،الدكتور، (۸۲                 |
|                            | نظام الربط والارتباط                          | (٢٦) مصطفى حميدة،الدكتور،                  |

# نماني على وتحقق مجلّه-العرفان المجاز واستخداماته في التراث الإسلامي

الدكتور محمد إقبال

# Abstract

There is no doubt that initially words of language were used to convey the meanings, feelings and figures directly about the facts and realities, but change occurred and words were moulded accordingly to the human needs and metaphorical forms progressed rapidly to achieve the goals like wideness, affirmation and likening etc. So the change is in direct relation with the metaphor. If there is no need of the above mentioned goals and characteristics, then it is related to the reality. Due to that, linguistics expert understood the importance of metaphor very well, which gives literary texts a technical aspect and creates a decisive partition between a "literary text" and a"general script".

So, in this article, we wanted to discuss the following aspacts of the topic in the following points:

1. Evolutionary change in the meaning of linguistic word;

2. Usage of word "Majaz" as titles of the Arabic books.

Understanding that "Majaz" is more communicative then reality". 3.

The probability of "Majaz" to be associated with the lie. 4.

5. The presence of "Majaz" in the Holy Qur'an.

6. At the end of the article, there is a short summary of "majaz" and its vital role to enrich the "literary text" and to create decisive partition between it and the "general script", in which there is a direct expression of realities.

**Keywords:** Metaphor, Language, Sentence, Script, Arabic, Islam, Heritance.

وضعت الكلمات والمفردات في اللغة في البداية للتعبير المباشر عن الحقائق، ولكن سرعانما شملتها سنة التطور تلبيةً لحاجة الانسان و أخذت تتحوَّل الكلمات إلى استخدام الصور المجازية

الأستاذ المساعد في قسم اللغة العربية، بالجامعة الوطنية للغات الحديثة، إسلام آباد

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء                    | ¢                         | ششماہی علمی وتحقیقی مجلّہ-العرفان     |
|---------------------------------------|---------------------------|---------------------------------------|
| ، فإنَّ عدم هذه الأغراض أو الأوصاف    | التوكيد والتشبيه وغيرها   | لأغراض متعددة من الاتساع وا           |
| نقاد واللغويون أهمية المجاز في إثراء  | ا أدرك البلاغيون وال      | المذكورة تكون الحقيقة البتة. لـذ      |
| ية، فاستخدموهاستخدما حنا، كماقام      | نص الأدبي والكتابة العاد  | الملغة وتبيين المحمد الفاصل بين الن   |
| للت معظم ضروب البلاغة وأساليبها.      | عاز وتسمياته، بحيث شم     | البلاغيون بالتوسع في مجالات المج      |
|                                       |                           | أما أسئلة البحث فهي كالتالي:          |
|                                       | بة العربية؟               | 1 . ما هو التطور الدلالي للكلم        |
|                                       | كعنوان الكتب العربية؟     | 2. متى بدأ استخدام المجاز             |
|                                       | ر أبلغ من الحقيقة"؟       | 3. ما معنى مصطلح: "المجاز             |
| ç                                     | ارتباط المجاز بالكذب"     | 4. هل توجد هناك إمكانية "             |
|                                       | رآن الكريم؟               | 5. هل يوجد "المجاز" في الق            |
| ، دور المجاز في تبيين   الكلام الأدبي | شنا هذا على ملخص عن       | وأخيرًا تشتمل خاتمة بح                |
| شرة.                                  | من الأمور الحقيقية المباه | وتمييزه عن الكتابة العادية المعبّرة ع |

1. التطور الدلالي للكلمة

ولا شك أن اللغة في أول أمرها، كانت مرتبطة بالدلالات الوضعية والمعانى المحدودة الثابتة، ولكنها تطورت تلبية لحاجة الإنسان فيما بعد، فمن الذى يتتبع لتطور دلالة الكلمات، يدرك أن الكلمة لم تستقرّ على المعنى الذى وضعت له في البداية، بل تحولت إلى مجال آخر وتولدت فيها دلالات جديدة ومعانى متباينة، ولهذه التحولات أسباب لغوية وتاريخية واجتماعية ونفسية. والتطور الدلالي يعنى تغيير معانى الكلمات ظاهرة شائعة في معظم لغات العالم الحية.(١)

ومن المعروف أن القدماء قصروا هذا التطور على حقبة زمنية عوفت بعصور الاحتجاج، ورفضوا الاستعمال الجديد؛ لأنه لم يؤثر عن العرب الذين يحتج بهم، وسموه مولّدًا، ولكن هذا الموقف لم يؤثر على الحركة الدائبة لتطور الكلمات، لأنه مواكبة طبيعية لنمو اللغة واتساعها، ولقد أورد المحدثون أمثلة كثيرة لتطور الدلالة في مختلف اللغات، ولاحظوا أن هذا التطور غالبًا مّا يكون في الانتقال من المحسوسات إلى المعنويات. (٢)

والحقيقة أن الإنسان البدائي قد وجد طلبته في لغته الحسية، التي كانت وسيلته الأولى

للإدراك، حتى بـدأ يـنسـاب شـعـاع المعرفة من وراء هذه المحسوسات ويشقّ طريقه في إعياءٍ وتبـاطؤ شـديـد إلى عقل الإنسان، وبعد زمن طويل أخذ الإنسان يجرّد المعانى والمفاهيم الأخرى من الأشياء ، وبدأ الإدراك الذهنى وسيلة ثانية من وسائل المعرفة، واتبعت اللغة المجردة في أثر ذلك، وانتـزعت الكـلـمات من الصور والأجسام لتتمحض الدلالة الذهنية، وحين نتأمل أكثر كلمات اللغة ونراجع أصولها واستعمالاتها، نجد الحسية كامنة هناك.(٣)

وعلى كلّ، فمع التقدم الزمنى والعلمى والفكرى، اتسع أفق الإنسان وخياله، وعمُق وجدانه بالأشياء، وزادت معرفته بعلاقات التشابك بين الأشياء، فأراد أن يعبر تعبيرًا مبيّنًا عن مضمرات نفسه وهو اجسه وتطلعاته الروحية والوجدانية، فلم تسعفه تلك التعبيرات الحسية المحدَّدة، فهى تغلّ خياله وتحطّم آماله، فاصطنع تلك التصويرات الكاشفة التي تدنى له ما التبس في غوامض النفس، وتطلق العنان ليتواثب فيها الخيال، وهكذا تولّد المجاز وضروبه المتعددة.(٤)

إن كان أسلوب الحقيقة يقف بالمعنى عند حدٍّ معلوم، فإن المجاز يضفى على المعنى عمقًا بوساطة المدِّ التخييلي للمجاز، إذ أن هناك فرقًّا بين قولنا" :رجل هو سيِّد قومه"، وبين قولنا عنه: "قرم"، فإن العبارة الأولى تقف عند حدود الصياغة الحقيقية، بينما تتجاوز الثانية المدلول المباشر إلى هيمنته وقدرته وكرمه ووقاره، وبذلك تنطلق النفس في رحاب المجاز تتملى كلّ المعانى التي يمكن تصورها، فيقول يحيى بن حمزة العلوى(669-749هه).:

"إذا عبّر باللفظ الدال على الحقيقة، حصل كمال العلم به من جميع وجوهه، وإذا عبّر عنه بمجازه، لم تعرف على جهة الكمال، فيحصل مع المجاز تشوّق إلى تحصيل الكمال."(٥) وهكذا الكلام إذا نقل من أسلوب إلى أسلوب آخر، كان أحسن تطربة لنشاط السامع، وأكثر إيقاظًا له.(٦)

ف البلاغيون أدركوا أن للمجاز قابلية عجيبة على نقل السامع عن خلقه الطبيعي في بعض الأحوال، حتى منها ليسمح بها البخيل، ويشجّع بها الجبان، ويحكم بها الطائش المتسرّع، ويجد المخاطب بها عند سماعها نشوة كنشوة الخمر، حتى إذا قطع عنه، أفاق وندم على ما كان منه من بذل مالٍ، أو ترك عقوبة، أو إقدام على مهول، وهذا هو فحوى السحر الحلال."(٧)

كأن المجاز":ضرورة لغوية، وهو مفخر العرب في لغتهم، وبه وبأشباهه اتّسعت(٨) ولذلك كان للمجاز أثر جليل في اتّساع اللغة ونموّها وقدرتها على التعبير على المعقولات ششابى على وتحقيق مجلّه-العرفان بعن 103..... بعن 103..... بعن المعلق من المعلوم والفنون على اختلاف المحصنة ومعنويات الأمور ...وبفضل المجاز اتَّسعت اللغة العربية للعلوم والفنون على اختلاف أنواعها والحضارة على كثرة مظاهرها .(٩)

ولقد أثار المجاز وضروبه المتعددة إعجاب البلاغيين والنقاد العرب أو الأجانب، فلقد ذهب أغلب الباحثين في البلاغة العربية إلى أنَّ المجاز هو : "من مهمات علم البيان، بل هو علم البيان بأجمعه."(١٠)

"وسرُّ جوهر البيان لا يظهر إلَّا باستعمال المجازات الرشيقة، والإغراق في لطائفه الرائعة وأسراره الدقيقة. "(١١)

و إنه "دليل الفصاحة ورأس البلاغة. "(١٢)

وهكذا اعتبره الأجانب بأنه: "جوهر الشعر، وأنه المادة الأولية التي يعتمد عليها الشاعر في بناء صوره المتخيلة."(١٣)

والأسلوب المجازى يساعدنا على: "أن نحيا أثناء التجربة مع ازدياد في الأناة ومراعاة القصد، ويساعدنا هذا بالتالى على زيادة سوانحنا الخاصة بإدراك لبّ الموضوع، أو الموقف الذي نقوم بتجربته بأسره، وذلك لأن كلّ مجاز يرجعنا إلى نظرة أخرى."(٤١)

أى أنَّنا ننظر في الأساليب المجازية إلى الموضوع الحقيقيّ من خلال صورة أخرى :هي الصورة المجازية، كما يحدث عندما ننظر إلى الشجاع من وراء صورة الأسد.ولذلك فإنه يمكن أن يقال: "إنَّ الصور والمجازات تفيد في أن تثير فينا فكرة كان لا نحسّ بها، لولاها إلَّا بصعوبة وعسر."(١٥)

وذلك بفضل ما في العبارة المجازية "من التجسيم والحياة أكثر مما في العلامات العادية."(١٦) يفهم من مجموع هذه النصوص وشبهها أنَّ هناك شبه اتّفاق على أن الأساليب المجازية أكثر جماًلا وتأثيرًا من الأساليب الحقيقية.

٢ . المجاز كعنوان الكتب العربية

لقدبداً استخدام مصطلح المجاز كعنوان في كتب المتقدمين في مطلع القرن الثالث الهجرى مثل: "مجاز القرآن" لأبي عبيدة معمر بن المثنى (ت 210:هــــ)، ولكنه لم يكن يعن المجاز بالمعنى الاصطلاحي البلاغي: وقد تنبَّه إلى ذلك ابن تيميّة (ت 728:هـ) في "كتاب

الإيمان"، فقال:

"أول من عُرف أنه تكلُّم بلفظ "المجاز" أبوعبيدة معمر بن المثنى في كتابه "مجاز القرآن".

ولكنه لم يعن بالمجاز ما هو قسيم الحقيقة، وإنما عنى بمجاز الآية ما يعبر به عن الآية." (١٧) ويرى طه حسين( 1973-1889م) أن كلمة "مجاز" عند "أبي عبيدة" مبهمة غير محدّدة،

وكتاب يعتبر من كتب اللغة، وقد حاول فيه أبوعبيدة أن يجمع الألفاظ التي أريد بها غير معناها الوضعى\_(١٨)

وقد رجع أمين الخولى ( 1866-1895م) رأى طـه حسين، وأضاف أنه يمكن ''وصف كتاب أبي عبيدة بأنه كتاب تفسير ــ ''(١٩)

ثم الشريف الرضى ( 406-389)هـ الـذي اهتم بـالمجاز أو النصوص المجازية في كتابيه : "تـلـخيص البيان في مـجـازات القرآن"، و"المجازات النبوية" اهتمامًا بالغًا، وجمع منها في القرآن الكريم والحديث النبوي، وهو مثَّلا يقول:

''إن المجازات أحسن من الحقائق معرضًا، وأنفع للغلة معنًى ولفظًا، وأن اللفظة التي وقـعت مستعارة لو أوقعـت في موقعها لفظة الحقيقـة، لكان موضعـها نابيًا ونصابها بها قلقًا بمركبها.'' (٢٠)

ثم شهاب الدين أحمد بن أحمد بن على السندوبي ألَّف كتاب"الإيجاز على حسن المجاز بضبط علاقات المجاز"(١٢) وغيرهم كثيرون.

ولقد اعتقد المسلمون أن بطالب الدين حاجة ماسة لمعرفة هذا الموضوع، وأن الجهل به يحطّ قدر صاحبه، ويجعله ضحكة يُتفكه به، بل لقد رتّب المسلمون على الإيمان بالقضية المجازية مسألة الكفر والإيمان-(٢٢)

3 المجاز أبلغ من الحقيقة

وإذا كان المجاز له هذا الإغناء والإثراء والاتساع، فهل يعنى ذلك أنه أبلغ من الحقيقة؟ قال رجال البيان ما يوهم ذلك بقولهم :قد أجمع الجميع على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، والتعريض أوقع من التصريح، وأنّ للاستعارة مزيّة وفضًلًا، وأنَّ المجاز أبلغ من الحقيقة.(٢٣)

وب مثل ذلك قال أبو الحسن على بن عيسى الرماني (ت 384:هـ) في كتابه"النكت في إعجاز القرآن"(٢٤)، وأبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد العسكري(ت 395:هـ) في كتابه " :الصناعتين :الكتابة والشعر "(٢٥)، والسيَّد يحيى بن حمزة بن على بن إبراهيم العلوى اليمنى (ت 749:هـ) في كتابه " :الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز "(٢٦)، وابن رشيق في كتابه "العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده"(٢٧) وقال الدكتور صلاح الدين محمد أحمد في هذا الصدد:

" والواقع أنَّ قولهم : أبُلَغَ مِنُ بَلَغَ يَبُلُغُ بُلوغًا، لا من بَلَغَ يَبُلُغُ بلاغةً، إذ البلاغة هي مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته، وإذا كان الأمر كذلك فإنَّ الحقيقة تشارك المجاز في مكانها أبلغ من غيرها، كما أنَّ المجاز في مقامه أبلغ من غيره، فالمسألة إذن ليست في ذاتية التعبير، وإنَّ ما هي في مناسبة التعبير لمقتضى الحال، وبذلك تسير الحقيقة مع المجاز في أنَّ كليهما من وسائل التعبير الفنى والعمل الأدبي، وبكلِّ ما جاء كتاب الله عنوان الإعجاز والسنة المطهرة والأدب\_"(٢٨)

۲. ارتباط المجاز بالكذب

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان

ف التعبير عن الصور المجازية يعنى الاتساع والتجاوز عن المألوف، هو المبالغة بمفهومها الفني، تلك المبالغة التي ارتبطت بالكذب من حيث دلالته الفنية لا الأخلاقية، وقد وصف سيبويه (ت:180هـ) في القديم "المجاز" بالمستقيم الكذب\_(٢٩)

و كذلك فرَّق البلاغيون بين المجاز والكذب بأن المتجوز متأول في كلامه على أساس العلاقة الواصلة بين المعنى الحقيقى والمعنى المجازى، ومقيم القرينة التي تعيّن مراده من التعبير دون تمويه أو خداع، والكاذب يعرف همَّته إلى إثبات شيء غير ثابت أصًلا، وليس فيه علاقة ولا قرينة، وإنَّما هو أسلوب يقوم على فوضى المعانى وعبث الألفاظ، ولا مكان له في دائرة البيان الساحر، وذلك بخلاف الكذب في الصيغة الشعرية، فقد استحسنه البلاغيون لأن أساسه التخيل والمبالغة. (٣٠)

وقد أبان عبد القاهر الجرجاني (ت 471:هـ) عن المذهبين :خير الشعر أكذبه، خير الشعر أصدقه، وقال :والأول أولى لأنهما قولان يتعارضان في اختيار نوعى الشعر، فمن قال :خيره أصدقه، كان ترك الإغراق والمبالغة والتجوّز إلى التحقيق، ومن قال :خيره أكذبه، ذهب إلى أن الصنعة إنَّما يمدّ باعها وينشر شعاعها ويتّسع ميدانها وتتفرّغ أفنانها، حيث يعتمد الاتساع والتخيل

### **6**----**106**----**6**

جولائي-دسمبر ١٦٠٧ء

ششما ہی علمی وتحقیق مجلّہ-العرفان

ويلدّعي المحقيقة فيسما أصله التقريب والتمثيل وحيث يقصد التلطف والتأويل ويذهب مذهب المبالغة والإغراق-(٣١)

ولذلك اتّهم ابن قتيبة ( 276هـ) قديـمًا الـطاعنين على اللغة العربية عامةً والقرآن الكريم خـاصةً بالمجاز، والقائلين بعدم جواز المجاز في أسلوب القرآن، وشبههم أن المجاز أخ الكذب، بالجهل وسوء النظر، ووضَّح لهم أنَّ المجاز ضرورة لغوية، لا يستغنى عنها النص الإبداعي. وهكذا يقول الإمام عبد القاهر الجرجاني (ت:471هـ):

"ومن قدح في المجاز وهمَّ أن يصفه بغير الصدق، فقد خبط خبطًا عظيمًا، ويهدف بما لا يخفى ولو لم يجب البحث عن حقيقة المجاز والعناية به حتى تحصل دروبه وتضبط أقسامه إلَّا للسلامة من مثل هذه القالة والخلاص مما نحا نحو هذه الشبهة، لكان من حقِّ العاقل أن يتوفِّر عليه ويصرف العناية إليه، فكيف وبطالب الدين حاجة ماسَّة إليه من جهات يطول عدّها" (٣٢)

ولعل الجاحظ (ت 255:هـ) هو أول من ردَّ على من أنكر أن يكون في اللغة مجاز، سواء في القرآن أو في غيره، (٣٣) فهو من المعتزلة الذين أثبتوا المجاز في القرآن وأوّلوا الآيات المتشابهات به (٣٤) ويقول ابن جنى (ت 392:هـ" : (واعلم أن كثرة اللغة مع تأمله مجاز لا حقيقة"(٣٥)

ويقول جلال الدين السيوطى (ت911:هـ) في كتابه: " المزهر "بعد سرد الآراء المتعددة في هذا المجال" :ومنكر المجاز في اللغة جاحد للضرورة ومبطل محاسن لغة العرب".(٣٦)

۵. المجاز في القرآن الكريم

فيما يتصل بالقرآن الكريم، فقد ذهب علماء الظاهرية إلى إنكار المجاز في القرآن بحجة أن المجاز أخو الكذب، والقرآن منزَّه عنه، إن المتكلم لا يعدل إليه إلَّا إذا ضاقت به الحقيقة فيستعير وذلك محال على الله.(٣٧)

واندفع فريق آخر إلى إثباته كأهل السنة والمعتزلة والأشاعرة، فقد رأوه طريقًا من طرق التعبير البليغ، ومظهرًا من مظاهر الإثراء اللغوى الذى يتمّ به إشباع رغبة المتكلم في الإبانة عن أحاسيسه وانفعالاته. (٣٨)

| به-العرفان | قيق مجلّ | ہی علمی شخط | ششما |
|------------|----------|-------------|------|
|------------|----------|-------------|------|

ثم أشار الباحثون إلى أن المثبتين للمجاز في القرآن الكريم لم يكونوا على درجة واحدة في الـقـول بالمجاز فيه، فالمعتزلة كانوا يرون أنّ للفظ دلالتين: الأولى :وهـى عبارة عن المعنى الظاهر الـمكشـوف الـذى تستتر تحته الدلالة الثانية، وهى المجاز، كما في قوله سبحانه وتعالى :(يَدُ اللهِ فَوُقَ أَيُدِيُهِمُ)، فالمعنى الأول هو الجارحة، والثاني القدرة، وهو المعنى المجازى.

وأمَّا أهـل السـنة فيرون أنَّ له يدًا كالأيادي، فاللفظ مستعـمل في غير ما وضع له، ولكنهم لم يصلوا إلى المعنى المجازى الذي وصل إليه المعتزلة، ونظيره قوله سبحانه وتعالى: (كُلُّ شَيُءٍ هَالِكٌ إلَّا وَجُهَه)، فالمراد بالوجه الذات، إذ الوجه جزء مهمّ بالنسبة للذات، فإذا هلك هلكت الذات.

وهذا التأويل مذهب الخلف الذين يؤولون ويحدِّدون المعنى المجازى للفظ، وأمَّا السلف فهم يؤولون ولا يحدِّدون، فيقولون وجه لا كالوجوه، فاللفظ ليس مستعمَّلا في حقيقته عندهم، لكنهم لم يحددوا معناه المجازى، وإن كان الناس بما يألفون حتى تصل المعانى إلى عقولهم مع الرِّفق بهم(٣٩) وهكذا وصل المعتزلة باللفظ المستعمل في غير ما وضع له إلى المعنى المجازى، وتوقِّف أهل السنة عند التأويل، ورفضوا الوصول إلى دائرة المجاز.

يستشف من هذا العرض الموجز أن للفرق الإسلامية يدًا طولى في التفنن إلى حمل قسم من نصوص القرآن الكريم والحديث النبوى الشريف على خلاف ظاهرها، وإنَّ وقفة المذاهب والفرق تمثِّل المرحلة الأولى في البحث المجازى.

# خاتمة البحث

بعد هذه الجولة السريعة وصلنابفضل الله وتوفيقه إلى ما يلي:

1 .إن الـمجاز يعنى التجاوز والخروج عن الأصل والمألوف، وهويلعب دورًا حاسمًا في إثراء اللغة وإغنائها.

2. تثبت اللذّة والاستفزاز والدهشة عند القارئ من خلال الصور المجازية مثلًا عندما يتحول أسلوب الكلام أو الكلام من المخاطب إلى الغائب وعكسه، أو من الإيجاز إلى الإطناب وعكسه، أو إلى التورية والكناية وغيرها، ويجعل هذا الأمر الكلام الأدبى أكثر إثارةً ودهشةً وتحفيزًا للقارئ على التأمل بالنص أو الكلام الأدبى ومحاولة تفسيره والكشف عن جمالياته وأسراره، كأن التغيير أي الانحراف عن الأصل والمألوف في التراكيب والصياغة الأدبية هو الفارق الأساسي بين لغة

ششماہی علمی وتحقیق مجلّہ-العرفان

# **&**----**108**-----**}**

الكلام العادي المعبّرة عن الحقيقة ولغة الكلام الأدبي المعتمد على الوصف اللغوي.

3.ولما كانت صور المجازوأساليب المتعددة هي خروج وتجاوز للمألوف من قواعد النحو الصارمة في الوصف اللغوى والتعبير عن الأشياء ، فقد جسَّد المجاز مع ضروبه المختلفة وأساليبه المتنوعة الطاقة المولّدة للكلام الأدبي، فضَلًا عن إغناء الدلالة الأسلوبية في الكلام الأدبى، ممَّا تجعل هذا الدلالات الأسلوبية من الكلام الأدبي وتراكيبه مجاًلا للحوار والتأول والتفسير، وقابلة لتعدد المعنى والاحتمالات.

4. اللغة المجازية هي التي تضفى الروعة والجمال على الكلام الأدبى سواء كان شعرا أو نثرًا. 5. المجاز هو جوهر الكلام الأدبى وأساسه، فبدون المجاز وضروبه لا يمكن أن تتشكَّل الملغة الأدبية التي تدهش القارئ بحيلها وتمويهاتها الفنية، لأجل ذلك الدور الهامً للمجاز وأهميته السَّامية في الإبداع والتحريك لفكرة القارئ ومخيلته في الكشف عن جماليات النصِّ الأدبى وأسراره أصبح المجاز موضع عناية النقاد العرب واليونان، حيث إن النقاد والبلاغيين بداً من أرسطو حتى العلماء العرب المتأخرين ناقشوا مصطلح المجاز وتوسَّعوا في مجالاته وتسمياته، بحيث شملت جميع ضروب علم البلاغة وأساليبه تقريبًا، لأنهم أدركوا بأن المجاز هو الذي يعطى الكلام الأدبى شعرًا أم نثرًا ميزته الفنية واستمراره المتواصل.

الهواشى و الهوامش

(۱). صلاح الدين، الدكتور محمد أحمد،( ۱۹۸۸م). التصوير المجازى والكنائي، بيروت، جامعة عين شمس، ص:۱۲

- (٢). المرجع السابق، ص: ١٥ وما بعدها .
- (٣). السامرائي، الدكتور، مهدى صالح، (١٩٧٤م). المجاز في البلاغة العربية، حماة، دار الدعوة، سوريا، ص: 13
   (٤). صلاح الدين، الدكتور، التصوير المجازي والكنائي، ص: ٢٢
- (٥).العلوى، يحيى ابن حمزة بن على بن إبراهيم، ( ١٩١٤م).الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، تحقيق سيِّد بن على المرصفي، مصر، ج:٢، ص:٧

(٦). (٦) الشوكاني، محمد بن على بن محمد بن عبد الله، (دون سنة الطبع) تفسير فتح القدير، مصطفى

# 

ششمابی علمی وتحقیقی مجلّه-العرفان البابي الحلبي وأولاده، مصر، ج: ١، ص: ١٢ ( ... الشريف الرضي، تلخيص البيان في مجازات القرآن، بغداد، منشورات مكتبة الخلاني، ص: ١ ، (٧). ابن الأثير، نصر الله بن محمد، ( ١٨٦٥م). المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، مصرج: ١، ص:٣٦ (٨). المعطى عرفة، الدكتور، عبد العزيز عبد، ( ١٩٨٥م). قضية الإعجاز القرآني وأثرها في تدوين البلاغة العربية،بيروت، عالم الكتب، ص: ٢٠٠ (٩). النيسابوري، أبو منصور عبد الملك الثعالبي ( ١٨٨٥م). فقه اللغة وسرُّ العربية، مطبعة الآباء اليسوعيين، ص: ٢٩ (١٠). المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ج: ١، ص: ٤٧ (١١).(١) الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ج٢:، ص:٨ (ب) السيوطي، الحافظ جلال الدين عبد الرحمن، (دون سنة الطبع). الإتقان في علوم القرآن، مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ج: ٢، ص: ٣٦ (١٢). القيرواني،أبو على الحسن رشيق، (دون سنة الطبع). العمدة في محاسن الشعر و آدابه ونقده، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة التجارية الكبرى ج: ١، ص: ٢٦٥ (١٣)إيرول جينكتر، (١٩٦٣م.) الفن والحياة، ترجمة أحمد حمدى محمود، القاهرة،وزارة الثقافة والإرشاد، ص:٢٧٨ (١٤). المرجع نفسه، ص:٨ (١٥). الإسكندري، فيلون، (دون سنة الطبع) الآراء الدينية والفلسفية، ترجمة محمد يوسف موسى وعبد الحليم النجار، مصر، مصطفى الحلبي وأولاده، ص: ٦٠ (١٦). المرجع نفسه، ص: ٦٠ انظر :الأستاذ رتشار دز، ( ١٩٦١م). مبادئ النقد الأدبي، ترجمة مصطفى بدوى، مصر، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، ص: ٢٠٠٠-٣٠٩ (١٧). الحراني، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، (دون سنة الطبع). الإيمان، دمشق، سوريا، نشر الكتب الإسلامي، ص: ١٧٢

(١٨). محمد زغلول الدكتور، (الطبعة الثانية، دون سنة الطبع) أثر القرآن في تطور النقد العربي إلى القرن الرابع، مصر، دار المعارف، ص: ٤١ - ٤

| جولائی-دسمبر ۱۷-۶ء                | ¢                                       | ششماہی علمی <sup>و</sup> تحقیقی مجلّہ-العرفان |
|-----------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|
| لاغة والتفسير، بيروت، لبنان، دار  | اهج تجديد في النحو والبلا               | (۱۹).الخولي، أمين،( ۱۹٦١م). من                |
|                                   |                                         | المعرفة، ص:٩٠٩                                |
|                                   | رآن، ص:۲                                | (٢٠). تلخيص البيان في مجازات الق              |
|                                   | ٩:,                                     | (٢١). المجاز في البلاغة العربية، ص            |
|                                   |                                         | (٢٢). المرجع السابق، ص:٣                      |
| رار البلاغة في علم البيان، تحقيق  | طبعة الرابعة،دون سنة الطبع)أس           | (۲۳). الجرجانبي، عبد القاهر،(ال               |
|                                   | <i>ن</i> : ۳۳۰                          | محمد رشيد رضا، مصر،دار المنار، ص              |
| نى، ضمن ثلاث رسائل فى إعجاز       | ، الحسين على بن عيسى الرما              | (٢٤). النكت في إعجاز القرآن ، لأبي            |
| ن خلف الله، محمد زغلول سلام،      | ر الجرجاني، تحقيق الدكتورين             | القرآن للخطابي والرماني وعبد القاه            |
|                                   |                                         | دار المعارف، مصر، ص:٨                         |
| ر به، والاستعارة أبلغ من الحقيقة، | إِبِمَا تُؤُمَرُ :)حقيقته فبلّغ ما تؤمر | وعبارته" :وقال الله عزّوجلّ :)فَاصُدَعُ       |
| خ قد يصعب حتى لا تكون له تأثير    | بر كتأثير صدع الزجاجة، التبلي           | لأن الصدع بالأمر لا بدَّ له من تأثر           |
| أن الإيصال الذي له تأثير كصدع     | ىنى الذى يجمعهما الإيصال إلَّا          | فيصير بمنزلة مالم يقع، والمع                  |
|                                   |                                         | الزجاجة أبلغ                                  |
| حر، تحقيق على محمد البجاوي        | م). الصناعتين :الكتابة والش             | (٢٥).العسكري، أبو هلال، (٢٥٢                  |
|                                   | لكتب العربية، ، ص:٢٦٨                   | ومحمد أبو الفضل، مصر،دار إحياء ا              |
| بذة أهل الصناعة مطبّقون على أنَّ  | ه" :اعلم :أرباب البلاغة وجها؛           | (٢٦). الطراز ، ج: ٢، ص:٨، وعبارتا             |
|                                   |                                         | المجاز أبلغ من الحقيقة."                      |
|                                   | اھ.                                     | (۲۷). العمدة، ج: ۱، ص: ۲۸ وما بعد             |
|                                   | 24:                                     | (۲۸) التصوير المجازي والكنائي، ص              |
| لسلام هارون، بيروت، لبنان، دار    | الكتماب، تحقيق الأستاذ عبد ا            | (٢٩).سيبويه، (دون سنة الطبع).ا                |
|                                   |                                         | القلم، ج:٣، ص:٤٧                              |
|                                   | نائى، ص:٢٦-٢٥                           | (۳۰). ينظر :التصوير المجازي والك              |
| يق أحمد صقر ،القاهرة ، دار إحياء  | يل مشكل القرآن، شرح وتحق                | (٣١).ابن قتيبة، (دون سنة الطبع).تأو           |
|                                   |                                         | التراث العربية، ص: ٩٩                         |
|                                   |                                         | (٣٢) أسرار البلاغة، ج:٢، ص:١٣٤                |
|                                   |                                         |                                               |

ششمابي علمي وتحقيقي مجلّه-العرفان (٣٣) الإيمان، ص:٥٣ (٣٤) المرجع السابق، ص: ٥٢ (٣٥). ابن جني، (١٩٨٧م). الخصائص، مصر، الهيئة العامة المصرية للكتاب، ج: ٢، ص: ٩٣٩ (٣٦). السيوطي، الحافظ جال الدين، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، بيروت، المكتبة العصرية، ميدانة، ج: ١، ص: ٣٦٤ (٣٧). الإيمان، علامه ابن تيمية، ص: ٣٥، وما بعدها، وانظر الإتقان في علوم القرآن، للحافظ جلال الدين السيوطي، الطبعة الثانية، مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ج: ٢، ص:٣٦، (٣٨). التصوير المجازى والكنائي، ص: ٢ (٣٩). الصورة البيانية وقيمتها البلاغية، ص: ٢١ ٢ وما بعدها . المصادر والمراجع (١) ابن الأثير،نصر الله بن محمد،(١٨٦٥م).المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر،مصر (٢) ابن جنى، (١٩٨٧م). الخصائص، مصر، الهيئة العامة المصرية للكتاب (٣) ابن قتيبة، (دون سنة الطبع). تأويل مشكل القرآن، شرح وتحقيق أحمد صقر، القاهرة ، دار إحياء التراث العربية (٤) الجرجانبي، عبد القاهر، (الطبعة الرابعة، دون سنة الطبع) أسرار البلاغة في علم البيان، تحقيق محمد رشيد رضا، مصر، دار المنار (٥) الحراني، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، (دون سنة الطبع). الإيمان، دمشق، سوريا، نشر الكتب الإسلامي. (٦) الخولي، أمين، (١٩٦١م). مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير، بيروت، لبنان، دار المعرفة، (٧) الرضي، الشريف، (دون السنة الطبع). تلخيص البيان في مجازات القرآن، بغداد، منشورات مكتبة الخلاني (٨) الرماني، أبو الحسين على بن عيسي، (دون سنة الطبع)النكت في إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن للخطابي والرماني وعبد القاهر الجرجاني، تحقيق الدكتورين خلف الله، محمد زغلول سلام، مصر دار المعارف، (٩) السامرائي، الدكتور،مهدى صالح، (١٩٧٤م).المجاز في البلاغة العربية، حماة، دار الدعوة، سوريا، (١٠) السيوطي، الحافظ جلال الدين، (دون سنة الطبع). المزهر في علوم اللغة وأنواعها،

بيروت، المكتبة العصرية، ميدانة

| جولائی-دسمبر ۱۷+۲ء         | ÷                                         | ششمانى علمى وتحقيق مجلّه-العرفان   |
|----------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------|
| ن في علوم القرآن،مصطفى     | ن عبـد الرحمن،(دون سنة الطبع).الإتقار     | (١١). السيوطي، الحافظ جـلال الـديـ |
|                            |                                           | البابي الحلبي وأولاده              |
| ) تفسير فتح القدير ، مصر ، | ى بن محمد بن عبد الله،(دون سنة الطبع      | (۱۲) الشوكاني،محمد بن عل           |
|                            |                                           | مصطفى البابي الحلبي وأولاده        |
| حقيق على محمد البجاوي      | ١م). الصناعتين :الكتابة والشعر، ت         | (۱۳) الـعسكري، أبو هلال، (۹۰۲      |
|                            | اء الكتب العربية                          | ومحمد أبو الفضل، مصر،دار إحيا      |
| سمن لأسرار البلاغة وعلوم   | على بن إبراهيم، (١٩١٤م). الطراز المتض     | (۱٤) العلوي، يحيى ابن حمزة بن      |
|                            | ى المرصفي، مصر، المطبعة المقتطف           | حقائق الإعجاز، تحقيق سيِّد بن علم  |
| حاسن الشعر وآدابه ونقده،   | ن رشيق، (دون سنة الطبع). العمدة في مح     | (١٥) القيرواني،أبو على الحسر       |
|                            |                                           | تحقيق محمد محي الدين عبد الح       |
| ز القرآني وأثرها في تدوين  | . العزيز عبد،( ١٩٨٥م). قيضية الإعجاز      | (١٦) الـمعطى عرفة، الدكتور،عبد     |
|                            | ب                                         | البلاغة العربية،بيروت، عالم الكتب  |
|                            | ک الثعالبی(۱۸۸۵م).فقه اللغة وسرُّ العرب   |                                    |
| جمة محمد يوسف موسى         | سنة الطبع).الآراء الدينية والفلسفية، تر   | (۱۸) الإسكندري،فيلون، (دون         |
|                            | ر ، مصطفى الحلبي وأولاده                  | وعبد الحليم النجار ، القاهرة، مصر  |
| بدوي، مصر، وزارة الثقافة   | . مبادئ النقد الأدبى، ترجمة مصطفى ب       | (۱۹) رتشاردز ، الأستاذ، ( ۱۹۶۱م).  |
|                            |                                           | والإرشاد القومي                    |
|                            | ئتاب، تحقيق الأستاذ عبد السلام هارون      |                                    |
| والكنائي، بيروت، جامعة     | د أحمد، (۱۹۸۸م). التصوير المجازي          | (٢١) صلاح المدين، الدكتور محم      |
|                            |                                           | عین شمس،                           |
| ن في تطور النقد العربي إلى | الطبعة الثانية، دون سنة الطبع) أثر القرآن | (۲۲) محمد زغلول الدکتور ، (        |
|                            |                                           | القرن الرابع، مصر، دار المعارف     |
| رة،وزارة الثقافة والإرشاد، | والحياة، ترجمة أحمد حمدي محمود، القاهر    | (٢٣) إيرول جينكتر، (١٩٦٣م.) الفن   |
|                            |                                           |                                    |

ششاى على وتحقيق مجلَّه-العرفان المسلمة عصمد إقبال بالأدب العربي، تأثر العلامة محمد إقبال بالأدب العربي، جولائی-دسمبر ۲۰۱۷ء وعناصروحدة الأمة في أدبه الدكتور فيض الله البغدادي

# Abstract

The one who glances at the history of world literature comes to realize that the literature produced by various regions and in different languages is closely connected. So the world over literary personalities absorb influence from other authors and also leave influence on their contemporaries as well as later generations. That is why we see that the great poet of East, Allama Muhammad Iqbal, too, was affected by the Arabic literature and its poets. And he composed many of his verses which remind one of lofty Arabic poems. It is so because from Iqbal's viewpoint the Arab nation was possessed of so many noble traits of character; one of their most significant features is their ability to lead all the nations of the world because it carried the last divine message of God - the message which was cosmopolitan in nature. The above is one aspect of my article. To illustrate this point, I have quoted the verses of Iqbal demonstrating that he was impressed by the thoughts expressed in Arabic literature. And the other aspect of my article deals with Iqbal's endeavours for bringing unity to the Muslim ummah. To exemplify this theme, I expounded the five major binding factors which Iqbal described in his poetry as well as in his prose.

**Keywords:** Absorb influence, Leave influence, Impress by Arabic Poetry, Major binding factors

هذا مما لا مراء فيه أنه من يطلع على تاريخ الأمم والشعوب على مرّ العصور يتبين له كيف اتّصل بـعـضهـا ببـعـض في السلم والحرب، وكيف أحدث ذلك الاتصال تفاعلا بين حضارات وثقافات تلك

الأستاذ المساعد، بالقسم العربي، جامعة المنهاج، لاهور

# **&**----**114**----**}**

ششمابی علمی وتحقیقی محبّلہ-العرفان

الشعوب وفنونها و آدابها، وكيف كان لاتصال تلك الحضارات والثقافات من إثراء العلم والشعوروالفكر والثّقافة وتعدّد المواضيع. فما كان من الممكن لأدب من آداب الدنيا أن تبقى جامدة لا تكون متأثرة بالمؤثّرات الأجنبية، بل مما لا شك فيه أن الآداب هي أكوان حيّة بينها من التّفاعل والاتصال ما لا يكمن على كلّ باحث مدقق مقارن.

# التّأثر والتّأثير

قبل أن نشرع في موضوع البحث حقيق بنا أن نعرف ظاهرة التأثر والتأثير في الأدب المقارن والفرق بين التأثير والتقليد فنقول: إن التّأثّر والتّأثير هو مفهوم يتعلق بالأدب المقارن بمناهجه وأساليبه كافّة، وإن تخالفت في تحديد آفاقه أو تنازعت واختلفت فيه. وهو طريقان مختلفان يمثّل كلّ واحد منهما دلالة ومعنى. أماالتَأثر فيكون من المُلقي إلى المتلقى أو المتقبّل، الذي تكون مصادر تأثّره من آداب خارجية عن أدبه الشعبي، وفي لغات غير لغة ذلك الأدب. وهو قد يتأثّر بكتاب أو يتأثر بأديب، أو أدب بكامله. وليس من الضروري أن تكون هذه المصادر من جنس ذلك النصّ المدروس. فقد يكون النّصّ أدبيًا ومصادر ذلك النص ليست أدبية.

والتَّأثير : تندفع دراسته عن عمل أدبي واحد أو مجموعة أعمال لأديب واحد أو دولة

واحدة، وتنكشف آثاره عند الأدباء الآخرين وتسرّبه إلى آداب أجنبية. "(١) الفرق بين التّقليد والتّأثير

إن التّـقـليـد: هـو تأثير يتعلق بالشعور ، وهو أن يتخلى الأديب المبدع عن شخصيّته الإبداعيّة ليـذوب في أديب مبدع آخر أو في أثر لذلك الأديب بعينه. وهو سعي لإعادة صياغة نموذج أدبي لأديب آخر مـوهوب أكثر بكثير من الذي يقلده. ومقياس هذا التّقليد كمّي. أي أن دارس التّقليد يتبع الكم المأخوذ من النّموذج الأصليّ ليكشف عنه.

والتَّاثير: هو تقليد غير شعوري، وأنه ليس مرادفًا للتّطابق اللفظيّ. <sup>(٢)</sup>

ومقياس التأثير نوعيّ. ففي كثير من الأحيان قد يكون المؤثر والمتأثّر في قدر واحد من الموهبة. ولا يـقـلّ الأخيـر عـن الأوّل في شـيء. والأديب المتأثّر الحصيف هو الذي يخضع ما يتأثّر به لتركيبة جديدة يوجدها هو في عمله الأدبي الإبداعي.

هذا هو ما كان بالنّسبة إلى تعريف التّأثّر، والتّأثير، والتّقليد. وفيما يلي من الصّفحات

| به-العرفان | قيقى حجلا | عکمی شخنج<br>کی کمی وقنج | ششماء |
|------------|-----------|--------------------------|-------|
|------------|-----------|--------------------------|-------|

نستعرض أفكار إقبال حول العرب ووحدة الأمّة الإسلاميّة، ثم نرى هل كان هو بنفسه مُوجدًا لهذه الأفكار، أو كان متأثّرا فيها بالآخرين، أو مقلّدًا لهم؟

إنّ إقبالا مفكّر عظيم للأمّة الإسلاميّة الذي لم يبذل جهوده المضنية في مجال العلم والفكر، والحكمة والفلسفة فحسب، بل حاول أن يحوّل الأمّة الإسلاميّة التي تعيش بين شاطئ النّيل( ٣) وبيـن كاشغر(٤) في جسـدٍ واحـدٍ. يـوجـد الإسلام والتعلّق بما يتعلّق بالإسلام كعضو هامٍّ في فكر إقبال وشعره.

وإنَّ الذي يطالع في آثار إقبال يجده أنه متأثَّر بالآداب الإسلاميَّة عامَّة، وبالآداب العربيَّة خـاصّة، لأنّه درس الـعربية منذ نعومة أظافره، كما اشتغل في تدريسها و البحث و التّحقيق فيها مدّة من الزّمن. إن الـدكتور إقبال ظل يتمنى دائماً بأنه يقرض الشعر بالعربية، لكن لم تتحقق أمنيّته هذه (٥). إلا أنه أو صل كلامه الأردي والفارسي إلى العرب بعد ترجمته إلى العربية نظما و نثراً، وبهذا تعرف العرب على شخصية إقبال وأعماله العلمية والأدبية. وكان سبب رغبته في اللغة العربية ليه إلا أنَّها لغة القرآن ولغة صاحب القرآن صلى الله عليه و آله وسلم، و لا شكَّ في أنَّ القرآن والسّنّة هما المصدر الأوّل والأساسيّ لمنهج تفكيره. وكان إقبال يعشق أرض الحجاز، وفي رأيه كلَّ ذرِّة من تراب الحجاز معمورة من العشق. وبسبب هذا العشق تمنَّى في ديوانه الفارسيّ الموسوم بـ''أسرار اللاذاتية''أن يتوفى بالحجاز ويدفن أيضا هناك ( ٦). وهكذا يظهر أثر الأدب العربي في شعر إقبال بطرق مختلفة، فبعض كلامه المنظوم واضح وصريح، وبعضه بالإشارة والتَّلميح، والبعض الآخر في الصّور الخياليَّة، وفي هذا الصَّدد يقول مرزا محمَّد منوَّر (٧) في مقال له بعنوان: "أثر الأدب العربي في شعر إقبال": كان إقبال شديد التعلُّق بالأدب العربي حيث تلقَّى العربية على يد مولانا سيد مير حسن(٨) وكان هذا الأخير بارعًا في تعليمه العربيَّة لطلابه بحيث يجعلهم يتذوّقون الطّعم الحقيقي لهذه اللغة. ويقول: وقد كان تأثّر إقبال باللغة العربية والأدب العربي عسلية متدرّجة وبشكل خاصّ عند عودته من أوروبا حيث تغيّرت نظرته بصورة كبيرة. وكان أبرز جوانب ذلك التّغيير هو إنكاره القوميّة الهندية وتوجيهه نحو الأمّة الإسلاميّة... (٩).

وهكذا إذا تتبعنا في آثار إقبال نجد أنّه كثيرا ما يذكر من الشّعراء العرب، كامرئ الـقيـس(١٠)، وزهير(١١)، وكـعب بن زهير(١٢)، وعـمرو بن كـلثوم التغلبي(١٣)، والبوصيري(١٤)، والمتنبي(١٥)، والمعرّي(١٦)، وغيرهم. ويقول إقبال في هذا الصّدد: لا يساوي شعر لغة ما في العالم بالشّعر العربي في السّذاجة، وقطع القول، وإيثار عواطف الرّجولة والشّجاعة، والشّاعر العربيّ يكون أقرب للحقيقة، وأغنى من رونق الكلام، ما عدا المتنبي فإنّه شاعر عربي في اللفظ دون الأسلوب، عربيّ الكلام وإيرانيّ الأسلوب.(١٧)

إنّنا نلاحظ في هذا النّص بأنّه كيف تأثّر بالشّعر العربي حتى أنه فضّله على جميع الشّعر في العالم، كما أنه يقول بصراحة بأن العرب خالقي التمدّن، ومؤسّسي النظم الأخلاقية، ويبين أنّ العرب ساكني الصّحراء هم فاتحو العالم والمحافظون عليه، وهم زينة العالم، وفي القصص التي استوحاها من القرآن والحديث، ونظمها في شعره، تأثّر فيها إلى حدّ كبير ببعض عناصر الأدب العربي. كما يقول ميرزا محمّد منوّر في هذا الصّدد: إنّ تأثير الشّعراء العرب على شعره الفارسي فواضح وجلي، ومن خلال اللغة الفارسية انتقل ذلك التّأثير إلى الشّعر الأردي، كما هو معلوم فإنّ للشّعر العربي خاصيته المتميّزة وطبيعته المختلفة، لذلك فقد ترك أيضًا أثره على أيّة لغسة تعاملتَ معه خلال التاريخ الإسلاميّ. (١٨)

ومن هذا المنطلق نجد إقبالا أنه قد تأثر بأعمال المتنبي، وامرئ القيس، وأبي تمام، (١٩) وبأعمال المعرّي على حدّ كبير معتمدا على أفكارهم وخيالهم، كما هو يقول في إحدى قصائده(٢٠):

<sup>د</sup> ممان آبادِ <sup>م</sup>ستی میں یقیں مردِ مسلماں کا بیاباں کی شبِ تاریک میں قِندیل رہانی ''

يقول: إنّ يقين الرّجل المسلم ظنّ في الكون كقنديل رهباني في الليلة المظلمة للصّحراء ففى هذه الكلمات التي تصور رهبان النّصارى الذين هجروا مشاغل دنياهم، وقاموا ببناء أكواخهم بعيدًا عن مساكن البشر، والذين كانت قناديلهم منارات لمن ضلّ طريقه في ظلام الصّحراء الدّامس. ففي هذه الكلمات تأثّر واضح ودقيق لقصيدة امري القيس، الذي يقول فيها(٢١):

تُصنيعيُّ الطَّلام بالعشاء كأنّها مسنسارة مسمسمي راهب مستبتل وهكذا إظهار محبّة لأهل العرب يوجد في شعره كثيرًا. وخاطب أهل العرب بمواضع كثيرة في شعره، وبيّن دورهم التّاريخي، ووضّح أهمّيتهم في صفحة مستقبل الدّنيا. يعتبر إقبال أهل العرب أصحاب حضارة أخيرة وموجدي قانون الحكومة العالمية. ويعتبر العرب العائشين في

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء                | ¢117                         |                               | ششماہی علمی دیتی <b>تحقیق مجلّہ-العرفان</b>       |
|-----------------------------------|------------------------------|-------------------------------|---------------------------------------------------|
|                                   |                              |                               | الصّحراء ملوك العالم وأم                          |
| از مے گلفام تست                   | مستی او                      | اتيام تست                     | عصر حاضر زاده                                     |
| ممار او تو بوره                   | اولیں م                      | تو بوده                       | شارح اسرار او                                     |
| الماضية، وطرب علومه الجديدة       | ة الشَّهو <b>د</b> بأيَّامكم | بد جاء إلى منصّ               | ··أيها العرب، العالم الجد                         |
| ، وكنتم أنتم الذين بنوا بناية هذه |                              |                               |                                                   |
|                                   |                              | ".1                           | العلوم وكانت الدّنيا تجهلها                       |
| العرب جليًّا بسبب محبّته الشّديدة | العربية وبيئة أهل            | م إقبال الرّوح                | وتبدو في معظم كلا                                 |
|                                   |                              |                               | للعرب وتعلّقه بهم. (٢٣)                           |
| فآب سے نُور کی عدّیاں رواں        | چشمہ آ                       | ت میں ضبح کا ساں              | <sup>. د</sup> قلب ونظر کی زندگی دشی <sup>.</sup> |
| ، لیے ہزار سُود ایک نگاہ کا زیاں  | دل کے                        | ک ہے پردۂ وجود                | <sup>حُس</sup> نِ اَزل کی ہے <i>ن</i> مود، چا     |
| م کو دے گیا رنگ برنگ طُیلساں      | كوہ إضم                      | ئيا سحابِ شب                  | سُرخ و کبود بدلیاں چھوڑ                           |
| واح کاظمہ نرم ہے مثلِ پر نیاں     | ريگِ ن                       | نِخْیل دُ <i>هل گئ</i> ے      | گرد سے پاک ہے ہوا، برگ                            |
| ں مقام سے گزرے ہیں کتنے کارواں''  | كياخبرا                      | ہُو ئی طناب اُد <sup>ھر</sup> | آگ بخصی ہُو ئی اِدھر، ٹُو ٹی                      |
| ــس تــرتـع بيـن البــان والعلم   | والشّم                       | ي بذي سـلـم                   | نسزلست بسرية الواد                                |
| العليل من الأوصاب والسّقم         | یشفی                         | ىن مواجىدھا                   | وفساح ريسح صبساح م                                |
| م القلب منها ألف مقتحم            | تىقىر                        | لوادى واحدة                   | بنسظررة لجمال ا                                   |
| راء زرقساء من ورد ومن عسم         | حسم                          | مـن غـلائـلهـا                | وللمساءسحاب                                       |
| <b>ں البرق في الظّلماء من إضم</b> | وأومض                        | (هـا على إضم                  | ألقيت براقع مجا                                   |
| عة الرّأى تـحكى رفعة القمم        | مرفوع                        | نّـخـل مشـرقة                 | نسقية السخد سعف ال                                |
| ة فيهما بمما في الخز من عمم       | يموج                         | لأرجاء كاظمة                  | والرّمـل كـالخزفي في                              |
| ، هنا بضع أشلاء من الخيم          | يـذوى                        | ، هــنـــا لهــب              | همنسا بقية أطلال                                  |
| ، من لغب نضو على لجم              | وعسض                         | ، من هنا عبرت                 | کم خملف لیلی رکاب                                 |
| ضيت بسكر هاهنا أقم                | ف_إن ر                       | ، هـاهـنا زمنـا               | هم أقماموا سكماري                                 |
| ه أحبتــــه                       | ن نسأت عسنس                  | ی ہے۔۔۔ا م۔                   | يسرى                                              |
| الشبم                             | ج الـــوجــد بــ             | وه، ويهيب                     | سل                                                |

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء     | ¢118                                  | ى علمى وتحقيقى مجلَّه-العرفان |
|------------------------|---------------------------------------|-------------------------------|
| ورمل ضواحي كاظمة.      | ه للمدينة المنوّرة في تراكيب جبل إضم  | ففي هذه الأبيات تكمن محبة     |
| نة المنوّرة. وكاظمة في | سلسلة الجبال التي في واديها تقع المدي | جبل إضم يشير إلى تلك          |
|                        | الم الم القرار القرام وحري            | الأدريال معتد مالر بعدًا      |

اَلِم يُبَلِّغُكَ مَا فَعَلَتُ ظِبَاه بِكَاظِمَة غَدَاة لَقِيْتُ عَمُوا

ويقول الإمام البوصيري في قصيدة البردة: (٢٥)

- "أم هبّت الريحُ من تِلُقَاءِ كَاظِمَة وأومَضَ البَرقُ في الظّلماء مِن إضَم" وفي كلام إقبال يوجد أيضًا استخدام المفردات العربيّة بكثرة، مثلا: قافلة، زمام، ناقة، مقام، سبيل، منزل، طناب، خيمة، نخل، نخيل وغيرها من الألفاظ العربية الكثيرة. بل في بعض الأمكنة نراه كأنه قلّد أبيات العرب مئة في مئة. أنظروا مثلا بيته الآتي الذي هو منظوم باللغة الفارسية (٢٦):
- از فسریسب او اگسر خواهسی امساں اشت انت ش را ز حوض خود بران فبذد جمساليه عن حوضك أنت يـقـولإن تـرد أن تسـلـم مـن خـداعــه و هذا بيت من شعر ٥ يشبه ببيت من شعر زهير بن أبي سلمي الآتي (٢٧): "ومن لم يذدعن حوضه بسلاحه يهدم ومن لم يظلم النّاس يظلم" وفي هذا البيت من شعره الآتي يبدو أثر الإمام البوصيري: (٢٨) "رونسق از مسسا مسحسفسل ایسسام را او رسسل را ختسم و مسسا اقسوام را" وقال الإمام البوصيري: (٢٩) "لسمسا دعسا الله داعيسنسا لسطساعتسه بسأكسرم السرّسل كسنسا أكسرم الأمم" ويقول إقبال مخاطبا مسجد القرطبة: (٣٠) <sup>(•</sup> تيرا جلال و جمال، مردِ خدا کې دليل وه بھی جليل و جميل، تُو بھی جليل و جميل<sup>،</sup> جلالك وجمالك دليل رجل الله، أنت جميل وجليل وهو جليل وجميل. ونذكر هنا بيت مؤسس هذا المسجد عبد الرّحمن النّاصر: (٣١) إن البـــنــاء إذا تــعــاظـم قـدره أضـحـى يـدلّ عـلى عـظيم الشان
- وقال أبو فراس الحمداني هذا الشّي بهذه الألفاظ: (٣٢) "صنائع فساق صسانعها ففياقيت وغسرس طسياب غسادسسه فسطسابسا"

ششماني على وتحقيق مجلم-العرفان جولائى-ومبر 119..... بي جولائى-ومبر ٢٠١٦ كأن إقبالا كان يعيش متعمّدا أو غير متعمّد في الجوّ الإسلاميّ. وكان يفكّر فيه، الجوّ الذي كان العرب جزءاً مهمًّا له. وكان يعتبر التّعلّق بهذا الجوّ طريق البقاء. (٣٣) كان العرب جزءاً مهمًّا له. وكان يعتبر التعلّق بهذا الجوّ طريق البقاء. (٣٣) كان العرب جزءاً مهمًا له. وكان يعتبر التعلق بهذا الجوّ يقول: ( أيها المسلم !) سلّم حبيب العرب قلبك لكي يظهر من مسائك الذي هو بعيد وجاهل عن العرب الصّبح الحجازيّ.

وهكذا نرى تأثّر ه الشّديد بأبي العلاء المعرّي، وأدبه، وفلسفته، فأوّل ما نجد أنه قد انفرد بفلسفته الذّاتية أو الفردية، فأنها ليست إلا إثبات الذّات، وتقويتها بالجهد والعمل المتواصل، وما هي إلا ما أثبتها أبو العلاء المعرّي بعمله الجادّ، وبإمكاننا أن نقول: إنّها مأخوذة في جملتها بما كان عليه المعرّي من عمله الشّاقّ(٤٣)، كما يشير إلى ذلك إقبال في منظومة له وضع عنوانها: أبو العلاء المعرّي في ديوانه (بال جبريل) أي جناح جبريل، ويقول فيما ترجمه عنه الدكتور حازم محفوظ:

يقولون إنّ (المعرّى)، كان لا يأكل اللحم، وإنه كان يعيش دائما على النّبا،فأرسل صديق إليه (طائر) مشوى لعلّ هذا الشّاطر (المعرّي) ينهزم من هذا التّركيب،هذه المائدة الفخمة، حينما رأها (المعرّي)فبدأ يقول صاحبه (كتاب) الغفران (وكتاب) اللزوميات، أيها الطّائر المسكين، أخبرني ما كان ذنبك، الذي هذا جزاؤه وأسفاه! إنّك ما صرت شاهين وعينك لم تر إشارات الفطر-ة إنّ فتوى قاضى القدر منذ الأزل (هي) إنّ جزاء جريمة الضّعف هو الموت العاجل(٣٥)

وأمّا قول إقبال (رضوان) في منظومة له عنوانها: (جواب الشّكوى) نظمها بعد أن صدر كثير من الفتاوى ضد منظومته الشّهيرة (الشّكوى)، حيث قد امتدح أصحاب الفتاوى جواب إقبال في هـذه الـمـنـظـومة، واعتـرفوا بفضله في إيقاظ الأمّة المسلمة من سباتها الطّويل، وفيها وصف إقبال (رضوان) هذا، بالفطنة ومعرفة حقائق الشّعر في قوله فيما ترجمه عنه الدكتور حازم:

والذي فهم شكوتي هو (رضوان) وإنَّه فهم الإنسان، الذي أخرج من الجنَّة (٣٦)

ف من اطّلع على أدب أبي العلاء المعرّي يعرف جيّدا بأن هذا البيت من الشّعر فيه تلميح إلى الحوار الذي دار ما بين أبي العلاء المعرّي وبين حارس باب الجنّة وخازنها رضوان حيث نجد أبا العلاء في هذا الحوار أنّه يرى التّقرّب إلى الرّضوان هذا بمدحه إيّاه بشعره، قائلا: "يا رضوان، يا

### **{**----**120**----**}**

أمين الجبّار الأعظم على الفراديس، ألم تسمع ندائي بك واستغنائي إليك؟ " فقال: "لقد سمعتك تذكر رضوان وما علمت ما مقصدك؟ فما الذي تطلب أيها المسكين؟ " فأقول: "أنا رجل لا صبر لي على اللواب، أي على العطش، وقد استطلت مدّة الحساب ومعي صك بالتّوبة، وهي للذّنوب كلّها ماحية، وقد مدحتك بأشعار كثيرة ووسمتها باسمك". فقال: "وما الأشعار؟ فأني لم أسمع بهذه الكلمة قطّ إلا السّاعة". فقلت: "الأشعار جمع شعر، والشّعر كلام موزون. وكان أهل العاجلة يتقرّبون به إلى الملوك والسّادات، فجئت بشيء منه إليك لعلّك تأذن لي بالدّخول إلى الجنّة في هذا الباب. "(٣٧)

فإذن بإمكاننا أن نقول: إنّ فكرة رحلة الرّوح الخيالية للجنّة والنّار، والتّحدّث مع خازن الجنّة وحارس بابها، والتي قد وضع فيها إقبال ديوانه (جاويد نامه) أي رسالة الخلود، أنّه قد تأثّر فيها بـ (رسالة الغفران) لأبي العلاء لا في موضوعها فحسب، بل إنّ فكرة الرّوح الخيالية هذه مأخوذة في جملتها بفكر السّير إلى الجنّة والنّار عند أبي العلاء في كتابه رسالة الغفران. إذا قد اتّضحت ظاهرة التّأثر والتّأثير بتشابه الموضوعات في الفكرة عند كلا الشّاعرين(٣٨).

فهناك أمثلة كثيرة دالّة عملي تأثّر إقبال بالآداب العربية. والمقام لا يسعنا بذكرها كلّها والّلجوء إلى تفاصيلها، ولعلّ ما ذكرته كفيل لما نحن بصدده.

والشّيء الثّاني الذي يخصّ موضوعنا هذا هو أنّ إقبالا رأى دائما رؤيا وحدة الأمّة الإسلاميّة. ولو كان فكره في بدء الأمر متأثّرًا بتصوّر القوميّة المغربي، ولكنه، في نهاية المطاف، رجع كمفكّر بالغ النّظر عن هذا التّصور تحت أثر التّصوّرات الملّية للإسلام ونشر رسالة وحدة الأمّة الإسلاميّة. ولو نمعن نظرنا في أفكاره وأبياته خصوصًا في شعره الفارسي لنعلم هذه الحقيقة جيّدًا.

يبيّن إقبال في رموز بيخودى (أسرار اللاذاتيّة) الرّكنين الأساسيين في ضمن الأركان الأساسيّة لللأمّة الإسلاميّة، وهما: التّوحيد والرّسالة. ويقول موضّحًا التّوحيد: نسق أساس ملّتنا حيث كونها الملّة الإبراهيميّة مختلف عن الملل الأخرى. وأساسها مضمر في قلب كلّ شخص. ولو أنّنا منقسمون في القبائل المختلفة والحدود المختلفة جغرافيا ولكنّ قرابة ديننا الإسلام واحدة، التي بانتظامنا فيها نعرف باسم الملّة الإسلاميّة. ونحن كسهم حديدي الذي يكون له جزء ان متفرقان، أوّلهما: قبضته، والثّاني: نصله. لكن عندما يربط هذان الجزء المتفرّقان فيسمّى سهمًا واحدًا لا سهمين. يعني عندما انتظمنا في سلك كلمة التّوحيد فتحرّرنا من قيود هذا

#### <u>ه</u>......

ششمان<sup>ى</sup>على وتخفيقى محبِّه-العرفان وذاك، فلم يبق هناك الآن عربي أو أعجمي، أسود أو أبيض، إيراني أو توراني، أفغاني أو باكستاني، فأصبح إذن فكرنا متوحّدا، وقلبنا واحدًا، وأسلوبنا واحدًا، وكذلك يكون مدعانا ومآلنا فهو يقول: (٣٩)

از ابیکم گیر اگر خواہی دلیل ''ما مسلمانيم واولاد خليل این اساس اندر دل ما مضمر است ملت ما را اساس دیگر است تير خوش پيکان يک کيشيم ما يك نما، يك بين، يك انديشيم ما طرز و انداز خیال ما کے ست مدعائے ما، مآل ما کیے ست ما ز نعمت بائے او اخواں شدیم کی زباں و یک دل و یک جاں شدیم ''

ماذا يكون أساس وحدة الأمّة الإسلامية؟ سلّط إقبال ضوئًا على جهاته المختلفة. ومن جملة الكلام، عناصر وحدة الأمّة الإسلاميّة في ضوء فكره هي كالآتي.

- ا العنصر الدينيّ والاعتقاديّ العنصر الاجتماعي ٣. العنصر السّياسيّ ۲. العنصر الاقتصادي
- ۵. العنصر العالمي ا . العنصر الدّينيّ والاعتقاديّ:

إنَّ الأساس الـقـويَّ لـوحدة الأمَّة الإسلاميَّة عند إقبال هو التَّوحيد والرِّسالة، وقد شرحنا هذا الأساس فيما مضى من الصّفحات، وهذا الأساس هو الذي يحوّل الأمّة الإسلاميّة إلى جسد واحد. كما هو يقول: (٤٠)

- «ملت ما را اساس دیگر است این اساس اندر دل ما مضمر است " أساس ملتنا مختلف،وهذا الأساس مضمر في قلبنا.
- ٢. العنصر الاجتماعي: وحمدة المملّة الإسلاميّة تحربة اجتماعيّة عمد إقبال. وهو قال في حوار جرى بينه وبين الصحفى بومبي كورنيكل (Bombay Chronicle) في ديسمبر 1931م:

"But there is another sense in which the word (Pan-Islamism)

ششماہی علمی د<u>خ</u>قیقی مجلّہ-العرفان

should be used and it does contain the teaching of the Quran. In the sense it is not a political project but a social experiment. Islam does not recognize caste or race or colour. In fact, Islam is the only outlook on life which has really solved the colour question, at least in the Muslim world, a question which modern European civilization with all its achievements in science and philosophy, has not been able to solve. Pan-Islamism, thus interpreted, was taught by the Holy Prophet and will live forever."(41)

نستطيع أن نستخدم تصوّر وحدة الملّة الإسلاميّة في مفهوم آخر. وفي اعتقادي أنا هذا المفهوم موافق للقرآن حقًّا. في هذه الصّورة لم يبق هذا التّصوّر مشروعًا سياسيًّا فحسب، بل يصبح تجربة اجتماعية. إنّ الإسلام لا يقبل التّمييز العنصريّ بل هذه هي وجهة النّظر الإسلاميّة التي قضت – على الأقل – على التّمييز العنصريّ في العالم الإسلامي. والحضارة الأوروبية بالرّغم من فتوحاتها في الفلسفة والعلم فشلت في البحث عن حلّ هذه المسأالة أي إنهاء التّمييز العنصريّ. وشرح وحدة الملّة الإسلامية هذا موافق كلّ الموافقة لتعليمات السّميول الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم ويبقى هذا الشّرح إن شاء الله تعالى خالدًا. سر. العنصر السّياسيّي:

إنّ إقبالا في الميدان السّياسيّ يعتبر تصوّر وحدة الملّة الإسلاميّة ناقصًا بدون الإحساس بالحصول على الوحدة. ودور أهل العرب في هذا الصّدد، له مكانة مركزية عند إقبال. وفي قصيدته عدة كلمات للأمة العربية يقول(٤٢):

> <sup>۱۰</sup> کار خود را امتال بردند پیش تو ندانی قیمت صحرائے خولیش امتے بودی امم گردیدہ بزم خود را خود ز نہم پاشیدہ ہر کہ از بند خودی وارست، مرد ہر کہ با برگانگال پوست، مرد آنچہ تو با خولیش کردی کس نکرد روح پاک مصطفیٰ آمد بدرد اے از افسون فرنگی بے خبر فتنہ ہا در آسین او نگر از فریب او گر خواہی امال اشترانش را زحوض خود برال

| جولائی-دسمبر ۲۰۱۲ء | ¢123                                   | J                         | ششمابى علمى وتخقيقى مجلّه-العرفان |
|--------------------|----------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------|
|                    | وحدت اعرابیاں صد پارہ کرد              |                           | حکمتش ہر قوم                      |
|                    | آسال یک دم امال او را ندادٔ'           | حلقه دامش فتأد            | تا غرب در                         |
| ائك. أيّها         | لأمة العربية، أنت تجهلين قيمة صحر      | ـدّم أمـرهـا لكن أيتها ا{ | (إنّ الأمم الأخرى تق              |
| ۾ تفرقتم من        | في الشّعوب المختلفة. أنتم بأنفسك       | لكنكم الآن منقسمون        | العرب، كنتم أمة، و                |
| ىم بأنفسكم         | الأغيار فإنه قد التحق بموته. وما فعل   | ىر سدّ وحدته والتحق ب     | مجلسكم. والذي كس                  |
| رسلم. وأيها        | ة نبيّنا المصطفى صلى الله عليه و آله ا | وبفعلكم هذا تتالم روح     | لـم يـفعله أحد بنفسه. و           |
| ولو تريد أن        | اول لأن ترى الفتن الكامنة في كمّه.     | ، دسائس الإنجليز . حا     | العربي، أنت جاها                  |
| عب وشتّت           | ت. ودسائسه السياسية ابتلت كلّ ش        | جماله عن حوضک أن          | تسبلم من خِدَاعه فذد              |
| t . 3 - 1          | من المعنية المقال المعالية الم         | ·                         | . f. i                            |

- شـمل العرب. ومنذ أن انسجن العرب في شبكته لم تتركهم السّماء لأن يجلسوا في راحة ولو لمدّة يسيرة.
  - ۲. العنصر الاقتصادي:

منام وحدة الأمّة الإسلاميّة عند إقبال لا يستطيع أن يحصل على تعبيره حتّى لا يتّحد المسلمون لمصالحهم الاقتصاديّة.(٤٣)

> ''اے زکار عصر حاضر بے خبر چرب دستہائے یورپ را گلر قالی از ابریشم تو ساختند باز او را پیش تو انداختند چیثم تو از ظاہرش افسوں خورد رنگ و آب او ترا از جا برد وائے آل دریا کہ موجش کم تپید گوہر خود را زغواصال خرید'

"أيّها المسلم، أنت جاهل أساليب هذا الزّمان، افهم جيّدا صنع الإنجليز، وهو ينسج سجادة بحريرك أنت، ثم يبيعك إيّاها. وانخدعت عينك من ظاهره. و أسقطك جماله ولمعه الظّاهري من مقامك الأصلي. الأسف كلّ الأسف للنّهر الذي أمواجه غير هائجة. واشتريت لؤلؤي أنا من الغوّاصين."

كان إقبال يريد أن يرى دور وحدة الأمّة الإسلاميّة على أفق النّطاق العالمي. والعصر الحاضر عنده سبب للمسائل الحضارية والفتن، لأنّ دور الأمّة الإسلاميّة وخصوصًا دور أهل العرب الحضاري في هذا العصر أصبح محدودًا على أفق النّطاق العالميّ. والعالم البشريّ عنده يستطيع

#### **6**----124----**6**

ششهابی علمی و <del>خ</del>قیقی مجلّه-العرفان

أن يخرج من الأزمة الحالية لو يحتلّ دور أهل العرب الملّي والحضاري بوحدة الأمّة الإسلاميّة مكانًا مركزيًّا على أفق النّطاق العالميّ. (٤٤)

| مستی او از مے گلفام تست       | ''عصر حاضر زاده ایام تست      |
|-------------------------------|-------------------------------|
| اولیں معمار او تو بودہ        | شارح اسرار او تو بوده         |
| شاہدے گردید بے ناموس و ننگ    | تا به فرزندی گرفت او را فرنگ  |
| سطج خرام و شوخ و بیدین است او | گرچه شیرین است و نوشین است او |
| بر عيار خود بزن ايام را''     | مرد صحرا، پخته تر کن خام را   |

"أيّتها الأمّة العربيّة، العالم الجديد نشأ بأيّامكِ الماضية، وطربت علومها الجديدة وتأثيرها بجمالكِ أنتِ. وأيّها العرب، أنتم الذين شرحوا أسرار تلك العلوم، وكنتم أنتم الذين بنوا عمارة هذه العلوم. ولكن عندما أخذ الإنجليز هذه العلوم تحت رعايته ذهب شأنها، ولو أنّها أصبحت حلوة وجميلة ولكنه تسربت إليها اللادينية. يا رجل الصّحراء، صوّب هذا العلم الغربيّ وأتقنه واجعل العصر الحاضر حسب معيارك أنت ! لأنّ هذه الوظيفة للأمّة الإسلاميّة فقط. وهو يقول: (٤٥)

''خدائلم يزل كادست قدرت تؤ، زبان تؤج يقيل پيدا كراے غافل كه مغلوب ممال تو ج مكال فانى، كميں آنى، ازل تيرا، ابد تير ا خدا كا آخرى پيغام ج تُو، جاودال تو ج يد كنته مركز شت ملت بيغا ت ج پيدا كه اقوام زمين ايشيا كا پاسبال تو ج سَبَق پحر پڑھ صداقت كا، عدالت كا، شجاعت كا ليا جائع كا تجھ ت كام دنيا كى امامت كا'' ''أيتها المسلم، أنت يد قدرة الله ولسانه وكن على يقين، أيها الغافل، بأنك أنت مغلوب الظنّ. ونشأت هذه النّكتة من قصّة حياة الملة البيضاء بأنك أنت المحافظ على شعوب الأرض الآسوية. اقرأ مرّة ثانية درس الصّداقة، والعدالة، والشّجاعة، لاأنك تستعمل لإمامة الدّنيا.''

وفي الأخير أقول بِأَنَّنَا نستطيع في ضوء فكر إقبال أن نحوّل الأمة الإسلاميّة إلى جسد واحد بـعد إنهاء افتراقها. وبعد ذلك نستطيع أن نحى دورها القياديّ مرّة ثانية في صفحة العالم الحالية. يقول إقبال:(٤٦)

نيست يابند نسب پيوند ما ''نیست از روم و عرب پیوند ما زیں جہت یا یک دگر پیوست ایم'' دل به محبوب حجازی بسته ایم

''اِنّ تـوادّنا ليـس بـكـوننا من روم والعرب ولا هو مقيّد بالنّسب. إنّنا أحببنا الحبيب الحجازيّ بهذا السّبب نحن مترابطون.''

فاتّضح مما مضى من الصّفحات بأنّ إقبالا كان متأثّرا بأفكار الشّعراء العرب كامرئ القيس، وزهير، وكعب بـن زهير، وعمرو بن كلثوم التغلبي، والبوصيري، والمتنبي، والمعرّي، وغيرهم. حيث نرى في شعره لون تلك الأفكار جليًّا.

وكان يعتبر العرب قدوة صالحة لقيادة وسيادة أمم العالم. وكان يحبّ العرب حبّا شديدًا لأن القرآن عربي و النبي المكرم صلى الله عليه وآله وسلم عربي، كما نجده يحتّ الآخرين في شعره على حبّه صلى الله عليه وآله وسلم وحبّهم.

وهكذا كان يقلق على تفرقة الأمّة الإسلاميّة، وكان يرى أنّ من أكبر أسباب كون الأمّة واقعة في قعر المذلّة هو عدم وحدتها. فأحسّ إقبال بهذا الشّىء بشدّة. ولذا نراه يوجّه الأمّة الإسلاميّة في شعره ونثره إلى استعادة وحدتها، وسيادتها كما كانت في الأزمنة الماضية حيث حكمت العالم بأسره في أكثر من ثمانمائة سنة.

بيّن عناصر وحدة الأمة الإسلامية في شعره ونثره، وهي العنصر الدينيّ والاعتقاديّ، و الاجتماعيّ، و السّياسيّ، والاقتصادي، و العالميّ حيث لوتتبعت الأمة الإسلامية هذه العناصر لتستطيع أن تتحد كما كانت متحدة في الأزمنة الماضية.

## ﴿الحواشي والهوامش»

(١) للمزيد من التفصيل أنظر: يوسف بكار ، (٢٠١٧). الأدب المقارن، ص: ٢٣ (٢) للمزيد من التفصيل أنظر: المرجع نفسه، ص: ٦٢ (٣) إن النّيل هو نهر معروف في مصر ، وهو من أطول أنهار العالم كلها، ويقع هذا النهر في قارة أفريقيا، وينساب إلى جهة الشّمال. (٤) إن كاشغر أو قشغر أو قاشغر ثلاث لغات في هذه الكلمة، وهي إحدى أشهر مدن تركستان الشَّرِقيّة وأهمّها، وكانت عاصمة لهذا الإقليم، ولها مركز عظيم في التّجارة مع روسيا (٥) جشتي، يوسف سليم، شرح رموز بر خودي، سرينغر، (١٩٤٧م)، ص: ٤١ (٦) جشتي، يوسف سليم، شرح ضرب كليم،دهلي، (١٩٧٠م)، ص:٣٣ (٧) وهو أحد المتخصّصين في دراسات إقبال، ومدير أكاديمية إقبال سابقًا (٨) وهو أستاذ إقبال الذي درسه العربية والفارسية في مدرسة البعثة الأسكوتية في مدينة سيالكوت. (٩) مجلَّة الثقافة الباكستانية، العدد ٣١ تشرين الأول (أكتوبر) ١٩٩٢م (١٠) هو امرؤ القيس بن حُجر بن الحارث الكندي ( ٢٠ ٥٩-٥٥ ٥م) وكان شاعرًا شهيرًا عربيًّا جاهليًا وكان ينتمي إلى قبيلة كندة، يُعدّ أعظم شعراء العرب في تاريخ الأدب العربي . (أنظر الزركلي، خير الدين، (٢٠٠٧م). الأعلام بيروت، دار العلم للملايين، ج: ٢، ص: ١١ (١١) زُهير بن أبي سُلُمي ( ٢٠٥-٢٩م) وكان أحد أشهر شعراء العرب . وكان حكيم الشّعراء في الجاهلية. وتوفي قبيل مبعث النبي الأكرم عَلَيْنَهُم. (أنظر ياقوت الحموي، ( ١٩٩٣م). معجم الأدباء، بيروت، دارالكتب العلمية، ج:٢،ص:٣٢٨ (١٢) هو كعب بن زهير المزنى ( م ٦٦٢م)، وهو كان من الشعراء المخضرمين. ومن أشهر قصائده

قصيدة بانت سعاد. (أنظر العسقلاني، ابن حجر، (٢٠٠١م). الأصابة في تمييز الصحابة، بيروت، دارالفكر ج:٢، ص: ٢٧٤

(١٣) هو عمرو بن كلثوم، (توفي ٣٩ ق.هـ/٥٨٤م)، وهو شاعر جاهلى من أصحاب المعلّقات السبع، ومن الطّبقة الأولى، وهو وُلد في شمال الجزيرة العربية في بلاد ربيعة. (أنظر الزركلي، خير الدين، الأعلام بيروت، دار العلم للملايين، ج: ٥، ص: ٨٤

(١٤) محمّد بن سعيد بن حمّاد الصنهاجي البوصيري (٢٠٨هـ-٢٩٦هـ) شاعر صنهاجي اشتهر

| جولائی-دسمبر ۱۷+۲ء                  | ¢                             | ششمانى علمى وتحقيقى مجلّه-العرفان    |
|-------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------|
| اكب الدرية في مدح خير البرية''.     | صيدة البردة المسماة بـ"الكوا  | بمدائحه النبوية: وأشهر أعماله كان ق  |
|                                     |                               | (أنظر الزركلي، خير الدين، الأعلام، ز |
| بن الحسن بن عبد الصمد الجعفي        | ۳۰هـ) وهو أحمدُ بن الحسين ب   | (١٥) أبو الطيّب المتنبي (٣٠٣هـ-٤٢    |
| وأكثرهم تمكناً بالعربية، وأعلمهم    | لان من أعظم شعراء العرب، و    | أبو الطيب الكندي الكوفي، وك          |
| حب للمغامرات . (أنظر الزركلي،       | کبریاء ، وشجاع، وطموح، وم     | بقواعدها، ومفرداتها. وكان صاحب ك     |
|                                     |                               | خير الدين، الأعلام، ج: ٥، ص:٢٧٤      |
| . الله بن سليمان القضاعي التّنوخيّ  | ۹۰ ۶۶۹۰) هو أحمد بـن عبد      | (١٦) أبو العلاء المعرّيّ (٣٦٣هـ -    |
| ة. (أنظر ياقوت الحموي، معجم         | لغوي من عصر الدّولة العباسيّ  | الــمـعـرّي، فيـلسوف شاعر وأديب و    |
|                                     |                               | الأدباءج: ٢،ص: ٨٢                    |
|                                     | ، فكر إقبال، ص:٢٦ ١-١٢٧       | (۱۷) جاوید إقبال (الدکتور)، شذرات    |
| .ص:٥-٩                              | : ۳۱، تشرين الأول، ۱۹۲۲م.     | (١٨) مجلة الثقافة الباكستانية، العدد |
| ان أحد أمراء البيان.                | ب أوس بن الحارث الطَّائي، وكا | (۱۹) أَبو تَمّام (۱۸۸–۲۳۱۰) هو حبيد  |
|                                     |                               | (۲۰) اقبال، كليات اردو، ص:۲۸٥        |
| مائد السبع الطوال الجاهلية، دار     | قاسم، ( ۱۹۸۰). شرح القع       | (٢١) الأنباري، أبو بكر محمد بن ال    |
|                                     |                               | المعارف، ص:٦٧                        |
| ٨٣                                  | م على اينڈ سنز ، لاهور ، ص: ٨ | (۲۲) اقبال، كليات فارسي، شيخ غلاه    |
| ص: ۲۱٤                              | فبال اكادمي پاكستان، لاهور،   | (۲۳) اقبال، (۲۰۰۶م) كليات اردو، اف   |
| ن الهمذاني، شرح محمد محمود          | ـنة الطبع).مقامات بديع الزمار | (۲٤) الهمداني، بديع الزمان ،(دون س   |
|                                     |                               | الرافعي، ص:۲۰۲                       |
| لبردة، دار الفقه، الامارات العربية، | ر( ۲۰۰۳). العمدة في شرح ا     | (٢٥) الهيثمي، احمد بن محمد بن حج     |
|                                     |                               | ص:١١٥                                |
|                                     |                               | (٢٦) اقبال، كليات فارسى، ص:٨٣٧       |
| رال الجاهلية، ص: ٢٨٥                | سم ، شرح القصائد السبع الطو   | (۲۷) الانباري، ابو بكر محمد بن القاد |
|                                     | •                             | (۲۸) اقبال، کلیات فارسی، ص: ۲۰۲      |
| ٥٤١:٢                               | ي، العمدة في شرح البردة، ص    | (۲۹) أحمد بن محمد بن حجر الهيثم      |
|                                     |                               | (۳۰) اقبال، كليات اردو، ص: ۲۲        |
|                                     |                               |                                      |

(17) المحمداني، الحارث بن أبي العلاء سعيد بن حمدان بن حمدون أبو الفراس، (٤١٤) (١٤) (١٣) المحمداني، الحارث بن أبي العلاء سعيد بن حمدان بن حمدون أبو الفراس، (٤١٤) ٥. ديوان أبي فراس الحمداني، دار الكتاب العربي. (٣٣) اقبال، كليات فارسي، ص: ٣٩ (٤٣) أبو ذر خليل، محمّد أبو ذر خليل عبد الرّحمن، الشّعر الفلسفى عند أبي العلاء المعرّي ومحمّد إقبال (دراسة مقارنة)، ٢٢٦ (هـ/ ٢٠٠٥م، ص: ٦ (٥٣) حازم محفوظ (الدكتور)، الأعمال الكاملة لشاعر الإسلام محمّد إقبال، ص ٤٨٣، انظر الأصل في كليات إقبال الفارسية، ص: ٤٩ في كليات إقبال الفارسية، ص: ٤٩ في كليات إقبال الفارسية، ص: ٩٩ (٣٩) أبو ذر خليل، محمّد أبو ذر خليل عبد الرّحمن، الشّعر الفلسفى عند أبي العلاء المعرّي ومحمّد إقبال (دراسة مقارنة)، ٢٢٦ (هـ/ ٢٠٠م، ص: ٢ (٣٩) أبو ذر خليل، محمّد أبو ذر خليل عبد الرّحمن، الشّعر الفلسفى عند أبي العلاء المعرّي ومحمّد إقبال (دراسة مقارنة)، ٢٢٦ (هـ/ ٢٠٠م، ص: ٢

(41) Basheer Ahmad Dar,(1981).Letters & Writings of Iqbal, Iqbal Academy Pakistan, Lahore, p-56

| جولائی-دسمبر ۱۶+۲ء        | <u>ر</u>                                 | ششماءى علمى وتحقيقى مجلَّه-العرفان              |
|---------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ال الجاهلية، دار المعارف. | لقاسم، (١٩٨٠). شرح القصائد السبع الطو    | ٣) الأنباري، أبو بكر محمد بن اا                 |
|                           | ء سعيد بن حمدان بن حمدون أبو الفراس، (٣  |                                                 |
|                           |                                          | الحمداني، دارالكتاب العربي                      |
|                           | ٢م). الأعلام بيروت، دار العلم للملايين   | <ul><li>٥) الزركلي، خير الدين، (٧</li></ul>     |
| دارالفكر                  | ٢م).الأصابة في تمييز الصحابة،بيروت، د    | (٦) العسقلاني، ابن حجر، (١                      |
| ر الفقه، الامارات العربية | حجر، (٢٠٠٣). العمدة في شرح البردة، دا    | <ul> <li>۲) الهيثمي، أحمد بن محمد بن</li> </ul> |
| ي، شرح محمد محمو د        | ن سنة الطبع).مقامات بديع الزمان الهمذاني | (۸) الهمداني، بديع الزمان، (دور                 |
|                           |                                          | الرافعي، ص:٢٠٢                                  |
| لعلاء المعرّي ومحمّد      | حمن،(٢٠٠٥م)_ الشّعر الفلسفي عند أبي ال   | (٩) أبو ذر خليل، محمّد عبد الرّ.                |
|                           | الة الدكتورة)                            | (۱۰) إقبال (دراسة مقارنة)، (رس                  |
|                           | لهيثمي، العمدة في شرح البردة             | (۱۱) أحمد بن محمد بن حجر ا                      |
|                           |                                          | (۱۲) جاوید إقبال (الدکتور)، ش                   |
|                           | ح رموز بے خودی، سرینغر ، (۱۹۶۷م)         | (۱۳) جشتي، يوسف سليم، شر                        |
|                           | حضرب کلیم،دهلی، (۱۹۷۰م)                  | (۱٤)جشتي، يوسف سليم، شر                         |
| ل                         | الأعمال الكاملة لشاعر الإسلام محمّد إقبا | (٥٥) حازم محفوظ (الدكتور)، ا                    |
|                           | العدد: ٣١، تشرين الأول، (١٩٢٢م)          |                                                 |
|                           | عجم الأدباء، بيروت، دارالكتب العلمية     |                                                 |
|                           |                                          |                                                 |

## **∉website**

(18) http://www.gustvoice.com/vb/showthread.ph?t=3613

# English Book

(19) B. A. Dar, (1981). Letters & Writings of Iqbal, Lahore, Iqbal Academy Pakistan,

ششهابى علمى وتحقيقى مجلّه-العرفان