SSN:2788-4066-Online SSN:2518-9794-Print 14円以来、近年11日以前で出

> فیکلٹی آف اسلامک سٹڈیز اینڈشریعہ منہاج یونیورٹی،لاہور

ISSN:2788-4066-Online

ISSN:2518-9794-Print

Vol.VII, Issue:11 Jan-Jan 2021

(Biannual Abstracted Research Journal)

# AL-IRFAN



Faculty of Islamic Studies & Shariah Minhaj University Lahore

www.mul.edu.pk/crd

#### العرفان

(ششاہی، علمی و تحقیقی مجلہ)

جنوری تا جون 2021

شاره: 11

حلد:6



# مجلس ادارت

سرپرست اعلی دُواکٹر حسن محی الدین قادری، چیز مین سپریم کونسل، منهاج القرآن انظر نیشنل، لاہور سرپرست پروفیسر ڈاکٹر ساجد محمود شہزاد، واکس چانسلر، منهاج یونیورسٹی، لاہور مدیر اعلی پروفیسر ڈاکٹر محمد اکرم رانا، ڈین فیکلٹی آف اسلامک سٹڈیز اینڈ شریعہ، منهاج یونیورسٹی، لاہور مدیر داکٹر ممتاز الحسن، پرنسپل، کالج آف شریعہ اینڈ اسلامک سائنسز، لاہور پروفیسر ڈاکٹر ثمر فاطمہ، پرنسپل منهاج کالج فار ویمن، منهاج یونیورسٹی، لاہور

معاون مدیر برائے اُردو ۔ ڈاکٹر شبیر احمد جامی، چیئر مین شعبۂ علوم اسلامیہ، منہاج یونیورسٹی، لاہور

معاون مدیر برائے عربی ڈاکٹر ممتاز احمد سدیدی، چیئر مین شعبہ عربی، منہاج یو نیور سٹی، لاہور

فيكليُّ آف اسلامك سِتْدِيزاينِدْ شريعه، منهاج يونيورسُّي، لا هور

برائے رابطہ فون: 0321-4457966, 03344053291

'ای میل' ایڈریس: alirfan@mul.edu.pk

## مجلس مشاورت (بین الا قوامی)

- ا. الأستاذ الدكتور محمد عبد الرحيم البيومي، عميد كلية أصول الدين، جامعة الأزهر، زقازيق، مصر
  - ٢. الدكتور بان حميد الراوي، رئيس قسم علوم القرآن، كلية التربية للبنات، جامعة بغداد، عراق
    - ٣. الدكتور غلام محمد قمر الأزهري، أمريكة
    - ه. پروفیسر ڈاکٹر شاہ کونژ مصطفی، پونیورسٹی آف ڈھاکہ، بنگلادیش
      - ۵. پروفیسر ڈاکٹر در مش بلگر،استنول یونیورسٹی،ترکی
        - ٢. پروفيسر ڈاکٹر حافظ محمر سليم، برطانيه
        - دُاكْرُ محمد رفيق حبيب، گلاسگو، برطانيه
          - ۸. ڈاکٹر حافظ منیر، برطانیہ
      - 9. وْاكْمْ مْحْدِ لِعْقُوبِ بِشُوى، المصطفى انثر نيشل يونيورسيَّ، قم ايران

# مجلس مشاورت ( قومی )

- ا. پروفیسر ڈاکٹر ظہور احمد اظہر، چیئر مین ججویری چیئر، پنجاب یونیورسی، لاہور
- ۲. پروفیسر ڈاکٹر نوراحمد شاہتاز، ڈائر یکٹر، شیخ زید اسلامک سنٹر، کراچی یونیور سٹی، کراچی
  - س. پروفیسر ڈاکٹر ہمایوں عباس، شعبہ علوم اسلامیہ، جی سی یونیورسٹی، فیصل آباد
    - ٣. پروفيسر ڈاکٹر سلطان شاہ، ڈین علوم اسلامید، جی سی یونیورسٹی، لاہور
- ۵. پروفیسر ڈاکٹر عبد الحمید خان عباسی، صدر شعبہ عربی واسلامک سٹڈیز، محی الدین اسلامی یونیور سٹی، نیریاں
  - ٢. پروفيسر ڈاکٹر محمد عبد الله صالح، شيخ زايد اسلامک سنٹر، پنجاب يونيورسٹی، لاہور
- ذاكم حافظ محمد سجاد، ايسوسي ايث يروفيسر، شعبهٔ علوم اسلاميه، علامه اقبال اوين يونيورسي، اسلام آباد
  - دُاكِرٌ سَمْس الرحمٰن، ايبوس ايث يروفيسر شعبهٔ علوم اسلاميه، جي سي يونيورسي، فيصل آباد
    - 9. وْاكْمْ طَاهِر حميد تنولى، اسستنت وْائرْ يكثر اقبال اكاد في ،ابوان اقبال، لا بهور
    - - اا. ﴿ وَاكْثِرُ عاطفُ اسلَم راؤ، اسسِتْنِتْ يروفيسر ، شعبه علوم اسلاميه ، كرا حي يونيورسيْ

# تعارف شركاء

| پی۔ایچ۔ڈی اسکالر، یونیورسٹی آف لاہور                           | نادىيە عالم                            |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| ایسوسی ایٹ پروفیسر، گریژن یونیورسٹی، لاہور                     | ڈاکٹر علی اَکبر الاَزہری               |
| ڈین فیکلٹی آف لینگوا پجز، جی۔ سی بونیور سٹی،لاہور              | ڈا کٹر سلطان شاہ                       |
| اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیہ، جی۔ سی یونیورسٹی، لاہور     | ڈاکٹر خورشید احمد قادری                |
| پی۔انچے۔ڈی اسکالر، یونیورسٹی آف لاہور                          | منيبه نمرور                            |
| اسستنك يروفيسر، شعبه علوم اسلاميه، يونيورسي آف لاجور           | ڈاکٹر محمد سعیداختر                    |
| ليكچرار، دى كالح آف لاء، نارووال                               | ڈاکٹر حافظ محمد سرور جماعتی            |
| ليكچرار، پنجاب گروپ آف كالجز، سيالكوٺ                          | ڈاکٹر شمشاد اختر                       |
| پی۔انچ۔ڈی اسکالر، یونیور سٹی آف لاہور۔                         | ڈاکٹر مفتی محمد شفیق                   |
| ليكچرار شعبه علومِ اسلاميه، يونيورسني آف تجرات.                | ڈاکٹر شعیب عارف                        |
| ليكچرار منهاج يونيورستى لامهور                                 | محمد محب الله اظهر                     |
| اسسٹنٹ پروفیسر، ویٹر نری یونیورسٹی، لاہور                      | ڈاکٹر محمد سرور                        |
| گورنمنٹ گرلز ہائی سکول، لیہ                                    | رابعه نسرين                            |
| ايم فل اسكالر، شعبه علوم اسلاميه، منهاج يونيور شي، لاجور       | شگفته سیر                              |
| لیکچرار، منهاج یونیورسٹی، لاہور                                | حنا مرزا                               |
| اسسٹنٹ پروفیسر، منہاج یونیور سٹی لاہور                         | ڈاکٹر شفاقت علی الازہر ی               |
| پی۔انچے۔ڈی اسکالر                                              | ابو الحسن احمد                         |
| فريدٍ ملت ريسرچ انسى ٹيوث، لاہور                               | محمد شبير                              |
| پروفيسر، دُيپار مُنك آف يوليشيكل سائنس، پنجاب يونيورسني، لامور | پروفیسر ڈاکٹر رانا اعجاز احمد          |
| لیکچر ار منهاج یو نیور سٹی ، لاہور                             | سید کاظم محمود کا ظمی                  |
| لیکچرار ،منهاج یونیورسٹی لاہور                                 | محمه طلحه حسنات                        |
| لیکچرار شعبه اسلامیات، گجرات یونیورسی، گجرات                   | ڈاکٹر محمد حبیب                        |
| ایم _ فل اسکالر، جی _ سی یونیور سٹی، لاہور                     | حسن شير                                |
| فريدِ ملت رى سرچ انسٹى ٹيوٹ، لاہور، پاکستان                    | محمد طاہر رحیم<br>سیدریجان الحن گیلانی |
| پی۔اچگے۔ڈی اسکالر، یونیورسٹی آف لاہور                          | سيدر يحان الحسن گيلاني                 |

| لا ئېرىرىن، كالج آف شريعه، منهاج يونيور سلى، لا مور | شابد رضا                                                                             |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| اسسٹنٹ پروفیسر ،منہاج یونیورسٹی،لاہور               | سلملى شاہد                                                                           |
| پي-ايچ_ ڈي اسکالر، منہاج يو نيور ٿي، لا ہور         | محمراقبال                                                                            |
| اسسٹنٹ پروفیسر ، منہاج یو نیورسٹی ، لاہور           | ڈاکٹر مسعو داحمہ مجاہد                                                               |
| پي-ايچ_ ڈي اسکالر ، منہاج يو نيور سٹي ، لا ہور      | حافظ عبدالرشيد                                                                       |
| ايسوسى ايث پروفيسر ، منهاج يونيورشي ، لا مور        | ڈاکٹر فیض اللہ بغدادی                                                                |
| پی۔ایکے۔ڈی اسکالر، یونیور سٹی آف لاہور              | آصف میر قادری                                                                        |
| Muhammad Arslan Farooq                              | Ph.D. Scholar, Department of Political<br>Science                                    |
| Dr.Muhammad Afzal Sajid                             | PhD Political Science, Punjab University                                             |
| Israr-ul-Hussnain Qadri                             | Ph.D. Scholar, Imperial Collage of Business<br>Studies                               |
| Dr.Zahoor Ullah                                     | Associate Professor, Imperial College of<br>Business                                 |
| Dr. Shafayat Ali Malik                              | Assistant Professor of Journalism Higher<br>Education Department                     |
| Dr. Arfan Latif                                     | Assistant Professor of Sociology at Higher<br>Education Department                   |
| Mazhar Sajid                                        | M.Phil. Islamic Studies, UMT, Lahore                                                 |
| Ahmad Jafar                                         | School of Islamic Economics, Banking & Finance, Minhaj University, Lahore            |
| Mustanir Hussain Wasim                              | International Center for Research in Islamic<br>Economics, Minhaj University, Lahore |
| Muhammad Azhar Abbasi                               | PhD Scholar, Minhaj University Lahore                                                |
| Dr. Durdana Qaiser Gillani                          | Assistant Professor, The University of Lahore, Lahore, Pakistan                      |
| Dr. Hassan Shakeel Shah                             | Associate Professor, Department of Islamic Thought and Civilization, UMT, Lahore     |
| Dr. Sajjad Ahmad                                    | Assistant Professor, Minhaj University                                               |
|                                                     |                                                                                      |

#### فهرست مقاله جات

| صفحہ نمبر | مقاله نگار                                                | عنوانات                                                                                                                    |
|-----------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | مديراعلي                                                  | ادارىي                                                                                                                     |
| mr-1      | نادیه عالم /ڈاکٹر علی اکبر الاَز ہری                      | عالمی سطح پر دعوت اسلام میں مکتوبات نبویﷺ کا کردار ایک تحقیق جائزہ                                                         |
| 41-40     | پروفیسر ڈاکٹر سلطان شاہ /ڈاکٹر حافظ خور شید احمد          | لا ہوری احمدی تراجم و نفاسیر قرآن: ایک تنقیدی جائزہ                                                                        |
| 91-49     | منیبه سرور / ڈاکٹر محمد سعیداختر                          | بر صغیر کے اردو تغییر ی اُدب پر تغییر مظہری کے اعتقادی اثرات                                                               |
| 114-95    | ڈاکٹر حافظ محمہ سرور جماعتی / ڈاکٹر شمشاد اختر            | اہل کتاب سے قر آن تحکیم کے اسالیب مخاطبت                                                                                   |
| 184-11A   | دُاكْرُ مَفَّى مَحْمُ شَفِقُ/ دُاكْرُ شعيب عار <b>ف</b>   | مصارف زکوة اور تملیک شخصی                                                                                                  |
| 104-144   | محمد محب الله اظهر/ ڈاکٹر محمد سرور                       | امام ابنِ تيميهٌ اور تعليماتِ تصوف                                                                                         |
| 1∠1-100   | رابعه نسرین/ شگفته سید/ حنا مرزا                          | بر صغیر میں جہیز معاشرتی المیہ                                                                                             |
| 112-12    | ڈاکٹر شفاقت علی بغدادی / ابوالحسٰ احمہ                    | فہم نص دور حاضر کے چیلنجز کے تناظر میں                                                                                     |
| 1911-11   | محمد شبير / پروفيسر ڈاکٹر رانا اعجاز احمد /سيد کاظم محمود | کیا قبولِ اسلام کی دعوت ہر عمر کے افراد کو دی جاسکتی ہے؟                                                                   |
| rr1-199   | محمد طلحه حسنات/ ڈاکٹر محمد حسیب                          | خروج و احتجاج کا شرعی دائره کار                                                                                            |
| r=2-rrr   | حسن شیر / محمد طاہر رحیم / سید ریحان الحسن گیلانی         | کا سمینکس مصنوعات سے متعلق استحالہ کے فقہی ضوابط                                                                           |
| 109-17A   | شاہد رضا/ سلمٰی شاہد                                      | وبائی اَمراض (Infectious diseases) میں اسلام کے احکام                                                                      |
| raa-ry+   | محمه إقبال/ ڈاکٹر مسعود اَحمہ مجاہد                       | الإتجاه الإسلامي في شعر الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري                                                                   |
| ۳++-۲۸۲   | حافظ عبدالرشيد/ڈاکٹر فیض اللہ بغدادی                      | المجاز المرسل (تعريفه وعلاقاته وفوائده)                                                                                    |
| mrr-m+1   | آصف میر قادری                                             | اسلامی او قاف کی شرعی حیثیت اور وقف پر اپرٹی ایکٹ ۲۰۲۰ کا جائز ہ                                                           |
| 1-15      | مجمد ارسلان فاروق / ڈاکٹر محمد اُفضل ساجد                 | Constitutional Safeguards of Minorities Right in the Constitution of Pakistan 1973                                         |
| 16-27     | اسر ار الحسنين قادري / ڈاکٹر ظہور اللہ اَز ہری            | Preaching role of Syed Muhammad Fazil-ud-Din<br>Batalavi (1739-1684) in the Sub-Continent                                  |
| 27-37     | ڈاکٹر شفایت علی ملک /ڈاکٹر عرفان لطیف /مظہر ساجد          | Role of religion in buffering the psychosocial stress among parents of mentally retarded children                          |
| 38-52     | احمد جعفر /مستنير حسين وسيم / څمد اظهرعباس                | The Legal Status of Ju'alah Contract in Islamic<br>Commercial Law & Its Applications in Modern<br>Islamic Finance Industry |
| 53-64     | ڈاکٹر دردانہ قیصر /ڈاکٹر حسن شکیل /ڈاکٹر سجاداحمہ         | Government Revenue, Zakat Receipts and Economic Growth in Pakistan Economy                                                 |

نوٹ: ادارہ مقالہ نگار کے پیش کئے ہوئے حقائق کی ذمہ داری قبول کرنے کا پابند نہیں ہو گا۔ العرفان مجلہ: اندرون ملک قیت: 300 روپ فی شارہ / 500 روپ سالانہ بیرون ملک قیت: 30 ڈالر فی شارہ / 50 ڈالر سالانہ

#### **Author Guidelines**

# مقاله نگاران سے ضروری گزار شات

- ا. "العرفان" میں قرآن و حدیث، سیرت النبی، تصوف، فقه، تقابل اَدیان، اسلامی فلسفه اور اسلامی تهذیب و تدن سے متعلقه موضوعات پر اردو، عربی، اور انگریزی زبان میں علمی و تحقیقی غیر مطبوعه مقالات شائع کئے جاتے ہیں۔ تاہم جدید طرز کے موضوعات قابل ترجیج ہوں گے۔
  - ۲. علمی مقاله پہلے کسی مجلّے میں شائع نه ہواہو اور نه ہی اشاعت کیلئے کہیں اور جمع کرایا گیاہو۔
  - ۳. تمام مقالات 4- A سائز کے کاغذیر (M.S Word) میں ایک جانب بغیر اَغلاط کے کمپوز کروا کر جیسج جائیں۔
    - ٣. تتحقیق مقاله مآخذ ومصادر سمیت 6000سے 7000الفاظ پر مشتمل ہو۔
- 2. تحقیقی مقاله Microsoft word میں کمپوز کیا گیا ہو، جس میں اُردوعبارت کے لئے Microsoft word میں کمپوز کیا گیا ہو، جس میں اُردوعبارت کے لئے Times استعال کیا گیا ہو، جبکہ عربی عبارت کے لئے Traditional Arabic استعال کیا گیا ہو، جبکہ عربی عبارت کے لئے New Roman
- ۲. عنوان کا فاؤنٹ سائز 25،سب ہیڈ نگز (Sub Headings) کا سائز 18،متن کا فاؤنٹ سائز 14 ہو، جبکہ فٹ نوٹ (Foot Note) کا سائز 12 ہو گا۔
- مقالہ میں درج شدہ تمام حواثی وحوالہ جات (Auto Arrange) ہوں اور مقالہ کے فٹ نوٹ (Foot note) میں
   ہی درج کیے جائیں۔
- ۸. مقالے کے آغاز میں انگریزی میں خلاصہ (Abstract) لازماً لکھاجائے جو150 الفاظ سے زیادہ نہ ہو۔علاوہ
   ازیںAbstract کے ساتھ Keyword بھی لکھے جائیں۔
  - 9. مقاله نگاراین نام کے انگریزی جج، موجودہ عہدہ، نیز مکمل پتااور رابطہ نمبر بھی إرسال كرے۔
- ال حوالہ جات میں APA<sup>6th</sup> Edition Format سٹائل کومدِ نظر رکھا جائے۔ نیز حوالہ جات اور مآخذ ومصادر مقالے کے آخر میں فراہم کئے جائیں۔
  - اا. مقالہ نگار زبان کی صحت اور اسلوب نگارش کے حسن کو پیش نظر رکھے۔

۱۲. انگریزی مقالے میں شامل غیر انگریزی الفاظ کو لکھتے وقت (Transliteration) کے لیے "العرفان" مجلہ کے جدول کو مد نظر رکھاجائے۔اسی طرح اردومقالے کے انگریزی خلاصے میں شامل غیر انگریزی الفاظ کی نقل حرفی کے لیے بھی مذکورہ جدول کو کو مد نظر رکھاجائے۔

سار. مقاله کی Soft copy بذریعہ e-mail پاکسان اور Hard copy میں بھی مہیا کیا جائے۔

۱۴. مقالے کا عنوان جدید نوعیت کا ہو جس کے نتائج سے معاشرہ مستفید ہوسکے۔

10. مقاله ريسرچ كے جمله اہداف كو يوراكر تا ہوانظر آئے۔

١٦. دوسري زبانون (عربی اورانگش) کی غیر مروجه اصطلاحات بریک کی صورت میں دی جائیں۔

ا. صفحه كا مار جن دائيس" 0.75" بائيس "0.75" " أوير" 1 " ينج "0.75" بو-

1٨. اداره ہر مقالہ نگار كو شائع شده مجله كى ايك اعزازى كايى فراہم كرے گا۔

19. العرفان میں چھپنے کے لئے بھیجے گئے مقالہ کی Evaluation اور Plagiarism Report کے مراحل میں اگر کوئی تبدیلی ضروری ہوئی تو مقالہ نگار مذکورہ بالا دونوں رپورٹس کے مطابق مقالے میں اصلاح کے لئے زحمت دی جائے گ۔
کتابتِ مقالہ کے دوران آیاتِ قرآنیہ کو پھول دار بر یکٹس ﴿ اور اَحادیث و اَقوال کو (Inverted Commas) میں اندراج کیا جائے گا، نسز مقالہ کے دوران حوالہ جات کے اندراج کیا جائے گا، نسز مقالہ کے دوران حوالہ جات کے اندراج کے لیے درج ذیل اسالیب کو اینا ماجائے گا:

قر آن كاحواله: سورة بقرة ، ٢/٢٥

حدیث کاحوالہ: بخاری، محمد بن اساعیل، (۴۰ مساھ)، انصحے، دار الفکر العربی، بیروت، لبنان۔ج۱،ص ۳۳،ر قم: ۱۰۹ کتاب کاحوالہ: بیز دانی، ڈاکٹر خواجہ حمید، (۴۰ ۲۰)، شرح اسر ارور موز، سنگ میل پبلی کیشنز، لاہور، پاکستان۔ص ۴۵ مجلہ کاحوالہ: اوج، ڈاکٹر محمد شکیل، " زکاح و طلاق میں زوجین کے حقوق کا تعین "،ماہنامہ معارف، اعظم گڑھ، (انڈیا)، دسمبر، ۱۲۰۱ء، ص: ۲۲۲

آن لائن دستاویز کاحواله: https://dorar.net/article/1716

#### اداربير

قارئین ذی و قار! بفضل خداوندی ہم "العرفان" ریسر چ جرنل کا گیار ہواں شارہ آپ کی خدمت میں پیش کرنے جارہی جارہی جارہی حقیق مجلہ میں بھر اللہ تعالی درج ذیل معاصر موضوعات پر نامور محقین کی تحریریں شامل کی جارہی ہیں۔

شارے کا پہلا مضمون''اسلام کی عالمی سطح پر ترویج و اشاعت میں مکتوبات نبوی سُکَاتِیْکِا کی اساسی اہمیت پر روشنی ڈالتے ہوئے محققہ نادیہ عالم نے دراصل اشاعت ِاسلام میں مکتوبات نگاری کی تاریخی اور دینی اہمیت کوواضح کیاہے۔

مجلے کا دوسر امقالہ وطن عزیز کے نامور محقق ڈاکٹر سید سلطان شاہ اور ڈاکٹر خورشید قادری کی مشتر کہ کاوش ہے۔ جس میں اردوتر اجم و تفاسیر میں ''احمدی'' حضرات کے تراجم کا تنقیدی مطالعہ کیا گیاہے۔

مجلے کا تیسر امقالہ قاضی ثناءاللہ پانی پتی کے علم تفسیر میں اعتقادی و نظریاتی اَثرات سے متعلق مباحث پر مشتمل ہے۔ تفسیر مظہری ایک جامع تفسیر ہے جس کے اثرات کا دائرہ کارپاک و ہند کے علاوہ پوری دنیا تک پھیلا ہوا ہے۔ شارے میں شامل مضمون اسی موضوع کا احاطہ کرتا ہے کہ اس تفسیر کے اعتقادی اثرات کس حد تک علائے برصغیر نے قبول کیے ہیں۔

مجلے کا اگلا مقالہ قر آنِ تحکیم میں اہل ایمان اور اہل کتاب سے مخاطبت کے مختلف اسالیب پر مشتمل ہے۔ محقق نے اہل ایمان اور اہل کتاب سے تخاطب کے اسلوب میں واضح فرق کو علمی انداز سے پیش کرنے کے لیے ایک منفر د کاوش کی ہے۔

ز کو ق کی ادائیگی بنیادی ارکانِ اسلام میں شامل ہے۔ ائمہ دین نے زکو ق سے متعلق مختلف نوعیت کے مسائل کو زیرِ بحث لایا ہے جن میں ایک مسلمہ تملیکِ بھی ہے۔ ہمارے محقق نے اہلِ علم کے سامنے اس مسلم پر اجتہادی بصیرت کے ساتھ اپنا نیانقطہ نظر رکھا ہے۔

علامہ ابن تیمیہ علمائے اسلام میں ایک بہت بڑانام ہے۔ عام طور پر انہیں سخت گیر موقف کی وجہ سے تصوف مخالف سمجھا جاتا ہے مگر حقیقتًا وہ روایتی اور بے عمل تصوف کیا گیا ہے کہ جاتا ہے مگر حقیقتًا وہ روایتی اور بے عمل تصوف کے خلاف تھے۔ زیر نظر تحقیقی مقالہ میں تاریخی دلائل سے واضح کیا گیا ہے کہ علامہ ابن تیمیہ ؓ اگرچہ سلفی مذہب کے مقداء ہیں مگر انہیں سیدنا شیخ عبد القادر جیلانی قدس سرہ العزیز سے بھی عقیدت تھی اسی وجہ سے انہوں نے "فتوح الغیب" کی شرح بھی کی ہے۔

علاوہ ازیں بر صغیر میں جہیز جیسے معاشرتی المیہ، فہم نص اور دورِ حاضر کے چیلنج، قبول اسلام کے لیے عمر کی قید کے متنازعہ بل اور دیگر کئی ایک موضوعات پر محققین نے اپنی اپنی تحقیقات پیش کی ہیں۔ شارے میں شامل دوعد د عربی مقالات اور پانچ عد دا نگلش مقالات بھی تحقیق کے اُن گنت گوشے لیے ہوئے ہیں۔

ان شاء اللہ العزیز آئندہ شارہ نمبر ۱۲ HEC کی طرف سے منظور شدہ معیارات کے مطابق ہو گا۔امید ہے محققین ہماری اس کاوش کو اپنی خوبصورت تحریروں کے لیے منتخب کرتے وقت فخر محسوس کریں گے۔

پروفیسر ڈاکٹر محمد اکرم رانا مدیر اعلی، ششاہی العرفان

# عالمي سطح پر دعوت اسلام ميس مكتوبات نبوي كاكر دار ايك شخفيقي جائزه

Analytical Review of the Role of the Prophet's Letters in the Global Call to Islam

#### **ABSTRACT**

The greatest example of usage of letters to invite non-Muslims to . أَنْ اللَّهُ Islam is found in the Blessed personality of the Holy Prophet When the Prophet مَنْ اللَّهُ invited different kings, rulers and tribal chiefs from outside of Arabia to Islam, he adopted letters as a source. Through his comprehensive, influential and concise letters, he 点题 introduced them to Islam, conveyed the message of Allah Almighty, and informed them about the consequences of ignoring or accepting his message. In these letters, he invited them to embrace Islam and enjoy the real success in this world and the hereafter. He also warned them that if they ignored Allah's message, they would be responsible for the ill fate of not only themselves but also of their subjects. About three hundred documents written by him are known so far and among them are letters which were sent for invitational purposes to various rulers. The text of these letters is exactly as we find in the books of Hadith and Seerah. This article contains an overview of the invitational letters written by Prophet . صَلَّىٰ عَلَيْهِمُ Muhammad

**Keywords**: Holy Prophet, Islam, letters, invitational letters

تعارف

دعوت دین میں مکتوبات کے استعال کی سب سے بڑی مثال رسول اللہ مُٹَانِیْنِم کی ذات مبار کہ سے ملتی ہے۔ آپ مُٹَانِیْنِم نے جب عرب سے باہر باد شاہوں، مختلف علا قول کے حکمر انوں اور قبائل کے سر داروں کو دعوت اسلام دی

لا پی۔انگے۔ڈی اسکالر، یونیورسٹی آف لاہور
 ۱یسوسی ایٹ پروفیسر، گیریژن یونیورسٹی، لاہور

تواس کے لیے مکتوبات کا ذریعہ اختیار فرمایا۔ اپنے ان جامع، پر اثر اور مختفر مکتوبات کے ذریعے آپ سکاٹیٹیٹر نے انہیں اسلام سے متعارف کروایا، اللہ تعالیٰ کا پیغام ان تک پہنچایا اور اسلام لانے اور نہ لانے دونوں صور توں میں اس کے نتائج سے آگاہ فرمایا ۔ ان مکتوبات میں آپ سکاٹیٹیٹر نے انہیں اسلام کی دعوت دی ، اسلام قبول کرنے کی صورت میں دنیا و آخرت میں فلاح و کامیابی کی خانت دی ، بصورتِ دیگر ان کے زیر تسلط رعایا کے اسلام قبول نہ کرنے کا ذمہ دار بھی انہی کو طهر ایا اور انہیں سخت و عید سنائی ۔ ان مکتوبات اور دستاویزات کی تعداد تقریباً ۱۰۰ سے ، ان میں سے ۱۳۹ خطوط ایسے ہیں جن کا اصل متن محفوظ ہے اور ۸۸ خطوط وہ ہیں جن کا صرف مفہوم کتب میں ذکر کیا گیا ہے۔ وہ مکتوبات جو آپ مثان من وعن وہی ہے جو کتب احادیث و سیر میں ہمیں ماتا ہے۔ زیر نظر مقالے اس سے معلوم ہو تا ہے کہ ان مکتوبات کا متن من وعن وہی ہے جو کتب احادیث و سیر میں ہمیں ماتا ہے۔ زیر نظر مقالے میں ان مکتوبات پر ایک مختفر اجمالی جائزہ لیا گیا ہے۔

آپ مَنَّ الْقَيْمُ کے مکاتیب کو سب سے پہلے حضرت عمرو بن حزم انصاریؓ امیر یمن نے مرتب کیا ، انہوں نے آپ مَنَّ الْقَیْمُ کے ایم مکاتیب گرای جمع کئے تھے۔ اس مجموعہ کو ابو جعفر الدیبل نے تیسری صدی جمری میں مرتب کیا۔ دسویں صدی اجمری میں مشمل الدین محمد بن طولو ن دمشقی (م ۹۵۳ھ) نے اپنی کتاب "مفاکھة الخلان فی حوادث المزمان " میں ان مکاتیب کو محفوظ کیا۔ یزید بن حبیب مصری نے مکاتیب نبوی مناً اللیم گئی جری کتاب مرتب کر کے اسے امام شہاب الدین زہریؒ (م ۱۲ ھے) کو ارسال کیا تھا۔ تاریخ اسلام کی اہم کتب طبقات الکبریٰ، طبری ، این کشر ، وغیرہ میں سیر سے واخبار النبی مناہی ہے۔ بر صغیر میں ڈاکٹر حمید اللہ (م میں سیر سے واخبار النبی مناہی ہے۔ بر صغیر میں ڈاکٹر حمید اللہ (م کسیر سے واخبار النبی مناہی ہے۔ بر صغیر میں ڈاکٹر حمید اللہ (م کسیر سے واخبار النبی مناہی ہے۔ بر صغیر میں ڈاکٹر حمید اللہ (م کسیر سے کہ وار وقیع کام کیا، اس کتاب کی اشاعت اول ۱۹۹۱ء میں ہوئی۔ اس کا اردو ترجمہ "سیای وثیقہ جات" کے نام سے ابو یکی امام خان نوشہروی نیز ہوی کار اور ان کے مناسب نوی اور ان کے مناسب نوی اور ان کے مناسب نوی اور ان کے مناب کی ہوا۔ ڈاکٹر محمد اللہ کی اردو کتاب "رسول اگرم (مناہی ہیں کہ کسیری نہ گی کسیری میں آپ کی گائیم کی متاب کو جمع کیا وار و زبان میں اس موضوع پر قابل قدر کام مولانا سید محبوب رضوی (م ۱۹۹۹ء) نے کیا، انہوں نے ابنی کتاب محبوب ازبوں نین منابی اس موضوع پر قابل قدر کام مولانا سید محبوب رضوی (م ۱۹۹۹ء) نے کیا، انہوں نے ابنی کتاب محبوب ازبوں شی معابدوں کو آسان اردوز بان میں جمع کرنے کی کامیاب کو شش کی ہے۔ «معابدوں کو آسان اردوز بان میں جمع کرنے کی کامیاب کو شش کی ہے۔

#### دعوتی مکاتیب تجیجنے کا آغاز

چھ ہجری میں صلح حدیبیہ کی وجہ سے جب عرب مخالفت ختم ہوئی تو آپ مَنَّالِیَّا بِنَ الله کو بیرون عرب دیگر اقوام تک پہنچانے کا ارداہ فرمایا۔ اس سلسلے میں امام طبریؓ اپنی تاریخ میں لکھتے ہیں:

"أن رسول الله صلى الله عليه و سلم خرج على أصحابه ذات غداة فقال لهم إني بعثت رحمة وكافة فأدوا عني يرحمكم الله ولا تختلفوا علي كاختلاف الحواريين على عيسى بن مريم قالوا يا رسول الله وكيف كان اختلافهم قال دعا إلى مثل ما دعوتكم إليه فأما من قرب ---"(ا)

(ایک دن رسول الله مَنَّالِیْمَ یَا باہر نکلے، صحابہ جمع تھے، آپ نے فرمایا میں تمام عالم کے لیے رحمت بناکر معبوث کیا گیا ہوں، تم میری دعوت کو تمام عالم میں پہنچاؤ، الله تم پر رحم فرمائے گا۔ تم حضرت عیسیٰ کے حواریوں کی طرح اختلاف نہ کرنا، پوچھایار سول الله مَنَّالَیْمَ اِللهُ عَلَیْمُ اللهُ عَلَیْمُ اللهُ عَلَیْمُ اِللهُ عَلَیْمُ اِللهُ عَلَیْمُ اِللهُ عَلَیْمُ اِللهُ عَلَیْمُ اِللّٰہُ عَلَیْمُ اِللّٰہُ عَلَیْمُ اِللّٰ اللّٰہُ عَلَیْمُ اِللّٰہُ عَلَیْمُ اِللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمِ اللّٰمِی اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمِی اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلْمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلْمُ مِ

یعنی عرب سے باہر یا عرب میں ہی دور دراز علاقوں میں آپ مَنَّ الْفَیْرِاً نے دعوت اسلام کے لیے جو ذریعہ اپنایا وہ مکاتیب سیجنے کا تھا۔ جو آپ مَنَّ اللَّیْرِاً نے اپنے خاص قاصدوں کے ذریعے سیجے۔ ملک عرب میں اس سے پہلے ایسی کوئی مثال موجود نہیں تھی۔

#### ر سول الله صَالِقَةُ عِلَمُ كَى مهر مبارك

حضور اکرم مَثَالِثَیْنِمُ نے جب مکتوبات کھے کر مختلف بادشاہوں کو بھجوانے کا ارادہ صحابہ کرام پر ظاہر فرمایا تو پچھ صحابہ تنے آپ مَثَالِثَیْنِمُ اِی خدمت اقدس میں یہ مشورہ پیش کیا کہ یارسول اللہ مَثَالِثَیْنِمُ اِ جس خط پر مہر نہ ہو بادشاہ اسے قابل و ثوق نہیں سجھتے۔ حتٰی کہ وہ ایسے خط کو پڑھتے ہی نہیں، یعنی مکتوبات پر آپ مَثَالِثَیْنِمُ کی جانب سے کوئی مہر کندہ ہونا ضروری ہے۔ اس پر آپ مُثَالِثَیْنِمُ نے مشورے سے ایک انگو تھی پر مہر کندہ کروائی، جس کا نگینہ اور حلقہ دونوں چاندی سے بنائے گئے تھے۔ یہ مہر حبشہ کی صنعت میں ڈھائی گئی۔ اس انگو تھی کے نگینہ پر مہر کی شکل میں '' محمد رسول اللہ'' کندہ تھا۔ بناؤے گئے تھے۔ یہ مہر حبشہ کی صنعت میں ڈھائی گئی۔ اس انگو تھی کے نگینہ پر مہر کی شکل میں '' محمد رسول اللہ'' کندہ تھا۔ بناوٹ میں سب سے نیچ '' محمد '' آپ یہ مہر اپنی چھنگلیا

ا ـ ابوجعفر، محمد بن جرير الطبري ـ تاريخ الأمم والملوك، بيروت: دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى، ٢٠ ١٢٨ ـ ١٢٨ ٢ ـ الزهري، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الكبري، ا/ ٢٢٢ زر قاني، محمد بن عبد الباتي، شرح مواهب اللدينه، ٣٣٣٣ ـ

میں پہنتے تھے۔البتہ روایات میں اس بات میں اختلاف ہے کہ آپ سَّاتُلَیْمُ وائیں یا بائیں کس ہاتھ مبارک کی چھنگلیا میں پہنتے تھے؟ یہ کہا گیا ہے کہ آپ سَلِّالِیُمُمُ کا آخری فعل یہ انگو تھی بائیں ہاتھ میں پہننے کا تھا۔ دعوتی مکتوبات مبار کہ مجھینے کا زمانہ

آپ مُنَا لَيْنَا اُلَّهِ اَنْ يه مُتوبات صلح حديبي كے بعد ماہ ذى الحجہ - ٢ ھے كے ميں روانہ فرمائے اور بعض كے نزديك به خطوط محرم كے ه ميں روانہ كئے گئے تھے۔ شيخ عبدالحق محدث دہلوى مدارج النبوت ميں لکھتے ہيں كہ شايد چھٹے سال ميں ارادہ فرمايا ہو اور اس پر عمل ساتويں سال ہجرت ميں كيا ہو؟ يا يہ كہ كھھ كوچھٹے سال ميں جھبجے اور كھھ كو ساتويں ميں اس ليا ہو انہيں اللہ ہوا۔ (') ہہر حال اس زمانے ميں جن بادشاہوں كو آپ سَلَّ اللَّيْ اَلَّى اَلَّهُ اَلَٰ اَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

# شاہان عرب وعجم میں رسول الله صَلَّالِیْمِ کے مکتوب الیہم

اس زمانے میں جن باد شاہوں کو آپ مَنَّ الْقَيْمِ نے گرامی نامے تحریر فرمائے اور ان کو قبول اسلام کی دعوت دی۔ اس بارے میں شیخ علی متقی گنز العمال میں حضرت مسور بن مخرمہ ؓ سے روایت نقل کرتے ہیں کہ رسول اللّه مَلَّى ﷺ نے ارشاد فرمایا:

"إن الله بعثنى رحمة للعالمين كافة فأدَّوا عنى رحمكم الله ألا تخلفوا كما اختلف الحواريون على عيسى فإنه دعاهم إلى مثلي.....إلى المنذر بن الحارث بن أبى شمر الغسانى، وبعث عمرو بن امية الضمرى إلى النجاشى فرجعوا جميعاً قبل وفاة النبى إلا عمرو بن العاص فان رسول الله تُوفى وهو في البحرين."(1)

(الله تعالیٰ نے مجھے تمام جہانوں کے لیے رحمت بناکر بھیجاہے۔ میری طرف سے دعوت کا فریضہ اداکرو۔الله تعالیٰ تعالی تکمھارے اوپررحم فرمائے، عیسیٰ علیہ السلام نے حواریوں کی طرح اختلاف نہ کرنا، عیسیٰ علیہ السلام نے انھیں اسی جیز کی دعوت دی جس کی میں شمصیں دعوت دے رہاہوں۔ چنانچہ (وہ) جس حواری کو قریب کی جگہ بھیجتے وہ بخوشی چیز کی دعوت دی جس کی میں شمصیں دعوت اسال علیہ السلام نے الله تعالیٰ سے اس کی شکایت کی، چنانچہ ہر شخص چلاجا تا۔اگر دور بھیجتے تو بو جھل ہو کر بیٹھ جاتا۔ عیسیٰ علیہ السلام نے الله تعالیٰ سے اس کی شکایت کی، چنانچہ ہر شخص

ا ـ د بلوی، عبد الحق، مدارج النبوت، لکھنؤ: مطبع نول کشور، ۱۲۹۴ھ / ۱۸۸۰ء، ۲۹۴۲ ـ

۲\_المتقى،علاءالدين على،الهندى، كنزالعمال في سنن الا قوال،موئسة الرسالة، بيروت، ۵۵ ۱۴۰هـ، ۱۰ ۲۳۳۸–۲۳۵،ر قم: ۳۰۳۳–۳۰

جس قوم کی طرف بھیجا جاتا وہ اسی قوم کی زبان میں بات کرنے لگا۔ عیسیٰ علیہ السلام نے ان سے کہا: اللہ تعالیٰ نے اس امر کا تمھارے اوپر عزم کر لیا ہے اہذا تم یہ کام کرو۔ صحابہ کرامؓ نے عرض کی: یار سول اللہ! ہم آپ کی طرف سے یہ کام کریں گے، جہاں چاہیں بھیجیں۔ چنانچہ رسول کریم مَثَّلَ اللّٰهِ اللّٰہ بن خذا فہ السہی الوشاہ ہونہ بن علی کی طرف، حضرت عمرو بن فارس کسری کے دربار میں، حضرت سلیط بن عمروعا مرک الویمامہ کے بادشاہ ہونہ ہن علی کی طرف، حضرت عمرو بن العاص الو میان کے شاہوں جیفر اور عبد بن جلندی کی جانب، حضرت دحیہ بن خلیفہ الکلبی اوقیصر روم کے پاس، حضرت شجاع بن وهب الا سدی کو المنذر بن الحارث الغسانی کے ہاں اور حضرت عمرو بن امیہ الضمری کو نجاشی کے حضرت شجاع بن وهب الا سکی کو اللہ مَثَّلَ اللّٰہِ مُثَالِّی کُلُم کُلُ

علاوہ ازیں اہم سفیروں کو مقوقس حاکم اسکندریہ و مصر، منذر بن ساوی شاہ بحرین، شرحبیل بن عمر والغسانی حاکم بصرہ اور حارث بن عبد کلال الحمیری حاکم بمن کی طرف روانہ فرمایا۔ (') گذشتہ دوصدیوں میں آپ مَنَّ اللَّهِمِّمُ کے چھ مکتوبات مبار کہ اپنی اصلی حالت میں دستیاب ہو چکے ہیں۔ یہ مکاتیب نجاشی، ہر قل، مَقُومِقس، مُنذِ ربن ساوی التمیں اور خسر و پرویز بن ہر مز بن نوشیر وال اور شاہانِ عمان جیفر اور عبد بن جلندی بن عامر کے نام ہیں۔ ذیل میں رسول الله منگورِ بی اہم کمتوب الیہم کا مختصر تعارف حاضر ہے۔

شاه حبشه اصحمه بن ابحر نجاشی:

اہل جبشہ کے حکمر انوں کو نجاثی کے نام سے پکارا جاتا تھا۔ حبثی زبان میں باد شاہ کو نَجُوس (Nagus) کہتے ہیں۔ نجاشی نجوس کا ہی معرب ہے۔ پہلے یہ شاہی خاندان بت پرست تھا۔ شاہان روم کے زیر اثر ۱۳۳۰ء میں پہلے نجاشی اذینہ نے عیسائیت قبول کی۔ اسی کی اولاد سے چھٹی صدی عیسویں میں اصحمہ بن ابحر نجاشی ہوئے جورسول اللہ مَنَّا يُلِیْجُمُ کے زمانے میں شاہ حبش تھے۔ (۲) عرب میں عطیہ کے نام سے بھی مشہور تھے۔ (۲) بہت منصف مز اج ،رحمدل اور آسانی کتب کے ماہر عالم تھے۔ ان کی عادلانہ حکومت میں حضور نبی کریم مُنَّا اللَّهُ مَنَّا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنَّا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَالًا اور امراء میں سے بھی کئی لوگوں نے سلام قبول کر لیا۔ اسی (۸۰) سال سے زائد عمر یا کر صافحہ ان کی رعایا اور امراء میں سے بھی کئی لوگوں نے سلام قبول کر لیا۔ اسی (۸۰) سال سے زائد عمر یا کر

ا ـ الحميري، ابو مجمد عبد الملك بن مشام، (م ۲۱۳ هه)، السيرة النبوية لا بن هشام، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى الحلبى وأولا ده، مصر، ۲،۱۹۵۵ - ۲۰۱۷ ـ ۲ ـ ابن الا خير، عز الدين ابوالحن على الجزري، اسد الغابة في معرفة الصحابة، مترجم: مجمد عبد الشكور، الميز ان لامور، ۲۰۰۱ - ۱۲۷ ـ ـ العسقلاني، احمد بن على (ابن حجر)، الاصابه في تمييز الصحابه، ا/ ۴۰۷ ـ 9ھ / ۲۳۱ء میں وفات پائی۔(') غزوہ تبوک سے مدینہ طیبہ واپسی کے بعد آنحضرت مُٹَاٹَیْٹِم نے ایک دن فجر کے بعد اصحابہ کرامؓ کو نجاشی کی وفات کی اطلاع دی اور سب کو عید گاہ جانے کا حکم فرمایا، پھر خود ان کی غائبانہ نماز جنازہ ادا فرمائی۔(')

# قيصر روم بِرَ قل (Heraclius)

چھٹی صدی عیبوی میں روم کی باز نطینی سلطنت ایک عظیم سیاسی قوت سلطنت رومہ کی تھی۔ سورة روم کے نام سے جس کاذکر قرآن مجید میں بھی آیا ہے۔ قوانین وضوابط اور نظم حکومت کے لحاظ سے بیہ سلطنت اتن وسعت اور گہرائی کی حامل تھی کہ آج تک یورپی ممالک میں میں رومن لاء کو بنیادی حیثت حاصل ہے۔ چو تھی صدی عیسوی کے شروع میں بیہ سلطنت دو حصوں میں بٹ گئی۔ مشرقی علاقوں کا دارا لحکومت قسطنینہ اور مغربی جھے کا روم بن گیا۔ رومی سلطنت کے بادشاہ کو قیصر حصوں میں بٹ گئی۔ مشرقی علاقوں کا دارا لحکومت قسطنینہ اور مغربی جھے کا روم بن گیا۔ رومی سلطنت کے بادشاہ کو قیصر (Caesar) کہا جاتا تھا۔ عہدِ نبوی مگائی ایک ایک میں روم کا قیصر پر قال (Heraclius) (Heraclius) تھا۔ اپنے باپ ہر قال کمیر کیا دوکیہ (Heraclius the Elder) کی نسبت سے اسے ہر قل صغیر کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ ۵۵م میں موجودہ ترکی کے قدیم شہر کیادوکیہ (Plavius Heraclius Augustus) تھا۔ تقریباً اکتیں سال کی طویل المدت حکر انی کے بعد ۱۲ سال کی عمر میں فوت ہوا۔ (")ہر قل کی ایر انی سلطنت کے ساتھ طویل عرصہ اکتیں سال کی طویل المدت حکر انی کے بعد ۱۲ سال کی عمر میں فوت ہوا۔ (")ہر قل کی ایر انی سلطنت کے ساتھ طویل عرصہ تک جنگی سختی خبر سورة الروم کی ابتدائی آیات میں فرمائی گئی ہے۔ (") رسول اللہ مگائیڈیم نے حضرت و حیہ بن خلیفہ الکلبی گو دیں۔ اس کی خبر سورة الروم کی ابتدائی آیات میں فرمائی گئی ہے۔ (") رسول اللہ مگائیڈیم نے حضرت و حیہ بن خلیفہ الکلبی گو

#### شاه ایران خسر و پرویز بن مرمز (Khosrow Parviz bin Hormizd):

خسر و پرویز دوم (۵۹۱ء- ۹۲۸ء) مشہو ایرانی بادشاہ نوشیر وال بن کیقباد (۵۳۱ء-۵۷۹ء) کا پوتا تھا۔ اپنے والد ہر مزیبہارم (م ۵۹۰ء) کے قتل کے بعد

ا ـ ۱۲۰۳/ https://ur.wikipedia.org/wiki/نجاثی/۲۰۲۱-۰۹

۲\_ بخارى، محمد بن إساعيل، صحيح ابخارى، كتاب البخائز، باب الرجل ينعى الى اهل الميت بنفسه، وزارة الشوك الاسلاميه والدعوة والارشاد، الرياض، ۱۲۷ه هـ، ص۲۴۵، رقم:۱۲۴۵

https://ur.wikipedia.org/wiki/وقل/۲۰۲۱-۹-۲۴ مرقل

۳- د نیمصین:الروم **۱۳۰۰ ۲−۵**\_

برسر اقتدار آیا۔ زردشتی مذھب (')کا حامل، ساسانی خاندان کا آخری بڑا بادشاہ تھا۔ • ۵۷ء میں پیدا ہوا۔ رسول اللہ مَثَالِیْا یَّا نِے اسے دعوت اسلام کے لیے اسے اپنا کمتوب بھیجا۔ اس نے جب نامہ مبارک پایا تو اپنے نام سے پہلے رسول اللہ مَثَالِیْا یَّا کُم کا م مبارک کو لکھا پاکر غصے میں آگیا اور نامہ مبارک چاک کر دیا۔ جب آپ مَثَالِیْا یَّا کُم کو اس کی اس حرکت کی خبر ہوئی تو آپ مَثَالِیْا یَّا کُم مبارک کو لکھا یا کہ: " مَرَّقَ کِتَا بِیْ مَرَّقَ الله مُلکم فالله "(اس نے میرے کمتوب کو عکر می کلاری کلاری کیا اللہ اس کی حکومت کے عکر می کلارے مکر دے گا۔ چنا نچہ ایسابی ہوا اور اس کے بیٹے شیر ویہ نے اسے دس جمادی الاول – کھ / ۲۲۸ء کو قتل کر دیا۔ (')

#### شابان عمان جيفر وعبد بن جُلندي (Jaifar & Abbad bin Julanda)

عبد اور جیفر دونوں جلندیٰ کے بیٹے تھے اور اس زمانہ میں عمان کے بادشاہ تھے۔ عمان میں ایرانی حکومت کی جانب سے جلندی بن المستکبر کا خاندان نامز دگیا گیا تھا۔ پہلے جُانُدیٰ اپنے علاقے کے حاکم تھے۔ ان کے بعد دونوں بیٹے حکومت میں شریک ہوئے۔ الاصابہ میں امام عسقلائی ؓ نے جُانُدیٰ کو اس وقت زندہ قرار دیاہے ، جب حضرت عمرو بن العاص مکتوب نبوی مَثَلَّا اللّٰهِ ہُول کیا تھا۔ یہاں امام عسقلائی ؓ نے نبوی مَثَلَا اللّٰہ ہُول کے ساتھ اسلام قبول کیا تھا۔ یہاں امام عسقلائی ؓ نے یہ امکان ظاہر کیا ہے کہ شاید انہوں نے خود صعفی کی بنیاد پر اپنااقتدار بیٹوں کے حوالے کر دیا تھا۔ (ؓ) ان کے ساتھ رعایا کا اکثر حصہ بھی اسلام لے آیا اور ان بھائیوں نے جھے قوم میں اسلامی احکام نافذ کرنے اور صد قات وصول کرنے کی اجازت دے دی۔ (ؓ)

حاضر کے مذاہب کا تعارف و تقابلی جائزہ، مکتبہ اشاعة الاسلام، لاہور، ۱۷۰ ع، ص۲۱۳ – ۲۲۰۔

۲ \_ تفصیل کے لیے دیکھیں: حمید الله (م ۲۰۰۲ء) محمد ، ڈاکٹر ، رسول الله علی الله علی الله علی الله علی الله علی میرانجی معین الدین نعیمی، مکتبه اعلیٰ حضرت، لاہور ، ۱۲۰۲ء ، ۲ / ۱۹۳۳؛ الزہری (م ۲۳۰ه)، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الکبریٰ، ۱۲۵۸۔ ۱۸۵۸۔

٣ \_ العسقلاني، احمد بن على (ابن حجر)، الاصابه في تمييز الصحابه، ا / ٩٦٧ \_

٣- الجوزية، ابن قيم محمد بن ابي مكر (م ٥١١هـ)، زاد المعاد في هدي خير العباد، مكتبة المنار الاسلامية، كويت، ١٩٥٨هـ ١٩٥٠-

#### حارث بن ابي شمر الغساني (Haris bin Abi Shamir Al-Ghassani):

حارث (م ۸ھ) قیصر روم کی جانب سے دمشق کا حاکم تھا۔ دمشق کے قریب مقام غوطہ اس کا پاید تحت تھا۔ جب رسول اللہ منگا اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلیْ اللّٰ عَلَیْ اللّٰ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ عَلَیْ اللّٰ ال

#### شاهِ يمن حارث بن عبر كُلال (Haris bin Abd Kulal)

یہ اہل یمن کے بنو جمیر کے باد شاہوں سے تھے۔رسول اللہ سکی لیڈی نے ان کی اور ان کے دو بھائیوں کی جانب مکتوب کھا۔

مختلف کتب سیر و تاریخ میں ان کے ایک بھائی کے نام میں اختلاف ہے۔ یہ شرحبیل، شرح ہمروح بن عبد کلال بتائے گئے ہیں

۔ جبکہ تیسر سے بھائی نغیم بن عبد کلال شھے۔(۲) حضرت مہاجر بن الی امیہ ٹے ہاتھ ان کے پاس گرامی نامہ بھیجا۔ساتھ فرمایا کہ

ان کے سامنے سور ق بیٹنہ / لم یکن الذی کی تلاوت کرنا۔ ابن حجرؒ الاصابہ میں ذکر کرتے ہیں کہ حارث بن عبد کلال مدینہ طیبہ
آئے اور نبی کریم منگا لیڈی کی خدمت میں حاضر ہو کر اسلام قبول کیا۔ ان کی آمد سے قبل ہی رسول اللہ منگا لیڈی نے فرمایا تھا کہ

اس ( یمن کی ) جانب سے تمھارے پاس معزز دو ھیال اور نھیال والا ایک شخص آئے گا جس کے رخسار زردی ماکل سفید

ہونگے (جب وہ تشریف لائے تو وہ ایسے ہی شھے) جب وہ آئے تورسول اللہ منگا لیڈی نے ان کا اکرام کیاان سے محالفہ کیا اور ان میں مور نہیں آئے بین چارد مبارک بچھا دی۔ ابن حجرؒ ہی ایک دوسری روایت لاتے ہیں کہ انہوں نے اپنے اسلام لانے کا پیغام

بھیجا تھا (خود نہیں آئے تھے) جب نبی کر یم منگا لیڈی کی شامل سے مدید طبیہ واپس تشریف لائے تو بڑے بڑے جمیری بادشاہوں

نے اپنے ایمان لانے کی اطلاع بھیجی تھی جن میں حارث بھی شامل سے ۔ ( )

#### شاه مصرواسكندريه متُورقس (Muqawqis):

مقوقس جرت کبن مینا(م ۱۳۲۶ء)(۴) قیصر روم کی طرف سے مصر کانائب السلطنت تھا۔ عیسائی تھااور اپنے مذہب کابڑا عالم تھا۔ یہ سکندر یہ کاوالی اور قوم قبط کاسر دارتھا۔ باپ کی جانب سے رومی النسل اور مال کی طرف سے قبطی تھا۔ نبی کریم مَثَالَتْهُمُّ اِنْ

ا ـ الزهري (م • ۲۳ هه)، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الكبريٰ، ا/۲۵۸ ـ

٢\_ ديكھيں: مجموعة الوثائق الساسيه، ص٢١٨؛الطبقات الكبرى، ٢٦٣/١؛الاصابه، ٤٥٨٣/١،سد الغابة ا/ ٧٧٠-

٣- العسقلاني، احمد بن على (ابن حجر)، الاصابه في تمييز الصحابه ، دار الحيل، بيروت، ١٣١٢هـ، ١٨٥٧ - ٥٨٨

٣- جرتج بن متی بھی کہا گیا۔ پھے یور پی مور خین نے خورج بن مینا بھی کھا(رحمۃ العالمین، ص١٥٦) ڈاکٹر محمد حمید اللہ نے کھا کہ اصل نام بنیامین تھا(رسول اللہ سَکَالَیٰکِیَّمَ کی ساسی زندگی، ص١٣٢)

حضرت حاطب بن ابی بلتعہ کے ہاتھوں اسے اپنا کہ توب بھیجا۔ اس نے نبی کریم منگا لینے کیا کے قاصد کا اکرام کیا۔ نرم باتیں کیں اور تخالف کے ساتھ واپس کر دیا مگر اسلام قبول نہیں کیا۔ (') ذکر کیا گیا ہے کہ جب قیصر روم ہر قل کو مقوقس کے تخالف بھیجنے کی اطلاع ملی تو اس نے مقوقس کو پھر بحال کر دیا۔ اس کی اطلاع ملی تو اس نے مقوقس کو معزول کر دیا۔ اس کے بعد وہ ہر کام مسلمانوں کے مشورے سے کیا کر تاتھا۔ (') ۲۲ھ/۱۳۲۶ء کو حضرت عمر فاروق کے عہد میں وفات پائی۔ کے بعد وہ ہر کام مسلمانوں کے مشورے سے کیا کر تاتھا۔ (') ۲۲ھ/۱۳۲۶ء کو حضرت عمر فاروق کے عہد میں وفات پائی۔ گور نر بحرین منیزر بن ساوی التم بی (Munzir ibn Sawa Al-Tamimi):

منذر بن ساوی بن عبداللہ ایرانی عکومت کی جانب سے بحرین (۳) کے گور نر تھے اور انہوں نے آپ شکالیٹی کے مکتوب سیجنے پر اپنی اکثر رعایا کے ساتھ اسلام قبول کر لیا۔ اس پر آپ شکالیٹی نے انہیں بدستور بحرین کا حاکم بر قرار رکھا۔ منذرؓ کے نام حضور اکرم شکالیٹی نے نصف در جن سے زائد مکتوبات تحریر کروائے تھے۔ اس کی وجہ ڈاکٹر حمید اللہ یہ بیان کرتے ہیں کہ چو نکہ منذر اسلام لے آئے تھے اور ایک اہم اسلامی صوبہ کے گور نر تھے اس لیے ان کی راہنمائی کے بیان کر رہنمائی کے لیے آپ نے ان کو مکتوبات کھوائے۔ جو نامہ مبارک دستیاب ہواوہ آپ شکالیٹی کم کا منذر ؓ کے نام دوسر امکتوب تھا۔ منذر رضی اللہ عنہ نے آپ شکالیٹی کم کی پہلے مکتوب پر اسلام لا کر آپ شکالیٹی کم جوابی خط کھا اور اپنے اسلام لانے کی اطلاع کی مختوب تھی۔ اس کے جواب میں حضور شکالیٹی کم کی ہوا۔ اس وقت حضرت مقروبین العاص ان کے جواب میں حضور شکالیٹی کم می ہوا۔ اس کا انتقال ااھ کے لگ مجمگ ہوا۔ اس وقت حضرت می می ماصل عمروبین العاص ان کے قریب تھے۔ جن سے حضرت منذر ؓ نے وصیت کرنے کے احکامات کے بارے میں علم حاصل عمروبین العاص ان کے بارے میں لکھتے ہیں کہ فتح مکہ سے پہلے رسول اللہ شکالیٹی کم نے بیا نہ بی الحضری کو منذر بن ساوی کی بیجا تو وہ مسلمان ہو گے اور وہ بہت اچھے مسلمان تھے۔ پھر وہ رسول کریم شکالیٹی کے کیا اس کے بعد اہل بحرین کے اراز بی بھیجا تو وہ مسلمان ہو گے اور وہ بہت اچھے مسلمان شے۔ پھر وہ رسول کریم شکالیٹی کے وصال کے بعد اہل بحرین کے ان تھی وفات یا گئے۔ (\*)

ا \_الزهري(م ۲۳۰هه)، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الكبري، دار صادر ، بيروت ، س ن ، ا / ۲۷۰\_

۲\_ابن خلدون(م۸۰۸ھ)عبدالرحمٰن (علامہ)، تاریخ ابن خلدون،، دار الاشاعت اردوبازار، کراچی، سن،۲/۹۹

س۔عرب کے مشرقی اور جنوب مشرقی علا قول عمان اور الحساء وغیرہ کو اس وقت بحرین کہاجا تا تھا۔ ڈاکٹر حمید اللہ ،رسول اللہ مَلَیٰ ﷺ کی سیاسی زندگی، ص۱۹۱۔

ہ ۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: ڈاکٹر حمید اللہ، رسول اللہ مُٹائیٹی کی سیاسی زندگی، ص ۷-۱۴۸-۱۴۸۔

۵\_العسقلانی، احمد بن علی (ابن حجر)، الاصابه فی تمییز الصحابه ، مترجم: محمد عارف شهز اد علوی، مکتبه رحمانیه ، لا مور، سن ۲۰/۰۱۱\_

۲- ابن کثیر ، ابوالفداء اِساعیل بن عمر (م ۷۷۷هه)،البدایة والنهایة ، دار اِ حیاءالتر اث العربی، بیر وت ،۸۰ ۱۹۰۸-۵۸/۱ العسقلانی ،احمد بن علی ،ابن علی ،ابن حجر ،الاصابه ،۷/ ۱۰۹

### شاه يمامه هو ذه بن على الحنى (Hozah bin Ali Al-Hanafi)

کیامہ اور محبد کے علاقے میں بنو حنیفہ کا قبیلہ بہت بڑا اور بااثر تھا۔ یہ علاقہ حلیج فارس سے متصل تھا اور اس میں ایر انی اثر ات کا فی گہرے تھے۔ بنو حنیفہ کی دو بڑی شاخوں کے سر دار ثمامہ بن اٹال اور ہو ذہ بن علی تھے۔ جن کی جانب آپ علی الی اثر ات کا فی گہرے تھے۔ بنو حنیفہ کی دو بڑی شاخوں کے سر دار ہو ذہ بن علی تھا۔ یہ عیسائی تھا۔ (') اس کے کسری سے خلیفانہ تعلقات تھے۔ کسریٰ نے ہو ذہ کو جو اہر جڑی ایک میر دار ہو ذہ بن علی تھا۔ یہ عیسائی تھا۔ (') اس کے کسری سے خلیفانہ تعلقات تھے۔ کسریٰ نے ہو ذہ کو جو اہر جڑی ایک فیتی ٹوپی بھیجی جے وہ اکثر پہنا کر تا۔ اس کی بنا پر اس کا لقب " ذوالتاج " پڑگیا تھا۔ وہ کیامہ میں ایر انی قافلوں کی حفاظت کا ذمہ دار تھا۔ اس کے شرکت ِ اقتدار کے مطالبے پر آپ مگاٹی ہے آپائے دار باب سیر کے مطابق وہ اس کے چھ ماہ بعد ہی ہلاک ہو گیا تھا۔ (') ایک دو سری روایت کے مطابق اس کی ہلاکت کی اطلاع فتح مکہ کے بعد حضرت جبر ئیل الے کر کر آئے۔ ('') اس قبیلہ کا ایک اور شر پہند مسیلمہ بن حبیب ایک و فد کے ساتھ مدینہ طبیب آ یا۔ جو بعد میں مسیلمہ کذاب کے نام سے مشہور ہوا۔

ر سول الله صَلَّالِيَّةُ مِمَّا كَ مبارك قاصدين

نبی کریم منگانگیز کے اہم قاصدین یا سفیروں میں درج ذیل صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی اجمعین شامل ہے:

حضرت حارث بن عمیر ازدی : حضرت حارث بن عمیر الازدی (م صح) قبیلہ بنوازد سے تعلق رکھتے ہے۔ بہت حسین ہے
اور بارعب شخصیت کے مالک ہے۔ فضیح و بلیغ صحابہ کرام میں شار ہو تا ہے۔ فتح کمہ سے قبل اسلام قبول کیا۔ حضور اکرم منگانگیک نے
نے ان کو حاکم بھرہ شر حبیل بن عمرو کی طرف اپنا مکتوب دے کر بھیجا۔ موئۃ کے مقام پر شر حبیل بن عمرو الغسانی آپ سے
ملا، آپ کو گرفتار کیا۔ مکتوب لے کر آپ کو شہید کر دیا۔ آپ پہلے اور واحد سفیر نبوی منگانگیک ہے جن کو شہید کیا گیا۔ حضور
ملگانگیک تک یہ خبر پہنجی تو آپ منگانگیک نے حضرت زید بن حارث کی شہادت کا بدلہ لینے کے لیے حضرت زید بن حارثہ کی سرکردگی میں
ایک تین ہز ار لشکر مجاہدین کالشکر موئۃ روانہ فرمایا۔ (\*)

ا\_منصور يورى، محمد سليمان، قاضى (م ۴ ۳۳ هـ / • ۱۹۳۰)، رحمة اللعالمين، اعتقاد پېاشنگ پاؤس، دېلى، • ۱۹۸۰، ۱۵۶/۱

۲- حمید الله، محمه، دُاکٹر، سیاسی و ثیقه جات از عہدِ نبوی تا به خلافت راشدہ، متر جم: ابو یکیٰ امام خان نوشهروی، مجلس ترقی ادب، لاہور، ۲۰۰۵ء، ص ۹۷۔

٣- حميد الله (م٢٠٠٢ء) محمد، ڈاکٹر، رسول الله مَلَّا ثَلِيْمَ کی سیاسی زندگی، ص٢٦٣ – ٢٦٥۔ ٣- اسد الغابة فی معرفة الصحابة، ٢/ ٢٣-

**حضرت حاطب بن ابي بلتعي**ظ: حضرت حاطب عمرو بن ابي بلتعه (م ٣٠هه) ـ ان كل آبائي وطن يمن تقااور مكه مين غلامي يا بني اسد سے خلیفانہ تعلق کی بناپرر ہے تھے۔ قبل از ہجرت ایمان لائے۔مکہ میں اناج کی تجارت کرتے تھے۔زمانہ ُ جاہلیت میں ان کا شار بہترین شعراء میں ہو تا تھا مگر اسلام لانے کے بعد شاعری کو خیر آباد کہہ دیا۔ بدر اور احد میں اپنی بہترین تیر اندازی کا مظاہر ہ کیا۔ بہت حسین اور قدرے چھوٹے قد کے مالک تھے۔ آپ مُنَّا لِلْيَّا نِے ان کو والی مصر و اسکندریہ مقوقس کے پاس اپنا مکتوب دے کر بھیجا۔ خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق ٹنے بھی ان کو مقوقس کی جانب بھیج کرایک معاہدہ کیا۔جو فتح مصر تک قائم رہا۔ • سہجری کو ۲۵ سال کی عمر میں مدینہ منورہ میں انتقال فرمایا۔ حضرت عثان غنیؓ جو اس وقت خلیفہ تھے انہوں نے نماز جنازه پڑھائی۔(')

حضرت وحید بن خلیفه الکلبی: حضرت دحیه نے غزوہ بدرسے پہلے اسلام قبول کر لیاتھا مگر اس غزوہ میں شرکت نہیں گی۔ احداوراس کے بعد کے غزوات میں شریک رہے۔ بہت خوبصورت تھے اور اپنے حسن و جمال کے باعث ہم عصروں میں امتیازی شان رکھتے تھے۔حضرت جبر کیل جب انسانی شکل میں آتے تو حضرت دحیہ کی شکل میں آتے۔(')حضور اکرم مَثَالَيْنَامُ نے ان کو قیصر روم کے پاس اپنا مکتوب دے کر جیجا۔ حضرت د حیہ اُن صحابہ کرام میں شامل تھے جو فتویٰ دیتے تھے۔ آخری عمر میں امیر معاویہ کے پاس شام میں سکونت اختیار کی۔وہیں ۵۰ھ میں وفات پائی۔ (")

**حضرت سليط بن عمرو عامر مُعْ:** السابقون الاولون ميں شامل تھے۔لو ئی بن غالب( آٹھویں جد امجد) پر ان کا نسب رسول الله صَّالِتُنْ اللّٰہِ سے جاملتا ہے۔ ابن اسحاق نے ان کو پچیسواں مسلمان کہاہے۔ مگر انہیں اکیسویں نمبر پر اسلام میں داخل ہونے والے صحابی بھی کہا جاتا ہے۔۵ - نبوی سے پہلے اسلام لا کیا تھے۔ حبشہ اور مدینہ منورہ دونوں ہجر توں کا شرف حاصل ہوا۔ام المومنین حضرت سودہ بنت زمعہ ﷺ کے پہلے شوہر حضرت سکران بن عمرٌ وکے بھائی تھے۔غزوہ بدر میں شرکت پر اختلاف ہے باقی تمام غز وات میں شریک ہوئے۔حضور مُثَالِثَیْمَ نے ان کو ہو ذہ بن علی اور ثمامہ بن اثال بمامہ کے سر داروں کی طرف مکتوبات دے کر جیجا تھا۔ ایک ہی بیٹے سلیط بن سلیط گا ذکر آتا ہے۔ ۱۲ھ / ۲۳۲ء کو مسلمہ کذاب کے خلاف جنگ بمامہ میں داد شجاع دیتے ہوئے شہید ہوئے ۔ ( " )

ا ـ اسدالغاية ، ۲ / ۱۹۸ – ۹۹۸ ـ

۲ ـ الاز ہری، محمد کرم شاہ (م۱۹۹۸ء)، ضیاءالنبی صَالَتْیَا ﷺ، ضیاءالقر آن پبلی کیشنز،لاہور،۲۱۸۱ھ،۴/ ۱۸۵۔

سر الاصابه في تمييز الصحابه، ۴/ ١٩٩\_

٨- بن الا ثير ، عزالدين ابوالحن على الجزري ،اسد الغاية في معرفة الصحابة ،متر جم: مجمد عبد الشكور ،المينران لا هور ، ٢ • • ٢ - ٩٦٩/ ٩٢٩-

حضرت ابو وہب شجاع بن وصب الأسمد کی جسل تھا۔ بدری صحابہ کرام میں شامل ہیں۔ بنواسد بن خزیمہ سے تعلق تھا۔ بدری صحابی حضرت عقبہ بن وصب کے بھائی ہیں۔ عبشہ کی طرف دوسری مرتبہ ہجرت کی۔ یہ سن کر کہ اہل مکہ مسلمان ہوگئے والیس مکہ آگئے تھے۔ پھر مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کی۔ فضیح و بلیغ اور بہت دانش مند تھے۔ غزوہ بدر سمیت تمام غزاوت میں شرکت کی۔ حضور مُلُ اللّٰ نِیْمُ نے ان کا حضرت ابن خولی (ا) کے در میان بھائی چارہ کروایا تھا۔ دراز قد، د بلے جسم مگر رعب دار شخصیت کے مالک تھے۔ کا اجو کو تقریباً ۴۵ سال کی عمر میں مسلمہ کذاب کے خلاف جنگ میامہ میں شہادت پائی۔ (۱)

حضرت عبداللہ بن خذافہ ،ام المو منین حضرت حفصہ بنت عمر ابن خطاب کے پہلے شوہر کے بھائی تھے۔امام بخاری ان کے متعلق روایت خنیس بن حذافہ ،ام المو منین حضرت حفصہ بنت عمر ابن خطاب کے پہلے شوہر کے بھائی تھے۔امام بخاری ان کے متعلق روایت کرتے ہیں کہ لوگ ان کے نسب پر شک کرتے تھے۔ایک مرتبہ حضور اکرم مُنگا لِلِیُّا نے منبر شریف پر چڑھ کر فرمایا جو شخص جو پوچھنا چاہتا ہے ، پوچھ لے! تو انھوں نے پوچھا حضور میر اباپ کون ہے ؟ فرمایا: حذافہ۔(۲) حضور مُنگا لِلَیْکُمْ نے ان کو بطور قاصد کسریٰ ی طرف روانہ فرمایا۔بہت خوبصورت اور صحت مند جو ان تھے۔ ظریفانہ طبیعت کے مالک تھے۔ آخری عمر میں مصر میں سکونت اختیار فرمائی۔ حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں مصر میں انتقال فرمایا۔(۲)

حضرت علاء بن عبداللد الحضرى ": حضرت علاء بن عبدالله حضر موت سے تعلق رکھتے تھے۔ حضرت ابوسفیان کے والد حرب بن امیہ کے حلیف تھے۔ آٹھ ہجری میں فتح کمہ سے قبل اسلام قبول کیا۔ پہلے جر نیل تھے جنہوں نے سمندر کے ذریعے سفر کیا۔ غزوہ حنین کے بعد جعرانہ سے والیی پر حضور اکرم مُثَالِقَيْمُ نے آپ او بحرین کے حاکم منذر بن ساوی العبدی کی طرف سفیر بنا کر بھیجا۔ تجربہ کار منتظم، فاتح جر نیل، محدث اور فقیہ کے طور پر جانے جاتے تھے۔ بہت مستجاب الدعوات

ا ۔ابو کیلی اوس بن خولی بن عبداللہ بنو خزرج سے تعلق تھا۔عبداللہ بن ابی سلول کے بھانجے تھے۔ ہجرت مدینہ کے بعد اسلام قبول کیا۔ کتابت، شہسواری اور تیراکی میں کامل مہارت کی بنا پر انہیں ''کامل'' کہا جاتا تھا۔ بدر سمیت تمام غزوات میں شریک رہے۔ نہایت قوی تھے صرف ایک ہاتھ سے گھڑا اٹھا لیتے۔ عمرة القصنا کے وقت حضور مُنگائینی نے حضرت اوس بن خولی کی امارت میں دوسوسواروں کو ہتھیاروں کے ساتھ جچوڑا۔ نبی کریم مُنگائینی کی تدفین کے وقت اہل بیت کے ساتھ لحد مبارک میں اترے تھے۔ صرف ایک ہی بیٹی تھیں جو لاولد رہیں۔ الزہری، ابوعبداللہ محمد بن سعد، الطبقات الکبریٰ، ۵۴۲/۳۔

۲\_اسدالغابة في معرفة الصحابة ،۴/۲۳/۱ـ

۳ \_ بخاری، محمد بن اساعیل، صحیح ابخاری، کتاب الاعتصام بالکتاب والسنة ، باب ما یکره من کثرة السوال و تکلف مالا یعنیه ، ص۱۵۲۸، رقم: ۲۹۴۷\_ ۷- العسقلانی، احمد بن علی (ابن حجر)، الاصابه فی تمییز الصحابه ، متر جم: محمد عارف شهز اد علوی، مکتبه رحمانیه ، لا مور ، س ن ۳ – ۲۳۲/

تھے۔ منذر بن ساوی کو اسلام قبول کرنے پر حضور مَنگانَّیْجُم نے بدستور بحرین کا حاکم رہنے دیا تھا۔ ان کی وفات کے بعد حضور مَنگانْیُجُم نے بعد حضور مَنگانْیُجُم نے حضرت علاء کو بحرین کا گور نر مقرر فرمایا۔ آپؒ کے بعد حضرت ابو بکر صدایق اور حضرت عمر فاروق نے انہیں حاکم بحرین بر قرار رکھا۔ اسی عہدے پر آپؒ کا انتقال ۱۴ھ کو بحرین سے بصری جاتے ہوئے "لیاس"کے مقام پر ہوا۔ وہال عنسل دینے کے لیے پانی میسر نہ تھا۔ ایک روایت کے مطابق وصال ۲۱ھ کو ہوا۔ ابن سعد اپنی طبقات میں لکھتے ہیں کہ اللہ تعالی نے پھر اپنی رحمت سے بارش برسادی، جس کے پانی سے آپؒ کو عنسل دیا گیا۔ (')

حضرت عمروبن امیہ الضمری ": حضرت عمروبن امیہ الضمری الکنانی۔ کنیت ابو امیہ ہے۔ غزوہ احدیثیں کافروں کی طرف سے شامل ہوئے تھے۔ غزوہ احد کے بعد اسلام لے آئے۔ بئر معونہ کے واقعہ میں مسلمانوں کے ساتھ تھے۔ وہاں ایک صحابی کے ساتھ صحابہ کرائم کے اونٹوں کو چرارہ تھے۔ اس وجہ سے کفار کے حملے سے نیج گئے۔ مگر بعد میں گر فنار ہوئے اور پھر آزاد کر دیے گئے۔ آپ نے اس واقعہ کی اطلاع حضور صَّلَ اللَّهِ اللَّهُ اللهُ الله

حضرت عمرو بن العاص ": حضرت عمرو بن العاص بنوسهم سے تعلق رکھتے تھے۔ کنیت ابو عبداللہ تھی۔ بعض نے ابو محمد بھی بیان کی ہے۔ اپنی صلاحیتوں اور خصائص کی بنا پر "داھیۃ العرب" اور" اربتون العرب "کے القاب سے جانے جاتے سے۔ آٹھ جمری میں فتح کمہ سے چھ ماہ قبل اسلام قبول کیا۔ حضور اکرم مُثَلِّ اللَّهُ عَنْدُ نے ان کوشاہان عمان کی طرف اپنا مکتوب دے کر روانہ فرمایا اور وہاں کاعامل بھی مقرر فرمایا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّه عنہ نے انہیں شام کی طرف سر دار بناکر بھیجا وہاں کی

ا ـ اسد الغابة في معرفة الصحابة ، ٤ / ٥٨٨ – ٥٨٥ ـ

۲۔ حضرت خبیب بن عدیؓ ا(م م ھ) نصاری مے بنواوس سے تعلق تھا۔ جبرت سے پہلے اسلام قبول کر لیا تھا۔ غزوہ بدر میں بھی شامل ہوئے۔ نبی کریم مَلَّ اللّٰهِ بِنِی مَلَ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰهِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِلْمِ الللّٰمِلْمِ اللّٰمِ اللّٰمِلْمُ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰم

٣ ـ اسد الغابة في معرفة الصحابة ، ٢ / ٢٧٨ ـ

فتوحات میں شریک رہے۔ حضرت عمر رضی اللہ نے انہیں فلسطین کا حاکم بنایا۔ پھر سر دار لشکر بناکر مصر کی طرف روانہ فرمایا، مصر کو فتح کیا اور فاتح مصر کا لقب پایا۔ حضرت امیر معاویہ کے قریب ترین مشیر تھے۔ تقریباً نوے سال عمر پائی۔ کیم شوال (عید الفطر) ۱۳۲۳ھ میں مصر میں انتقال فرمایا۔ اولاد میں حضرت عبد اللہ بن عمر وَّ تھے جو اپنے والدسے پہلے اسلام لائے تھے۔ انھوں نے ہی والد کا جنازہ پڑھایا۔ پھر مقام مصطم میں تدفین کر

کے لوگوں کو عید کی نماز پڑھائی۔(')

مكتوبات نبوى عَنَّاللَّهُ عِنْمُ كاوسيع اور متنوع دائره

آپ سُلُطُنِیْ آ نے جن لوگوں کو مکتوبات بھیجے ان میں چار مختلف مذاہب سے تعلق رکھنے والے لوگ تھے۔ امشر کین عرب ۲ – عیسائی ۳ – یہودی ۳ – مجوسی۔ پھر آپ سُلُطْنِیْ آ نے جن کو دعوتی مکتوبات بھیجے ان میں بڑے شہنشاہ
تھے، علا قائی بادشاہ تھے، بادشاہوں کی طرف سے تعینات گور نر تھے اور مختلف قبائل کے سر دار تھے۔ بعض روایات سے
معلوم ہو تا ہے کہ آپ سُلُطْنِیْم نے ایک مکتوب اہل سندھ کی جانب بھی ارسال فرمایا تھا جو نتیجہ خیز ثابت ہوااور سندھ کے
کچھ خوش قسمت حضرات حلقہ بگوش اسلام ہو کر دربار رسالت مآب سُلُطْنِیْم میں حاضر ہوئے۔ (") آپ سُلُطُنیْم فی ملہوں کے علاوہ بہت سے مکا تیب احکامات اور تعلیم کے لیے اپنے صحابہ کرام کو بھی کھوائے تھے، جنھیں آپ سُلُطُنیْم مسلموں کے علاوہ بہت سے مکا تیب احکامات اور تعلیم کے لیے اپنے صحابہ کرام کو بھی کھوائے تھے، جنھیں آپ سُلُطُنیْم اُلِم سُلُوں کے علاوہ بہت سے مکا تیب احکامات اور تعلیم کے لیے اپنے صحابہ کرام کو بھی کھوائے تھے، جنھیں آپ سُلُطُنیْم مُلُوں کے علاوہ بہت سے مکا تیب احکامات اور تعلیم کے لیے اپنے صحابہ کرام کو بھی کھوائے تھے، جنھیں آپ سُلُطُنیْم اُلِم سُلُوں کے علاوہ بہت سے مکا تیب احکامات اور تعلیم کے لیے اپنے صحابہ کرام کو بھی کھوائے تھے، جنھیں آپ سُلُم سُلُم سُلُم بھو کے بیانے اپنے صحابہ کرام کو بھی کھوائے تھے، جنھیں آپ سُلُم بھوں کے بیانہ سے مکا تیب احکامات اور تعلیم کے لیے اپنے صحابہ کرام کو بھی کھورے کے بیانہ کی سُلُم بھورے کے بیانہ کیا ہے۔

ا\_الاصابه فی تمییزالصحابه،۴/۱۹۹\_

۲- اسد الغابة في معرفة الصحابة ،۸ /۲۷-۲۷\_

سر رضوی، سید محبوب، مکتوبات نبوی صَلَّالِیْزَمُّ، ص ۴۲۔

نے مختلف مقاصد کے لیے مختلف علاقوں میں بھیجا ہوا تھا۔ کچھ مکاتیب دستاویزات کی شکل میں مختلف قبائل کے ساتھ معاہدے تھے۔ یہ مکتوبات کتب احادیث میں محفوظ ہیں۔ معاہدے تھے۔ یہ مکتوبات کتب احادیث میں محفوظ ہیں۔ مکتوبات لکھنے کے لیے استعمال ہونے والا ذریعہ

رسول الله مَنَّ اللَّهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ

"طور کی قشم اور اور کتاب کی جو لکھی گئی ہے ، کھلے ورق پر"

# انهم مكتوبات نبوى صَالَعَالِيْهِمْ

حبیبا کہ ذکر ہوا۔ نبی کریم مُثَالِثَیْمُ نے بہت سے مکتوبات لکھوا کر بھجوائے۔ان میں سے چنداہم مکتوبات درج ذیل ہیں۔

# مكتوب بنام نجاشي

رسول الله مَكَالِيَّةِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ مَكَالِيَّةِ عَلَيْ مَا مِيهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُواللّهِ عَلَيْ عَلَيْمِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوالْمِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُواللّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلْمِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُو عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُو عَلَيْكُو عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلْ

بسم الله الرحين الرحيم، من محمد رسول الله إلى النجاشى الأصحم ملك الحبشة: سلم أنت، فإنى أحمد إليك الله، الملك ، القدوس، السلام، المؤمن ، المهيمن، وأشهد أن عيسى بن مريم روح الله وكلمته، ألقاها إلى مريم البتول الطيبة الحصينة، فحملت بعيسى، فخلقه الله من روحه ونفخه، كما خلق آدم

ا\_سورة الطور ۵۲: ۱-۳\_

بيده ونفخه وإنى أدعوك إلى الله وحده لا شهيك له، والموالاة على طاعته، وأن تتبعنى وتؤمن بالذى جاءن .... فإنى أدعوك وجنودك إلى الله، فقد بلغت ونصحت، فاقبلوا نصحى، والسلام على من اتبع الهدى. (')

(اللہ کے نام سے جوبڑا مہربان اور نہایت رحم والا ہے، محمد منگالی کی جو تمام کا کنات کا حاکم ہے، پاک ہے، امان ہے، اور امان وینے والا جانب: سلامت رہو! میں تمہارے سامنے اللہ کی جو تمام کا کنات کا حاکم ہے، پاک ہے، امان ہے، اور امان وینے والا مقدر ہے کی تعریف کر تاہوں اور یہ شہادت دیتاہوں کہ عیسیٰ بن مریم اللہ کی روح اور اس کا کلمہ تھے۔ جسے اس نے نیک، پاک اور عفیفہ مریم کے بطن میں ڈالا اور عیسیٰ بطن مریم میں حمل میں رہے، اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنی روح اور دم سے اسی طرح آدم کو بنایا اور ان میں جان چھوئی تھی۔ میں تمہیں دعوت دیتاہوں اس اللہ کی جانب جو ایک ہے، جس کا کوئی شریک نہیں کہ اس پر ایمان لاؤ۔ اس کی اطاعت کرنے میں میر اساتھ دو میر کی چوبی کی بروی کر واور میر کی رسالت کا قرار کرو کہ میں اللہ کار سول ہوں۔۔۔ میں تمہیں اور تمہاری رعایا کو اللہ کی طرف بلا تاہوں۔ میں نے اللہ کا پہنچا دیا تم میر کی اس نصیحت کو قبول کر واور اس پر سلامتی ہو جس نے میر پر وی کی پیروی کی

نجاش فی نے اسے اپنے خزانے میں محفوظ کر لیا تھا۔ یہ مکتوب مبارک اکتوبر ۱۹۳۸ء میں منظر عام پر آیا تھا۔ دوسری جنگ عظیم کے آغاز میں جبش کے دارالسلطنت اویس ابابا کے مسلم اخبار "بربان الاسلام" نے یہ خبر شائع کی کہ ہیلا سلاسی شاہ جبش نے اپنے خزانے سے سرور عالم مَثَلِقَیْقِم کا یہ نامہ مبارک نکال کر مسلمانوں کے ایک وفد کو دکھایا۔ یہ نامہ مبارک ساڑھے تیرہ اپنے لمبی اور نو اپنے چوڑی جھلی پر لکھا ہوا ہے۔ اس میں مہر مبارک کے علاوہ سولہ سطریں ہیں۔ نامہ مبارک ساڑھے تیرہ اپنے کہ بی اور نو اپنے چوڑی جھلی پر لکھا ہوا ہے۔ اس میں مہر مبارک کے علاوہ سولہ سطریں ہیں۔ (')رسول اللہ مَثَلِقَیْقِم نے نجاشی کو ایک اور مکتوب بھی ارسال فرمایا تھا۔ جس کے آخر میں سیدہ ام حبیبہ بنت ابو سفیان سے آپ مَثَلِقَیْقِم کا نکاح کرنے کا لکھا گیا تھا۔ ابن سعد آلکھتے ہیں کہ نجاشی ٹنے ان دونوں گرامی ناموں کو ہاتھی دانت کے ایک ڈبے میں بڑے اہتمام سے محفوظ کیا اور کہا:

' كَنْ تَوَالَ الْحَبَشَةُ بِغَيْرِ مَا كَانَ هَذَانِ الْكِتَابَانِ بِيُنَ أَظْهُرِهَا''(")

ا۔الطبری(م • ۳۱ه ۵)،ابو جعفر محمد بن جریر، تاریخ الامم والملوک (تاریخ الطبری)، بیت الافکارالدولیة ،الریاض، سن،ص ۱۸۸۸۔ ۲- حمید الله (م ۲ • • ۲ء) محمد ، ڈاکٹر ،رسول الله صَلَّقَاتِيْزِ کی ساسی زندگی، نگارشات، لاہور ، ۲ • ۱۲ ء، ص ۱۲۷۔ ۱۳۳۰۔

سـ الزهري، ابوعبد الله محمد بن سعد، الطبقات الكبري، ا/ ٩٩\_

# (جب تک یہ دو گرامی نامے حبشہ میں موجو درہیں گے اس میں ہر طرف خیر رہے گی) مکتوب بنام ہر قل

آپ نے حضرت دحیہ بن خلیفہ الکلبی گو مکتوب دے کر ہِرَ قُل قیصر روم کے پاس بھیجا تھا۔ تاریخی حوالوں کے مطابق رسول اللہ سَکَّاتِیْمِ کا ہر قل کے نام یہ مکتوب اردن کی ہاشمی سلطنت کے بانی اور سابق سربراہ شاہ حسین کے داداشاہ عبداللہ کی ملکیت میں تھا۔ شاہ عبداللہ نے اسے اپنی آخری ہیوی ملکہ خجدہ کو بطور مہر دیا۔ خجدہ عمان سے ترک وطن کر کے ہند چلی گئیں تھیں اور یہ مکتوب سو نزر لینڈ کے ایک بینک میں محفوظ کر دیا گیا تھا۔ اس مکتوب کے اصل ہونے کی تصدیق بر گئی تصدیق اس کھال سے ہوتی ہے جس پر یہ تحریر کیا بر گش میوزیم کے ماہرین نے کی ہے۔ اس کے اصل اور قدیم ہونے کی تصدیق اس کھال سے ہوتی ہے جس پر یہ تحریر کیا گیا تھا۔ یہ ایک مستطیل جھلی پر لکھا گیاہے اور متن آٹھ سطروں پر مشتمل ہے۔ (ا) مکتوب مبار کہ یہ ہے:

" بِسْمِ اللهِ الرَّحلُنِ الرَّحِيْمِ مِنْ مُّحَمَّدٍ عَبْدِ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى هِرَقُلَ عَظِيمِ الرُّومِ، سَلاَمُ عَلَى مَنِ التَّبَعَ اللهُ الرَّعِنْ اللهُ الرَّعِنْ اللهُ المُحَدِّ: فَإِنِّ أَدْعُوكَ بِدِعَوَةِ الْإِسُلَامِ، أَسْلِمُ تَسْلَمُ يُؤْتِكَ اللهُ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنِ، فَإِنْ تَوَلَّيتَ فَعَلَيْكَ اللهُ الْهُرَى، أَمَّا ابْعُنُ فَإِنِّ أَدْعُوكَ بِدِعَوَةِ الْإِسُلَامِ، أَسْلِمُ تَسْلَمُ يُؤْتِكَ اللهُ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنِ، فَإِنْ تَوَلَّيْ الْمُعَلِينَ وَيَا آهُلَ الْكِلْتِ تَعَالَوْ اللهِ كَلِمَةِ سَوَاءَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللَّا الله وَلا اللهُ وَلا اللهُ عَنْ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

(محمد کی جانب ہے، جو اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔ ہر قل کی جانب جو روم کابڑا ہے۔ سلامتی ہو ہر اس بندے پر جو ہدایت کا پیرو کار ہے۔ میں شمصیں اسلام لانے کی دعوت دیتا ہوں ، اسلام لے آؤ، سلامت رہوگ۔ اللہ تعالیٰ شمصیں دوگنا اجر عطافر مائے گا اور اگرتم نے اس دعوت کونہ مانا تو تمام رعایا کے اسلام نہ لانے کا گناہ تم پر ہوگا۔ اے اہل کتاب! ایک ایسی بات کی طرف آؤجو ہمارے اور تمہارے در میان مشترک ہے کہ اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہ کریں اور اللہ کے سواکسی اور کو اپنار ب نہ بنائیں پس اگروہ اسلام قبول نہ کریں تو کہہ دیجئے کہ تم گواہ رہو ہم مسلمان ہیں)

ڈاکٹر حمید اللہ نے ''مجموعۃ الو ٹاکق السیاسیہ'' میں ہر قل کے نام ایک دوسرے مکتوب کا ذکر بھی کیا ہے۔جو نبی کریم سَلَّا اللّٰیُّا نے ہر قل کو تبوک سے ارسال فرمایا تھا۔ یہ مکتوب گرامی بھی حضرت دحیہ الکلبی ؓ کے ہاتھ ہی جھیجا گیا تھا۔ اس میں بھی قیصر روم کو اسلام کی دعوت دی گئی تھی اور اسلام لانے کے بعد اس کے حقوق و ذمہ داریاں مسلمانوں کی

ا - مُحمد بونس، رسول الله مَثَّى النَّهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي ٢- حميد الله، مُحمد، دُا كُمْ ، مُجموعة الوثائق الساسة ، الطبعه السادسه ، دار النفائس، بير وت، ٤٠ مه اهه، ص٩٠١مانند ہو جانے کے بارے میں آگاہی دی گئی۔اسلام قبول نہ کرنے کی صورت میں جزیہ کی ادائیگی کو قبول کرنے کا فرمایا اور لکھا کہ اگر تمہیں یہ بات بھی قبول نہیں تو اپنی رعایا کو آزاد چھوڑدو تا کہ جو چاہے وہ آزادانہ طور پر اسلام قبول کرلے اور جو چاہے وہ جزیہ دے کر پناہ ہماری حاصل کرلے۔(') ڈاکٹر حمید اللہ ہر قال کے ایک سفیر تنوخی کورسول اللہ منگالیا پی اللہ منگالیا پی کے بھیجنے کا ذکر بھی کرتے ہیں۔اسے قیصر کی جانب سے کئی دوسری باتوں کے ساتھ یہ تاکید ہوئی تھی کہ وہ دھیان رکھے رسول اللہ اس کے ارسال کردہ خط کا کیا ذکر کرتے ہیں؟جب اس سفیر کی ملاقات رسول اللہ منگالیا پی سوئی تو آپ می کی جو بات بھیجا تو اس نے اسے پارہ پارہ کر دیا۔اللہ تعالی نے اس کی سلطنت کو مکٹرے مکٹرے کر دیا۔اللہ تعالی نے اس کی سلطنت کو مکٹرے کر دیا۔ اللہ تعالی نے اس کی سلطنت کو مکٹرے کر دیا۔ اللہ تعالی نے اس کی سلطنت کو مکٹرے کر دیا ہے۔میں نے تیرے بادشاہ کو مکتوب بھیجا تو اس نے اسے عزت و احتر ام سے وصول کیا، سلطنت کو مکٹرے کر ویا ہے۔میں نے تیرے بادشاہ کو مکتوب بھیجا تو اس نے اسے عزت و احتر ام سے وصول کیا،

علامہ بدر الدین عین گلھتے ہیں کہ ہر قل نے مکتوب گرامی کو سونے کی ایک نگلی میں محفوظ کر لیا تھا۔ ہر قل کے وارث آنے والے تمام قیصر اس مکتوب کی تعظیم و تکریم کرتے رہے۔ ایک قیصر روم شلیطن بن اذفرنش نے ایک مسلمان سفیر سیف الدین طلح المنصوریؒ کو ایک سونے کے پتر ول سے منڈھا ہوا صندوق دکھایا۔ جس سے ایک زریں قلم دان نکالا پھر اس کو کھول کر اس میں سے ایک مکتوب نکالا اور بتایا کہ یہ تمھارے نبی مُگاہُیْنِمُ کانوازش نامہ ہے۔ جو میرے دادا ہر قل کو کھا گیا تھا۔ ہم اسے ہر نسل میں محفوظ رکھے ہوئے ہیں۔ ہمارے اجداد کی وصیت ہے کہ جب تک یہ گرامی نامہ ہمارے پاس محفوظ رہے گی۔ اس لیے ہم اسے بہت حفاظت کے ساتھ اپنے پاس رکھتے ہیں اور اس کا بڑا ادب کرتے ہیں۔ کی کو بھی اس پر مطلع نہیں ہونے دیتے (")

مکتوب بنام کسری

آپ مَثَاثِیْتِاً نے فارس کے کیسر کی خسر و پر دیز بن ہر مز بن نوشیر وال کی طرف عبداللہ بن خذافہ السہی گو اپنا مکتوب دے کر بھیجا:

" بسم الله الرحلن الرحيم ، من محمد رسول الله الى كسمى عظيم فارس! سلامٌ على من اتبع الهلى و المن البعد المدود و معدد المن بالله و رسوله و المولك إلى الله الا الله الا الله الا الله الا الله الا الله الله الله و مدلالا شميك له و ان محمداً عبده و رسوله و ادعوك بِدُعاءِ

ا۔ایضاً،ص ۱۱۰

۲\_ایضاً، ص۱۱۳

سلەلغىنى، بدر الدىن محمود (م ۸۵۵ھ)عدة القارى شرح صيح البخارى، دار احياءالتراث العربي، بير وت، سن، ا/ ٩٩ـ

اللهِ، فَإِنِّ أَنَا رَسُولُ اللهِ إِلَى النَّاسِ كَافَّةً لِأُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيًّا وَّيَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ، فَأَسْلِمْ تَسُلَمْ فَإِنْ أَيَيْت، فَإِنَّ إِثْمَ الْهَجُوسِ عَلَيْك ''(')

(محدر سول الله مَنَا لَيْهِ عَلَيْهِ مَلَ عَلَم فَ سِي سَرىٰ شاہ فارس کی جانب! سلامتی ہواس بندے پر جس نے ہدایت کی پیروی کی۔ جو الله ، اس کے رسول پر ایمان لے آیا اور بیہ گواہی دی کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ، اس کا کوئی شریک نہیں اور محمد مَنَا اللّٰهِ اَسِکے بندے اور اسکے رسول ہیں (اے سریٰ!) میں تہہیں اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کی دعوت دیتا ہوں کیو نکہ میں اللہ کارسول ہوں، تمام لوگوں کی طرف تا کہ (ہر) اس شخص کوڈراؤں جو زندہ ہے اور کا فروں پر اللہ تعالیٰ کی جمت بوری ہو۔ اسلام لے آؤسلامت رہوگے۔ اگرتم نے اسلام قبول کرنے سے انکار کیا تو تمام محبوس کی گر ابی کا گناہ تم پر ہوگا)

می ۱۹۹۳ء میں ساری دنیا کے تمام بڑے اخبارات نے بیروت کی بیہ اطلاع ثنائع کی کہ وہاں کے سابق وزیر خارجہ (ہنری فرعون) کے مورو ٹی ذخیر ہے میں اصل مکتوب نبوی شکا تینی کی بنام کسر کی دریافت ہوا ہے۔ یہ دریافت ڈاکٹر صلاح الدین المنجد کی تھی ۔ انھوں نے ۲۲-مئی ۱۹۹۳ء کو بیروت کے روز نامہ ''الحیوۃ'' میں اس مبارک نامہ کی تصویر اور ایک تحقیقی مضمون شائع کیا۔ ڈاکٹر حمید اللہ اس بارے میں لکھتے ہیں کہ ہنری فرعون نے پہلی جنگ عظیم کے خاتمے پر یہ دستاویز دمشق میں ڈیڑھ سواشر فی میں خریدی۔ ہنری فرعون کو ۱۹۲۲ء تک بیہ علم نہیں تھا کہ بیہ مکتوب نبوی شکا تیا ہے۔ نومبر ۱۹۲۲ء کے آخر میں اس نے یہ مکتوب ڈاکٹر صلاح الدین المنجد کے حوالے کیا کہ اس کو پڑھنے کی کو شش کریں ہوں بیہ مکتوب منظر عام پر آیا۔ بیہ بھی ایک جھلی پر تخریر ہے جو ایک سبز کپڑے پر چپاں تھی۔ گری خاکی جھلی پر انی اور یوں بیہ مکتوب کی زیارت کی ڈاکٹر المنجد کے مضمون پر نیوں سے جس کے کنارے سیاہ ہو بچلے ہیں۔ ڈاکٹر حمید اللہ نے بھی خود اس مکتوب کی زیارت کی ڈاکٹر المنجد کے مضمون پر اپنے مشاہدات کا اضافہ کیا۔ جھلی اٹھا کیس سینٹی میٹر چوڑی ہے۔ گر چوڑائی کیساں نہیں ہے ۔عبارت پندرہ سطر وں پر مشتمل ہے ۔ نیچ مہر ہے۔ مکتوب کا نجلا حصہ پانی سے متاثر ہے، جس کے باعث بعض جگلے ہیں۔ مکتوب کا نجلا حصہ پانی سے متاثر ہے، جس کے باعث بعض جگلے بیں۔ الفاظ مد ہم ہو بچھ ہیں اور کہیں سے مٹ گئے ہیں۔ مکتوب کا نجلا حصہ پانی سے متاثر ہے، جس کے باعث بعض جگلے بیں۔ الفاظ مد ہم ہو بچھ ہیں اور کہیں سے مٹ گئے ہیں۔ مکتوب کا نجلا حصہ پانی سے متاثر ہے، جس کے باعث بیض بی بیگ بیا تھاسلائی عکس سے واضح ہے (')۔

ا ـ ابن کثیر ، أبوالفداء إساعیل بن عمر (م ٤٧٧هه)، البدایة والنهایة ، دار إحیاءالتر اث العربی، بیر وت ، ٨ • ١٥ء، ٢ / ٧ • ٣٠ـ

ع بير البنام )، جامع دارالعلوم ، كراچى، جلد ٢٠، شاره ٩، من ١٩٦٨ء؛ مكتوبات نبوى مَثَالِثَيْمَ ، ص ١٥٠-؛ فضل الرحمٰن ،سيد، خطوط بادئ اعظم مَثَالِثَيْمَ ، دواراكبيه مى بليكيشنزه كراچى، ١٩٩٥ء، ص ٢٠\_

# مكتوب بنام مقسوقس

ڈاکٹر محمد حمید اللہ لکھتے ہیں کہ جب قیصر روم اور کسریٰ ایران سے اسلام لانے کی امید نہ رہی تو رسول اللہ منظافیّنِ منظم کے جب قیصر روم اور کسریٰ ایران سے اسلام لانے کی امید نہ رہی تو رسول اللہ منظم منظم کے باجگذ ار عرب روساء اور صوبہ داروں کو براہ راست دعوتی مکتوبات لکھ کر جیسجے۔(') والی مصر اور قبطی توم کے سر دار مقوقس کو بہ مکتوب گرامی ارسال فرمایا:

'' بِسِّمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ، مِنْ محتَّ بِ عبدِ اللهِ ورسُولِه، إلى المُقَوْقِس عظِيمِ القِبُطِ، سَلاهُرعلى من التَّبَعَ الهُدى، أما بَعُدُ: فإن أَدْعُوكَ بِدِعَايَةِ الإسلامِ، أَسْلِم تَسُلَمُ، وأَسْلِم يُؤْتِكَ اللهُ أَجُرَكَ مَرَّتَيُنِ، فإن تَوَلَّيْتَ، فإنَّ عَلَيْكُمْ أَلا نَعْبُ كَاللَّهُ أَلْا نَعْبُ كَاللَّهُ اللهُ مَنْ يُونِ تَوَلَّيْ اللهُ مَنْ يَعْنَا وَيَنْكُمُ أَلا نَعْبُ كَالِاً اللهُ عَلَيْكُمُ أَلا الْكَتَابِ تَعَالَوْ أَلِي كَلِيمةِ سَوَاءِ يَيْنَكَا ويَيْنَكُمُ أَلا نَعْبُ كَالِاً اللهُ عَلَيْكُمُ أَلا اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ أَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ أَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ أَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْلِ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْلُونُ عَلَيْلُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْلُونُ اللهُ ا

مقوقس نے یہ نامہ مبارک لے کر ہاتھی دانت کے ڈیے میں مھفوظ کر کے اس پر مہر لگا دی۔ نبی کریم سُکاٹیڈیٹم کو جواب میں لکھا کہ مجھے علم تھا کہ ایک نبی اللہ باقی ہیں۔ مگر میر اخیال تھا کہ وہ شام میں ظہور فرمائیں گے۔ میں نے آپ سُکاٹیڈیٹم کے مکتوب کا احترام کیا ہے اور آپ سُکاٹیڈیٹم کو قوم قبط کی دوبلند مرتبہ کنیزیں،ایک چادر اور ایک (نایاب) خچر سجی ہے کہ اس پر سوار ہوں۔ مگر ایمان نہیں لایا۔ یہ دونوں کنیزیں حضرت ماریہ قبطیہ والدہ ابر اہیم بن رسول اللہ

ا- حميد الله محمد، ڈاکٹر، رسول الله مَنْأَلَتْيَمْ کی سیاسی زندگی، ص۷۷۔

۲\_سورة آل عمران ۳: ۶۴\_

٣-الجوزية، ابن قيم محمد بن ابي بكر (م ٤٥١هه)، زاد المعاد في هدي خير العباد،٣٠٠ ـ ٢٩١/

مَنَّاتَٰتِیْمُ اور سیرین تھیں۔سفید خچر دلدل جسے آپ مَنَّاتِیْمُ نے استعال فرمایا۔اس زمانے میں عرب میں ایسا کوئی خچر نہ تھا۔ آپ مَنْاتَٰئِمُ نے فرمایا کہ اس خبیث نے اپنی سلطنت پر بخل کیا۔حالا نکہ اس کی سلطنت کو کوئی بقانہیں۔(')

۰ ۱۸۵۰ء میں یہ مکتوب فرانس کے ایک مستشرق موسیو بار تل می (Borthlamy) کو مصر میں اخمیم کی ایک عیسائی خانقاہ سے ملا۔ یہ مکتوب ایک انجیل کی جلد پر چپکا ہوا تھا۔ یہ مستطیل نما جھلی پر لکھا ہوا ہے۔ جس کی مہر سمیت بارہ سطریں ہیں۔ اس مبارک مکتوب کو ترکی کے سلطان عبد المجید خان (۱۲۵۵ھ – ۱۲۵۵ھ / ۱۸۳۹ء – ۱۸۲۱ء) نے موسیو بار تل می سے تین سوپاؤنڈز میں خرید کر توپ کا پی (Topkapi) میوزیم میں حضور مَثَالَّیْنِیْمُ کے تبرکات میں رکھوا دیا تھا۔ آٹھویں صدی کے جلیل القدر عالم ، شیخ ابو عبد اللہ محمد بن علی المقدس نے "مصباح المضی" کے نام سے مکتوبات نبوی کو جمع کیا تھا۔ اس میں وہ واقدی کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ مقوقس کے نام جو مکتوب نبوی مُثَالِیْنِیْمُ روانہ کیا گیا تھا۔ اس حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے تحریر فرمایا تھا۔ یوں خوش نصیبی سے سیدنا حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے تحریر فرمایا تھا۔ یوں خوش نصیبی سے سیدنا حضرت ابو بکر صدیق میں اللہ عنہ نے تحریر فرمایا تھا۔ یوں خوش نصیبی سے سیدنا حضرت ابو بکر صدیق میں کے ہاتھ سے لکھی تحریر بھی ہم تک پہنچی ہے۔ (۲)

#### مکتوب بنام منذر بن ساوی:

ر سول الله مَثَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ نِي شاہ بحرین منذرین ساویٰ کو بیہ مکتوب لکھا:

(اما بعد! میں تمہیں اللہ عزوجل کی یاد دلا تا ہوں۔ یادرہے کہ جوشخص بھلائی اور خیر خواہی کرے گاوہ اپنے ہی لیے بھلائی کرے گااور جوشخص میرے قاصدوں کی اطاعت اور ان کے تھم کی پیروی کرے اس نے میری اطاعت کی

ا - الزهري (م ۲۳۰هه)، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الكبري، الرك٢١٠ - ٢٢٠

٢\_رضوى(م٨حاء)،سيد محبوب، مكتوبات نبوى شَكَالتَّيْزُم ،بار پنجم ،يونا يَشْدُ آرٺ پر نشر ز ،لا مهور ، • • • ٢ء، ص ١٥١- ١٤٢ـ سر الجوزية ،ابن قيم محمد بن ابي مكر ، زاد المعاد في هدي خير العباد ،٣٠ / ٢٩٢ – ٢٩٣٠

اور جو ان کے ساتھ خیر خواہی کرے اس نے میرے ساتھ خیر خواہی کی اور میرے قاصدوں نے تمہاری اچھی تعریف کی ہے اور میں نے تمہاری قوم کے بارے میں تمہاری سفارش قبول کرلی ہے، لہذا مسلمان جس حال پر ایمان لائے ہیں انہیں اس پر چھوڑ دو۔ اور میں نے خطاکاروں کو معاف کر دیا ہے لہذا ان سے قبول کر لو۔ اور جب تک تم اصلاح کی راہ اختیار کیے رہوگے ہم تمہیں تمہارے عمل سے معزول نہ کریں گے اور جو یہودیت یا مجوسیت پر قائم رہے اس پر جزیہ ہے)

یہ مکتوب ۱۲۷۵ ہے کہ ۱۸۵۸ و ایک فرانسیں سیاح کو مصر کے ایک راہب سے ملا۔ یہ مکتوب گرامی ایک نہایت مہین سیاہی مائل بھوری کھال پر لکھا ہوا ہے۔ ترکی کے سلطان عبد الجید خان نے اس سیاح کو بھاری رقم دے کر یہ مکتوب مبار کہ بھی حاصل کیا۔اسے استبول کے توپ کائی میوزیم میں دوسرے تبرکات کے ساتھ رکھا۔ یہ مستطیل نما جھلی پر دس سطری مکتوب ہے گیار ہویں سطر میں مہر لگی ہے۔اس مکتوب کا انداز تحریر بھی مقوقس والے مکتوب ہہت حد تک ملتاہے۔ اس لئے ممکن ہے کہ یہ مکتوب بھی حضرت صدیق رضی اللہ عنہ کی دست مبارک سے لکھا ہوا ہو۔ (') اسلام ملتاہے۔ اس لئے ممکن ہے کہ یہ مکتوب بھی حضرت صدیق رضی اللہ عنہ بجرین میں کئی لوگوں نے اسلام کو بہت پہند کیا ہوری ہے۔ بعض نے اس کے بارے میں کراہت کا اظہار کیا ہے اور بچھ نے اس کی مخالفت کی ہے۔ میں سے علاقے میں یہودی اور مجوسی بستے ہیں۔ جنہوں نے اسلام قبول نہیں کیا۔ ان کے بارے میں کیا تکم ہے ؟ اس پر آپ منگینی ہم نے اسلام قبول نہیں کیا۔ ان کے بارے میں کیا تکم ہے ؟ اس پر آپ منگینی ہم نے کہ باربیعتی ایک دینار جولوگ تبلیغ کے بعد بھی اسلام قبول نہ کریں تو ان سے سالانہ ایک یمنی چادر'معافری' کی قبیت کے برابریعتی ایک دینار جولوگ تبلیغ کے بعد بھی اسلام قبول نہ کریں تو ان سے سالانہ ایک یمنی چادر'معافری' کی قبیت کے برابریعتی ایک دینار جولوگ تبلیغ کے بعد حضرت ابو ہریرہ و غیرہ کو بی بین بھیجا گیا تا کہ وہ حضرت منذر سے جع شدہ جزیہ لے آئیں۔ (") پھر اس کے کھی روز بعد حضرت ابو ہریرہ و غیرہ کو بین بھیجا گیا تا کہ وہ حضرت منذر سے جع شدہ جزیہ لے آئیں۔ (")

# مكتوب بنام جعفر بن جلندى:

رسول الله مَنَّ اللَّيْظُمُ نَے شاہان عمان کو جو مکتوب بھیجا اس کی دریافت ہو چکی ہے۔ ڈاکٹر محمد حمید اللہ نے '' الو ثاکُل اللہ اللہ عَنَّ اللہ نَا اللہ عَنَّ اللہ نَا اللہ عَلَیْ اللہ عَن الل

ا۔ محمد ہاشم، مفتی، رسول اکرم مُنَالِقَیْمَ کے مکتوبات اور معاہدات کا تحقیقی جائزہ، رضوی، سید محبوب، مکتوبات نبوی مُنَالِقَیْمَ ۔ ۲۔ حمید اللہ، محمد، ڈاکٹر، مجموعة الوثائق الساسیة، الطبعہ السادسہ، دار النفائس، ہیر وت، ۷۰۴ھ / ۱۹۸۷ء، ص۱۳۸۔

۳\_ ڈاکٹر محمد میداللہ لکھتے ہیں کہ منذر بن ساویؓ کے نام نو مکتوبات لکھے گئے۔ دیکھیں: حمیداللہ، محمد، ڈاکٹر، مجموعة الو ثاکق السیاسیة، ص۱۳۴–۱۵۲۔ ۴۔ حمید اللہ محمد، ڈاکٹر، رسول اللہ صَالَیْنَیْمِ کی ساسی زندگی، ص۲۳۲۔

اس اخبار کا نام اور تاریخ اشاعت معلوم نہ ہو سکی۔ اخبار کی اس اشاعت میں اس مکتوب پر مختلف تجربے بھی شامل سے جے۔ جس میں بعض علاءنے اسے نیخہ اصلیہ قرار دیا۔ ان میں استاد اسلیمل الرصاصی جو کہ شام کے موجو دہ اور ایر ان میں بعض عرب ممالک کے سابق سفیر سے اس بارے میں بتایا کہ اس مکتوب کا اصل نسخہ "باوی لا بحریری "میں پایا گیا ہے جو کہ محکمہ آثار قدیمہ کے زیر انتظام ہے۔ لبنانی منتظم لا بحریری نے استاذ اساعیل رصاصی کو اس مکتوب کی تصویر بنانے کی اجازت تو دے دی مگر اصل مکتوب دینے سے انکار کر دیا تھا۔ اس مکتوب کی تصویر تونس کے اخبار میں دیکھنے اور بنانے کی اجازے میں پڑھنے کے بعد ڈاکٹر محمد حمید اللہ پیرس میں عمان کے سفیر سے ملے اور اسے یہ تاکید کی کہ وہ اس معاطے میں شخیق کے لیے ہمارے ساتھ تعاون کرے۔ (ا) مکتوب مبارک بیہ ہے:

' بِسُمِ اللهِ الرَّحُسِ الرَّحِيم، مِنْ محمَّدِ بِنِ عبد الله، إلى جَيْفَى، وعَبُدِ ابنى الجُلنُدى، سَلاهُ على مَن اتَّبعَ اللهُدَى، أَمَّا بَعُدُ: فإنى أَدْعُوكُما بِدِعَ لَيَةِ الإسلام، أَسُلِما تَسُلَما، فإنِّ رسولُ اللهِ إلى النَّاسِ كَافَّةً لأُنْنِ رَمَنُ كَانَ حَيًّا والعَلَيْ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ عَن مُن اللهُ اللهُ

یہ مکتوب پندرہ سطور پر مشتمل ہے۔ پندرہ ہویں سطر مہر پر مشتمل ہے جو مجہول ہو چکی ہے۔ عبد و جیفر کے نام سر ور کا نئات سَکَا ﷺ نے ذیقعدہ ۸ھ / ۱۳۹ ء کو یہ مکتوب بھیجا تھا جسے حضرت ابی بن کعب ؓ نے تحریر کیا تھا۔ حضرت عمرو بن العاص ؓ فرماتے ہیں کہ پہلے میں ان بھائیوں میں سے عبد بن جلند کی سے ملا اور اسے اسلام سے متعارف کر وایا۔ وہ ان بھائیوں میں نے بڑا اور سربراہ تھا بھائیوں میں نے بڑا اور سربراہ تھا ۔ دونوں بھائیوں نے بچھ تامل کے بعد بخوشی اسلام قبول کر لیا۔ آپ فرماتے ہیں کہ اس کے بعد جیفر نے مجھے اپنے ملک کا وزیر مال مقرر کر دیا تھا۔ (پھر) میں وہاں دولت مندوں سے زکوۃ وصول کر کے غریبوں پر تقسیم کر تا تھا اور رسول اللہ وزیر مال مقرر کر دیا تھا۔ (پھر) میں وہاں دولت مندوں سے زکوۃ وصول کر کے غریبوں پر تقسیم کر تا تھا اور رسول اللہ عربی کے وصال تک وہاں ہی مقیم رہ کر اپنے فرائض سر انجام دہی میں مصروف رہا۔ (")

ا - حميد الله، محمد، دُا كُمْ ، مجموعة الوثائق الساسة ، ص ١٦٢ – ١٦٣ \_

٢ \_ الجوزية ، ابن قيم محمد بن ابي بكر ، زاد المعاد في هدي خير العباد ،٣ ٢٩٨ - ٢٩٥ \_

٣- ابن سعد، ابوعبد الله محمه بن سعد، الطبقات الكبرى، دار صادر، بيروت، س ن، ا /٢٥٨ ـ

# مکتوب بنام هو ذه بن علی حنفی:

ر سول الله سَالْطَيْلِاً نے حضرت سلیط بن عمر و العامر کاؓ کے ہاتھ قبیلہ بنو حنفہ کے سر دار ہو ذہ بن علی کو پیہ مکتوب بھیجا:

' بسم اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ ، مِنْ محمَّدٍ رَسُولِ اللهِ إلى هَوْذَة بن على ، سَلا مُرعَلى من اتَّبَعَ الهُدى ، واعْلَمُ أَنَّ دِيني سَيَظْهَوُ إلى مُنْتَهِى الخُقِّ والحافِ ( ' ) فأَسْلِمُ تَسْلَمُ، وَأَجْعَلُ لَكَ ما تَحتَ يَدَيُكَ ` ` ( ' )

(الله کے رسول مُنَّالِثَیْمُ کی جانب سے ہو ذہ بن علی کے نام! جو ہدایت کی پیروی کرے اس پر سلامتی ہے۔ جان لو کہ میر اید دین (اسلام) تمام دنیاتک پہنچے گا اور غالب آئے گا، پس تم اسلام قبول کر لو، سلامت رہوگے۔تمھارا ملک تمھاراہی رہے گا (مجھے اس سے سر و کار نہیں)

ہو ذہ نے حضرت سلیط کو اچھی طرح تھہر ایا، مدارت کی آپ کا مکتوب پڑھااور پھر اس کا جواب تحریر کروا کر حضرت سلیط ؓ کے ساتھ روانہ کیا۔اس نے لکھا کہ اُسکالٹیٹی کی جس چیز کی دعوت دیتے ہیں وہ بہت عمدہ اور اچھی ہے۔ میں اپنی قوم میں بلند مرتبہ اور ان کا خطیب و شاعر ہوں۔اس لیے اگر آپ کچھ امور (بعض روایات کے مطابق بنوت کے اور بعض کے مطابق حکومت کے کچھ فرائض و مراتب) مجھے تفویض کر دیں تو میں آپ مُکَاللّٰہُ کِمّا اس دعوت کو قبول کرلوں گا۔اس نے جوابی مکتوب کے ساتھ کچھ تحا ئف اور حجر ساختہ فیتی ملبوسات بھی قاصد ؓ کے ہاتھ روانہ کئے۔ آپ مُنَا عَلَيْمًا نے اس کے مکتوب کو پڑھ کر اس کے مطالبات کو رد فرما دیااور فرمایا کہ اگر وہ زمین کے پانی کا بہاؤ بھی مانگتا تو میں اسے عطانیہ كرتا۔ (") شيخ عبد الحق محدث دہلوئ كھتے ہيں كہ نبي كريم صلى الله عليه وسلم نے فرمايا:

' 'لُوْسَتَالَغَيْ سَيَابِهِ مِنَ الْأَرْضِ مَا أَعْطَيْتُهُ 'وَمَا أَجُرْتُهُ، هَلَكَ مَا فَيُهِ ''( )

ا۔ الخف": اونٹ بکریوں وغیرہ کے سموں اور الحافم: گھوڑے، گدھے اور خچروں کے کھروں کو کہا جاتا ہے۔ اس سے مر ادیے کہ جہاں تک ان چار پایوں کے یاؤں پہنچتے ہیں اور دنیا کا آخری کنارہ ہے ،وہاں تک میر ادین اسلام پہنچے گا۔ دیکھیں: دہلوی، عبدالحق، محدث، مدارج النبوت، ۲/

۲\_الجوزية، ابن قيم محمد بن ابي بكر، زاد المعاد في هدى خير العباد، ۲۹۲/۳-

٣- الزهري، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الكبريٰ، ١ /٢٥٨\_

۳- دېلوي،عبدالحق، محدث، مدارج النبوت، ۲/ ۱۰۷\_

(وہ اگر مجھ سے زمین سے ایک خوشہ کمجھور کے برابر بھی مانگے تو میں اسے نہ دوں اور جائز قرار نہ دوں، (بلکہ) جواس کے ہاتھ میں ہے وہ بھی ختم ہو جائے گا)

# مكتوب بنام الحارث بن أبي شِمْرِ العُسَّاني:

رسول الله مَنَّالِيَّيْمِ نَے حضرت شجاع بن وهب گو حارث کی جانب بھیجا۔ جب حضرت شجاع اس کے پاس پہنچ تو وہ قیصر روم کے استقبال کی تیاریوں میں مصروف تھا۔ دوروز تک حضرت شجاعؓ کی اس سے ملا قات نہ ہو سکی۔اس دوران حارث کے مرک نامی دربان(حاجب)(ا) سے ملا قات رہی جس نے حضرت شجاعؓ کی بہت خاطر و تواضع کی۔ان سے مرسول الله مَنَّالِیْمِیِّم کے بارے دریافت کیا۔انہیں یہ واضع کر دیا کہ حارث قیصر سے بہت ڈر تاہے اس لیے وہ ایمان نہیں لائے گا۔کمتوب مبارک بیہ ہے:۔

' بِسُمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ، مِنُ محتَّدِ رَسُولِ اللهِ، إلى الحارث ابن أبي شِهْدٍ: سَلاهُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الهُدَى، وَمَنَ باللهِ وَمَنَ باللهِ وَمَنَ باللهِ وَمَدَ لا شَهِ يكَ لَهُ، يبقى لَكَ مُلْكُكُ ''(')

(محدر سول الله کی جانب سے ، حارث بن ابی شمر غسانی کے نام ، اس پر سلام ہو جوراہ ہدایت کی اتباع کرے ، اس پر ایمان لائے اور اسے سچ جانے میں شمصیں ایک الله پر ایمان لانے کی دعوت دیتا ہوں جس کا کوئی شریک نہیں۔ تمھاراملک تمھارے پاس ہی باقی رہے گا)

جب حضرت شجاع کی حارث سے ملا قات ہوئی اور آپ نے اسے مکتوب دیا تو وہ اسے پڑھ کر غصہ سے بے قابو ہو گیااس نے گرامی نامہ زمین پر دے مارااور کہنے لگا کہ کون ہے جو میری حکومت چیننا چاہتا ہے۔ میں اس پر حملہ کروں گا۔اس نے فوج کو تیاری کا حکم دیا اور قیصر کو اپنے ارادے سے مطلع کیا مگر قیصر نے اسے اس ارادے سے باز رہنے کا حکم دیا اور کھا کہ فوراً میرے پاس پہنچو۔ یہ حکم دیکھ کر اس کے مزاج کی تکنی دور ہو گئی۔ اس نے حضرت شجاع کو بلوایا اور

ا۔ مریؓ نے جب رسول اللہ مُٹائٹیؤم کے بارے میں سنا تووہ آپ مُٹائٹیؤم کے بارے میں سولات کرتا اور آپ مُٹائٹیؤم کے بارے میں سنتے ہوئے اکثر آبدیدہ ہو جاتا کہتا کہ انجیل میں آنے والے نبی کی جوعلامتیں پڑھی ہیں وہ ساری ان مُٹائٹیؤم میں پائی جاتی ہیں۔اس نے اپنے ایمان کا قرار کیا اور کہا کہ اگر مجھے حارث کا خوف نہ ہو تا تو میں اپنے ایمان کا اعلان کر دیتا۔واپسی پر مرکؓ نے حضرت شجاع کولباس اور زادراہ بیش کیا اور ہا کہ نبی کریم مُٹائٹیؤم کو میر اسلام عرض کریں۔الزہری، ابوعبد اللہ محمد بن سعد، الطبقات الکبریٰ، السمے م

٢-الجوزية ، ابن قيم محمر بن ابي بكر ، زاد المعاد في هدي خير العباد ، ٣٠١٧-

پوچھا کہ آپ کا واپسی کا کب تک ارادہ ہے۔ پھر انہیں ہدیۃ ایک سو مثقال سونا پیش کیا۔ جب آپ مُنَّاثِیَّمْ نے حارث بن ابی شمر کے رویے کے بارے میں سنا تو آپ مُنَّاثِیْمِّمْ نے فرما یا کہ اس کی سلطنت بر باد ہو گئی۔(') نجر ان کے عیسائی یا در بوں کو دعوتی مکتوب

ر سول الله ص صَالِيَّةِ عَمِّمُ اللهِ عَجِر ان ، ان کے را بہوں اور پا در یوں کے نام بھی اسلام کو قبول کرنے کے لیے بیہ مکتوب بھیجا:

بِاسِم إِلَه إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوب، مِنْ مُحَتَّدِ النبى رسول الله الى أسقف نجران! أسلم أنتم فَإِنِّ أَحْمَدُ إِلَيْكُمْ إِلَه إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوب، أَمَّا بَعْدُ فَإِنِّ أَدْعُوكُمْ إِلَى عِبَادَةِ اللهِ مِنْ عِبَادَةِ الْعِبَادِ، وَأَدْعُوكُمْ إِلَى عِبَادَةِ اللهِ مِنْ عِبَادَةِ الْعِبَادِ، وَأَدْعُوكُمْ إِلَى وَلاَيَةِ اللهِ مِنْ وِلاَيَةِ الْعِبَادِ، فَإِنْ أَبَيْتُمُ أَذُنْتُكُمْ بِحَنْ بِ وَالسَّلَامُ. (١)

(ابراہیم، اسحاق اور یعقوب علیہم السلام کے معبود کے نام سے، محمد منگانٹیٹیٹر کی جانب سے نجران کے عالم کے نام! اسلام لے آؤ محفوظ ہو جاؤگے، میں احمد تمھارے ساتھ حضرت ابراہیم، اسحاق اور یعقوب علیہم السلام کے معبود کی تحریف کر تا۔ اس کے بعد میں شخصیں بندوں کی عبادت سے اللہ کی عبادت کی جانب بلا تاہوں، بندوں کی دوستی سے اللہ تعالیٰ کی دوستی کی طرف دعوت دیتاہوں۔ پھر اگر تم نے انکار کیاتو تم پر جزید کی ادائیگی لازم ہے اور اگر (اس سے بھی) انکار کیاتو میں شخصیں جنگ کی طرف بلاؤں گا)

اہل نجران نے اسلام تو قبول نہیں کیا تھا۔ ہاں اطاعت کر کے جزیہ دینا قبول کر لیا تھا۔ جس پر رسول اللہ منگا لیّنیا کے ان کو ایک معاہدہ لکھوا دیا تھا۔ ڈاکٹر محمد حمید اللہ اس بارے میں لکھتے ہیں کہ اس دور کے اہل نجران نے اپنے بڑے پادری السید الغسانی کے ذریعے رسول اللہ منگا لیّنیا کی خدمت میں تحالف جھیے، خراج عقیدت پیش کیا اور اپنی وفاداری کو ثابت کرنے کے لیے بیت کہلا بھیجا کہ آپ منگالیّنا کی فتح کے لیے آپ منگالیّنا کی جانب سے جنگ میں شمولیت کے لیے ثابت کرنے کے لیے بیت حضرت عمر شنے بھی اپنے عہد بھی تیار ہیں۔ رسول اللہ منگالیّنا کی فتا نے ان کے تحالف قبول فرما کر ایک معاہدہ تحریر کروا دیا۔ حضرت عمر شنے بھی اپنے عہد خلافت میں اس معاہدے کی تجدید کی تھی۔ (")

ا ـ الزهري، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الكبري، الم ٢٥٨/ ـ

۲- ابن کثیر ، أبوالفداء إساعیل بن عمر ،البدایة والنهایة ،۵/۲۸-

سر حمید الله، محمد، ڈاکٹر ، مجموعة الوثا كق السياسية، ص • ١٨ ـ آگے ڈاکٹر محمد ماللہ نے اس معاہدے کو تفصيل ہے بيان كيا ہے۔

### یهود خیبر کومکتوب

آپ مَنَاتِیْنَمْ نے یہود خیبر کی طرف بھی ایک دعوتی مکتوب ارسال فرمایاتھا۔ اس میں توراۃ شریف کا حوالہ دے كر انهيس اسلام كي دعوت دي:

بسم الله الرحين الرحيم من محمد رسول الله صاحب موسى وأخيه والمصدق لها جاء به موسى ألاإن الله قال لكم: يا معشى اليهود وأهل التوراة وإنكم لتجدون ذلك في كتابكم، مُحَبَّدٌ رَسُولُ اللهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّادِ، ( ) وإنى أنشدكم بالله و بالذي أنزل عليكم وأنشدكم بالذي أطعم من كان قبلكم المن والسلوي وأيبس البحي لآبائكم حتى أنجاكم من فيعون وعمله إلا أخبرتموني، هل تجدون فيما أنزل الله عليكم أن تؤمنوا بمحمد و تدتبين الرشد من الغي وأدعو كم إلى الله وإلى رسوله. (١)

(بسم الله الرحمن الرحيم ، محمد رسول الله كي طرف سے جو نبوت ورسالت ميں موسىٰ كي طرح ہيں اور ان امور كي تصدیق کرنے والے ہیں جومو سی لے کر آئے تھے۔اے اہل تورات! کیااللہ نے تورات میں یہ نہیں کہا کہ محمہ اللہ کے رسول ہیں جولوگ ان کے ساتھ ہوں گے ،وہ اللہ کے دشمنوں کے لیے بہت سخت ہوں گے اور آپس میں ، ا یک دوس ہے کے ساتھ شفقت اور محت کرنے والے ہوں گے ،وہ اللہ کے آگے جھکنے اور سحد ہ کرنے والے ہوں ا گے اور وہ اللہ کے فضل اور اس کی خوشنو دی کے طلب گار ہوں گے۔ میں تمہمیں اس خدا کی قشم دیتا ہوں جس نے ا توراۃ نازل کی اور جس نے تمہارے بزرگوں کو من وسلویٰ کھلا مااور سمندر کوان کے لیے خشک کیا، فرعون کے ظلم سے نحات دلائی، کیا توراۃ میں مجھ پر ایمان لانے کے لیے ذکر موجود نہیں؟میری نسبت توراۃ کی اس تصریح کے بعد کیا ہدایت اور گمر اہی واضح نہیں ہو جاتی ؟ پس میں شمھیں اللہ اور اس کے رسول مَثَاثِیْزُم کی طرف دعوت ا دیتاہوں)

گریہود نے اس مبارک دعوت پر کوئی غور وخوص نہیں کیا اور اس مکتوب شریفہ کا کوئ مفید نتیجہ نہیں نکار (")

ا\_سورة الفتح ۴۸: ۲۹ ـ

۲-المتقى،علاءالدين على،الهندى، كنز العمال،مؤسية الرسالة، بيروت ۱۰ ۱۴ه، ۱۰ / ۴۲۹، رقم: ۱۳۱ • ۴:الحميري، ابو مجمه عبد الملك بن مشام، السيرة النبوية لابن هشام، الهمهم ۵۳۴۷

٣ \_ حميد الله محمد ، ڈاکٹر ، رسول الله صَالِيْدَائِم کی ساسی زندگی، ص٢١٧ \_

# دیگر والیان مملکت اور حاکم علاقه جو اسلام لانے کی سعادت سے مشرف ہوئے:

جب نبی کریم مُنَّالِیْمُ نے مختلف علاقوں کے والیوں اور حاکموں کو اپنے قاصدوں کے ذریعے مکتوبات بھیج کر اسلام کی دعوت دی۔ تو ان میں سے کئی نے اسلام کی حقیقت جان کر اسلام قبول کر لیا۔ ان میں نجاشی ؓ، عبد و جیفر بن جاندیٰ، منذر بن ساویٰ اور حضرت حارث بن عبد کلال ؓکا ذکر اوپر ہو چکا۔ مکتوبات نبوی مُنَّالِیْمُ کے ایک نتیج کے طور پر ان باقی خوش قسمت اور مبارک حاکموں کے نام جنہوں نے پیغام نبوی کو پایا تو اسلام قبول کر لیا:

- ا. ابو امامہ ثمامہ بن اثال حنی بمامی: آپ سَالَ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَبُول کرنے کے لیے قاصد حضرت سلیط کے ہاتھوں اپنا مکتوب بھیجا۔ اس وقت تو یہ اسلام نہیں لائے مگر بعد میں فتح مکہ سے پہلے ایک سریہ میں صحابہ کے ہاتھوں کپڑے گئے اور رسول اللّٰہ سَالَ اللّٰہ عَالَ اللّٰہ سَالَ اللّٰہ عَالَ اللّٰہ سَالُ اللّٰہ عَالَ اللّٰہ عَالَ اللّٰہ سَالُ اللّٰہ عَالَ اللّٰہ عَلَ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَ اللّٰہ عَلَی اللّٰہ الل
- الم فروہ بن عمرو الجدامی: عرب کے شالی (شام اور فلسطین کے متصل) علاقوں پر جہاں بزنطینی سلطنت کا قبضہ تھا، اس سارے علاقے میں قیصر روم کی جانب سے فروہ بن عمرو حاکم تھے۔ جس کا دار لحکومت معان تھا۔ اسلام کی حقانیت ان تک مکتوب نبوی کے ذریعے پنچی (۲) تو اسلام قبول کر کے قاصد کے ذریعے رسول اللہ متابی اللہ کا کہ ک
- س. جبلہ بن ایم الغسانی: رسول الله مَلَّا لَيْدِيَّا نے جبلہ بن ایم کو بھی دعوت اسلام دی۔ یہ بنوعنسان کے سر دار تھے۔ قیصر روم کے خلیف تھے۔ عیسائی حکومت کے قرب میں ان کاسارا قبیلہ عیسائی مذھب اختیار کر چکاتھا۔ حضرت شجاع بن وھب مُّلو

ا \_ابن الا ثير،عزالدين ابوالحن على الجزري،اسد الغابة في معرفة الصحابة،ا /٣٥٥–٣٥٣\_

۲ \_ منصور پوری، محمر سلیمان، قاضی، رحمة اللعالمین، ۱/۳۷۱\_

٣ \_ الجوزية ، ابن قيم ، زاد المعاد في هدى خير العباد ، ٣٠ / ٢٥ ـ

حارث بن ابی شمر غسانی کے ساتھ ساتھ جبلہ کی جانب بھی بھیجا گیا۔ ابن سعد لکھتے ہیں کہ جبلہ اسلام لے آیااور اپنے اسلام کی خبر رسول اللہ مَنَّالَیْنِیْمُ کو مجیبی۔ آپ مَنَّالِیْنِیْمُ کو ہدیۃ بھیجااور برابر مسلمان رہا۔ ( ) اس کی تصدیق امام تسہیلی نے ۔ الروض الانف میں اور ڈاکٹر محمد حمید اللہ نے مجموعہۃ الو ثائق السیاسیۃ میں بھی کی ہے۔(۲)حتی کہ حضرت امیر المومنین سید ناعمرؓ کے عہد میں ایک اعرابی کے ساتھ قصاص کامعاملہ ہوا تواپنی سر داری کے زعم میں اپنی بے عزتی تصور کر کے م تدہو گیا۔(")

- ۳. **اکیدر بن عبدالملک اکندی:** رسول الله مَنَّاللَّیُمُّا نے حضرت خالد بن ولید ُنُوا کیدر کی جانب روانه فرمایا۔ اکیدر دومة الجندل کے عیسائی سر دار تھے۔ دومۃ الجندل سلطنت رومہ کاصوبہ شام میں ایک سر حدی شہر تھا۔ یہ ایک اہم تجارتی گزر گاہ بھی تھی۔ رسول اللہ نے حضرت خالد کو فرمایا کہ وہ شکار کرتے ہون گے تو انہیں زندہ گر فبار کرنا ہے۔ امام ابو قاسم سہبلی نے روض الانف میں اس مکتوب کا ذکر فرمایاہے جورسول اللہ مثَاثِینَتُم نے اکبدر نے نام ککھا۔ ( '')اکبدر گر فتار ہو کر آئے اور پھر نبی کریم مَثَاثِیْتُمُ کی خدمت میں آ کراسلام قبول کرلیا۔(^)
- ۵. ذي الكلاع الحميري: ابوشر حبيل السيفع بن ناكور ذوالكلاع الحميري اين قبيلے كے سر دار اور يمن وطائف كے بعض علا قول پر حاکم تھے۔ نبی کریم مُثَاثِیْزُم نے حضرت جریر بن عبداللہ البجلیؓ کے ہاتھ انہیں دعوت اسلام دی۔اس پر بیوی

ا ـ الزهري، ابوعبد الله محمد بن سعد، الطبقات الكبري، ا ۲۶۴٬ ـ

۲\_د يكھيں: سهبلي،ابو القاسم عبدالر حمٰن ،شرح سير ت ابن ہشام (ترجمہ :الروض الانف)، ضاءالقر آن پېلي كيشنز،لاہور، ۴۰۰۵ء، ۴۲ (۵۹۵ جميد الله، محمر، ڈاکٹر، مجموعة الو ثائق السیاسیة، ص۱۲۷ کئی مور خین نے جبلہ کے بارے میں لکھا کہ انہوں نے رسول الله مُتَاثِیْاً سے جزبیہ پر صلح کی تھی۔ مگر اس صورت میں ارتداد کی تمام روایات غلط ثابت ہوتی ہیں۔

٣- الزهري، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الكبريٰ، ١ / ٢٦٣ ـ

۷- دیکھیں: سہبلی،ابوالقاسم عبدالرحمٰن،الروض الانف،۴۸/ ۴۵۶۔

۵۔اکیدر کے اسلام قبول کرنے میں بھی سیرت نگار اور مور خین میں اختلاف ہے کچھ کے نز دیک انہوں نے جزیہ پر صلح کر لی تھی۔ دیکھیں:الطبری ،ابوجعفر محمد بن جریر، تاریخ الامم والملوک (تاریخ الطبری)، دار التراث، بیروت، ۱۳۸۷هه ۴۰۰- جبکه کچھ محقیقن ومورخین کے مطابق انہوں نے اسلام قبول کر لیا تھااور نبی کریم مَثَاثِیْتِ کے ان کے نام مکتوبات اور فرمان بھی ملتے ہیں دیکھیں: شہبلی،ابوالقاسم عبدالرحمٰن،الروض الانف، ۴/ ۴۵۷؛ حمید الله، محمد،ڈاکٹر، مجموعة الوثائق السیاسیة، ص ۲۹۳-۲۹۴ اسد الغابه میں امام ابن اثیر کھتے ہیں کہ ان کے بارے میں مختلف راوایت ہیں۔ کہ انہوں نے جزبیہ پر صلح کی تھی اور یہ کہ اسلام تو لائے مگر بعد میں مرتد ہو گئے تھے۔ جنہیں حضرت خالد نے سیدناابو بکر صداق ؓ کی خلافت ميں بحالت نصرانيت قتل كيا\_اسدالغابة في معرفة الصحابة، ١/١٩٢\_

سمیت اسلام قبول کرلیا۔ نبی کریم مُنگانیکی نے اسود عنسی کے قتل پر ان سے تعاون کرنے کا لکھا تھا۔ شام میں رہائش پذیر
ہوئے۔ جنگ صفین میں شہید ہوئے۔ (') ان کے بارے میں قاضی سیلمان منصور پوری لکھتے ہیں کہ یہ اپنے علاقے کے
بے تاج باد شاہ تھے حتی کہ خود کو خدا کہلوا کر سجدہ کرواتے تھے۔ پھر جب اسلام قبول کیا تو اٹھارہ ہز ارغلام آزاد کئے۔ نبی
کریم مُنگانیکی کے عہد میں تو حکومت انہی کے ہاتھ رہی۔ پھر دور سید ناعمر سمیں مدینہ آگئے۔ (') اس کے بعد شام تشریف
لے گئے۔

## خصائص مكتوبات نبوي صَّاللَّهُ عِلْمُ

آپ (مَنَّ اللَّيْمِ اَنِ عَالَم کے نام جو خطوط ارسال فرمائے ہیں، یہ اس امرکی واضح دلیل ہے کہ آپ کی بوت و رسالت فقط جزیرہ عرب کے ''اُمیّین ''کے ساتھ ہی مخصوص نہیں تھی ، بلکہ آپ (مَنَّ اللَّمِیَّ اللّٰهِ مَنَّ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ ال

ا \_ ابن الا ثير ، عز الدين ابو الحسن على ، اسد الغابة في معرفة الصحابة ، ا / ۲۲ \_\_

۲ \_ منصور پوری، مجمد سلیمان، قاضی، رحمة اللعالمین، ۱۷۱/۱

پھر جب آپ مَنْ عَلَيْظُمْ نے اہل نجر ان کے عيسائی يا دريوں کو اسلام کی دعوت دينے کے ليے مکتوب لکھا تواس کے ا آغاز میں بہم اللہ کی بجائے الہ ابراہیم واسحاق ولیقوب کے نام سے شروع کیا اور ان معزز بزر گوں کے معبود کی تعریف فرمائی۔(')یوں اس مکتوب میں آپ سَلَالْیَٰیُمُ نے انہیں یہ باور فرمایا کہ اسلام میں بھی حضرات ابراہیم،اسحاق اور یعقوب علیہم السلام محترم و مکرم ہتنیاں ہیں اور میں بھی انہی کے خدا (الہ) پر ایمان رکھتاہوں۔ اس طرح آپ مُنَّاثَيْنِمُ نے ان کے دلوں کو اسلام کی جانب مائل کیا۔ کسریٰ کے نام جو نامہ گرامی ارسال کیا گیا، اس میں عقیدہ توحید کو خاص طور پر احاگر کیا کہ فارس میں خیر و شر کے دو علیحدہ خداؤں یعنی شویت کاعقیدہ موجو د تھا۔

مکتوب یہود کو دعوت اسلام دی توان کو تورات کے حوالے سے اس میں موجود اپنے بارے میں آیات کو دلیل بنا کر بات کی۔ اہل کتاب کو آنحضرت منگاٹیکِٹم کی تشریف آوری کی بشارات کا علم تھا۔ یہود میں ایک جلیل القدر نبی کی آ مد کا عقیدہ راتنخ تھا اور وہ ان کی آ مد کے منتظر تھے۔ گر جب حضور مُنْالِیْنِمْ مبعوث ہوئے تو انھوں نے بنی اساعیل میں سے ہونے کی بنا پر حسد کرتے ہوئے آپ مُنَافِیْاً ہے متعلق آیات کو چھیانا یا تبدیل کرناشر وع کر دیااور آپ مُنَافِیْا کم ر سالت کے انکاری ہوئے۔حضور مُٹَاکِّلْیُکِمْ نے یہود کو دعوت اسلام میں اسی بات کو دلیل بنایا کہ میر بے متعلق بشارت خو د تمھاری مقدس کتاب میں موجود ہے۔ آپ سَالْالْیَامُ نے توریت میں موجود اپنے متعلق آیات کو یہودیوں کے لیے مدارِ فیصله قرار دیا اور ان پریه واضح فرمایا که " خود تمهاری کتاب میں مجھ پر ایمان لانے کا تھم ہے" پھر اس میں اپنے ماننے والوں کی صفت کے بارے میں دریافت کیا جو تورات شریف میں بھی مذکور تھی اور اللہ تعالیٰ کی قسم دے کر اور اللہ تعالیٰ کے ان پر انعامات کا ذکر کر کے پوچھا کہ کیا تورات شریف میں مجھ پر ایمان لانے کا تھم صراحت سے موجو د نہیں؟ پھر استفسار فرمایا که کیااس حکم کے بعد ہدایت اور گمر اہی واضح نہیں ہو جاتی ؟ (۲)

ا۔ یہاں ابن کثیر ﷺ کھتے ہیں کہ یہ مکتوب آپ مُنالِثَینًا نے طس سلیمان(سورۃ النمل۲۰) کے نزول سے پہلے بھیجا تھا۔اس لیے بسم اللہ کی بجائے الہ ابراهيم واسحاق و\_\_\_ كلها\_: ابن كثير ، أبوالفداء إساعيل بن عمر (م٤٧٧هه)، البداية والنهاية ،٥/٦٢\_ حالانكه سورة النمل جو كه قر آن كريم كي بیسویں سورہ ہے، وہ مکہ میں نازل ہوئی۔ جبکہ رسول اللہ مٹائلٹیٹر نجران کے یادریوں کو مکتوب غزوہ تبوک کے بعد ارسال فرمایا۔اس سے قبل آپ کتنے ہی مکتوبات بسم اللہ کے آغاز کے ساتھ مجبحوا چکے تھے۔اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ آپ سُکاللَّیکِ اِن عیسائی یادریوں کو دانستہ طور پر اس طرح کے ابتدائی الفاظ لکھے تھے لاعلمی کی بنایر نہیں۔

۲۔اللہ تعالیٰ نے توراۃ میں حضرت موسیٰ(علیہ السلام) سے کہاتھا" کہ میں ان کے لیے انہی کے بھائیوں میں سے تیری مانند ایک نبی پیدا کروں گااور ا پنا کلام اس کے منہ میں ڈالوں گا اور جو کچھ میں اسے حکم دوں گاوہی وہ ان سے کیے گا"کتاب مقد س استثنا، باب ۱۸، آیت ۱۸–۱۹ لاہور: برٹش اینڈ فارن بائبل سوسائڻي۔1987\_

رسول الله مَلَّى اللهُ مَلَّى اللهُ مَلَى اللهُ مَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَبِلَ اللهُ اللهُ عَبِلَ اللهُ اللهُ عَبِلَ اللهُ اللهُ عَبِلَ اللهُ عَبِلَ اللهُ عَبِلَ اللهُ عَبِلَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

#### خلاصه بحث

ان مبارک مکتوبات سے جوبات نمایاں طور پر سجھ میں آتی ہے، وہ یہی ہے کہ اسلام کو غیر مسلموں کے سامنے کس انداز سے پیش کرنا چا ہے ؟ اور مسلمانوں کو غیر مسلموں سے تعلقات و معاملات میں کن امور کا لحاظ رکھنا چا ہے؟ مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ ان مکتوبات کا اسلوب بے تکلفانہ ہے۔ گر ان میں مکتوب الیہ کے مقام و مرتبہ کی پوری رعایت موجود ہے۔ یہ مکتوبات طوالت، نضنع ،عبارت آرائی کی بجائے سادگی، ایجاز واختصار اور بے ساخگی کا حسین مرقع ہیں۔ انداز تحریر نہایت سادہ، عام فہم اور و نشین ہے۔ ان مکاتیب مبار کہ میں آپ مگار پیش کے وعل فرمودہ جوامع الالکم کی شان و خصائص کا بھر پور اظہار ہے۔ یہ مکاتیب آپ مگار پیش کی فصاحت، بلاغت اور جامیعت کے بہترین عکاس ہیں۔ جو مکتوبات شریفہ اب تک منظر عام پر آئے، ان کی تحقیق و مطالع سے ایک بات کھل کر سامنے آتی ہے کہ کتب حدیث و سیرت میں ذکر کئے گئے ان مکتوبات کا متن محد ثین کرام نے کئی اختیاط سے محفوظ کیا تھا اور یہ کہ ان کتب اور ان کسب اور ان سامنے آتی ہے کہ کتب اور ان سین دکر کئے گئے ان مکتوبات کا متن محد ثین کرام نے گئی اختیاط سے محفوظ کیا تھا اور یہ کہ ان کتب اور ان سے مین دوروایات کا مقام و مرتبہ اور بھی گئی ہو جاتا ہے۔ بنیادی طور پر ان مکاتیب میں چار مختلف میں درج احدیث و روایات کا مقام و مرتبہ اور بھی جاند اور یقی کی ہے۔ ان کمتوبات سے دعوت و تعلیغ دین کے مین میں ہوتے ہیں۔ آپ مگار ہین کی ہیں درج اسلام کو گئی ہے۔ ان کمتوبات سے دعوت و تعلیغ دین کے سامنے انتہائی رہنما اصول حاصل ہوتے ہیں۔ آپ مگار شیخ بی ہیں یہ کتوبات سے بزر گوں نے موثر دعوتی و تبلیغ میں یہ کتوبات کھے۔ انداز اور اسلوب دعوت و تبلیغ میں یہ کتوبات آج بھی ہارے لیے راہنما اور مشعل راہ ہیں۔

ا \_ منصور بوري، محمد سليمان، قاضي،رحمة اللعالمين، ا / ١٧٠\_

## مصادر ومراجع

- ا. كتاب مقدس استثنا، باب ۱۸، آيت ۱۸- ۱۹\_ برڻش اينڈ فارن بائبل سوسائٹی، لا هور، ۱۹۵۲ و
- الازهرى، محمد كرم شاه (م ۱۹۹۸ء)، ضياء النبي عَنَائِينَاً، ضياء القرآن پبلى كيشنز، لا مور، ۱۸ ۱۳۱۵ هـ
- ٣٠. ابن الا ثير، عزالدين ابوالحسن على الجزري، اسد الغابة في معرفة الصحابة، مترجم: مجمد عبد الشكور، الميز ان لا هور، ٧٠٠٦ ـ
  - ٣. بخاري (م٢٥٧هـ)،، محمد بن إساعيل، صحيح البخاري، وزارة الشؤن الاسلاميه والدعوة والارشاد، الرياض، ١٣١٧هـ.
    - ابوجعفر، محد بن جریر الطبری تاریخ الاً مم والملوک، بیروت: دار ا لکتب العلمیة ، الطبعة الاً ولی، ۷۰ مهاه -
    - ۲. ابن قیم، محمد بن ابی بکر (م ۵۱ کھ)، زاد المعاد فی هدی خیر العباد، مکتبة المنار الاسلامیة، کویت، ۱۵ ساه۔
      - حمید الله، (م۲۰۰۲ء)، محمد، ڈاکٹر، رسول الله عَنَائِیْم کی سیاسی زندگی، نگارشات، لاہور، ۱۳۰۰ء۔
- ۸. حمید الله، محمد، داکٹر، سیاسی و ثیقه جات از عہدِ نبوی تابه خلافت راشده، متر جم: ابو یکی امام خان نوشهر وی، مجلس ترقی ادب،
   لا ہور، ۲۰۰۵ء۔
  - 9. حميد الله، محمد، دُا كثر، مجموعة الوثائق السياسية ، الطبعه السادسه ، دار النفائس، بيروت ، ٧٠٠ اه / ١٩٨٧ء ـ
- ا. الحميرى، ابو محمد عبد الملك بن مشام، (م ٣١٣ هه)، السيرة النبوية لا بن هشام، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى الحلبي وأولاده، مصر، ١٩٥٥ -
  - ۱۱. ابن خلدون (م۸۰۸ عبد الرحمٰن (علامه)، تاریخ ابن خلدون، ، دار الاشاعت اردوبازار، کراچی، سن-
  - ۱۲. د ہلوی، عبدالحق، محدث، مدارج النبوت، مترجم :سیدغلام معین الدین نعیمی، مکتبه اعلیٰ حضرت، لاہور، ۱۲ ۲ ء۔
  - ۱۳. دیار بکری (م۹۲۲ه)، حسین بن محمه، قاضی، تاریخ الخمیس فی احوال انفس نفیس،موئسسه شعبان، بیروت، سان ـ
    - ۱۹٪ رضوی(م ۸۷۹ء)،سید محبوب، مکتوبات نبوی منگانتینم ایر بنجم، یونایکنٹه آرٹ پر نشر ز،لا ہور، ۰ ۰ ۲۰ ء
      - ادر قانی، محد بن عبدالباقی، شرح مواهب اللدنیه، مطبع از هریه، مصر، سن-
      - الزهري (م ۲۳ هه)، ابوعبد الله محمد بن سعد ، الطبقات الكبرى، دار صادر ، بيروت ، س ن ـ
    - ان ہری (م ۲۳۰ه)، محمد بن سعد، طبقات الکبری، متر جم: علامه عبدالله العمادی، نفیس اکیڈیمی، کراچی، سن۔
  - ۱۸. تسهیلی،ابوالقاسم عبدالرحمٰن،شرحسیرت ابنِ مشام (ترجمه:الروض الانف)،ضیاءالقر آن پبلی کیشنز،لامور،۵۰۰۰ء۔
    - اب سیوباروی، حفظ الرحمٰن، بلاغ مبین مکاتیب سید المرسلین، امجد اکید می، لا مهور، سن ۔

- ۰۲. الطبری (م اسه)، ابو جعفر محمد بن جریر، تاریخ الامم والملوک (تاریخ الطبری)، دار التراث، بیروت، ۸۷ساهه
  - ٢١. العسقلاني،احمد بن على (ابن حجر)،الاصابه في تمييز الصحابه، دار الحيل، بيروت،١٣١٢هـ.
- ۲۲. العسقلانی، احمد بن علی (ابن حجر)، الاصابه فی تمییز الصحابه، مترجم: محمد عارف شهز اد علوی، مکتبه رحمانیه، لا هور، س ن ـ
  - ۲۳. العینی، بدر الدین محمود (م ۸۵۵هه)عمدة القاری شرح صیح البخاری، دار احیاءالتراث العربی، بیروت، سن-
    - ۲۴. فضل الرحمٰن،سير، خطوط ہادئ اعظم مُنَّالِيَّةُ ، زوار اکیڈ می پبلیکیشنز، کر اچی، ۱۹۹۵ء۔
- ۲۵. قادری، محمد انس رضا، اسلام اور عصر حاضر کے مذاہب کا تعارف و تقابلی جائزہ، مکتبہ اشاعة الاسلام، لاہور، ۱۷-۲-
  - ۲۲. ابن کثیر، أبوالفداء إساعيل بن عمر (م ۷۷۷ه)،البداية والنهاية، دار إحياءالتراث العربي، بيروت، ۸ ۱۶۰هـ
    - ۲۷. المتقى،علاءالدين على،الهندى، كنزالعمال في سنن الا قوال،مؤسسة الرسالة، بيروت، ۴۰،۵ هـ.
      - ۲۸. محمد یونس،ر سول الله مَنَا عَلَيْهُمْ كاسفارتی نظام، دار الفرقان،راولینڈی،۱۹۹۲ء۔
  - ۲۹. منصور بوري، محمد سليمان، قاضي (م ۱۳۴۹ه / ۱۹۳۰ه)، رحمة اللعالمين، اعتقاد پيشنگ باؤس، د بلي، ۱۹۸۰-
    - ۰۳. البلاغ (ماهنامه)، جامع دارالعلوم، كراچي، جلد ۲۰، شاره ۹، مني ۱۹۲۸ و -
    - اس. ۱۳۲-۱۳۰۹/نجاشی/https://ur.wikipedia.org/wiki
      - https://ur.wikipedia.org/wiki/رقل/۲۰۲۱-۰۹-۲۳

# لا موری احمدی تراجم و تفاسیر قرآن: ایک تنقیدی جائزه

Aḥmadīs (Lahore Faction) on Translating and Interpreting the Qur'ān:
A Critical Analysis

☆ Prof. Dr Sultan Shah

☆☆ Dr Hafiz Khurshid Aḥmad Qadri

#### **ABSTRACT**

The Holy Qur'an has been rendered into English by a number of Aḥmadī or Qādiānī translators and commentators who believe in Mirza Ghulam Aḥmad Qādiānī as the Promised Messiah and awaited Mahdī. In the Subcontinent, the foremost Ahmadī translation was done by Dr. Abdul Hakim Khan in 1905 but he abandoned Qādiānism soon after publication of this work. After the death of the Mirza Qadianī and his first khalifa Maulawi Nuruddin the Aḥmadīya community got split in two factions: Qādiān Party led by Mirza Qādiānī's son Bashiruddin Mahmud Ahmad and Lahore Party led by Maulvi Muhammad 'Ali. Both factions undertook translation of the Holy Qur'an and wrote exegeses on it. Maulvī Muḥammad 'Alī, the head of Lahore faction, published his translation and commentary in 1917. Another Qadianī translator and commentator was Dr Khadim Rahmanī Nurī who put the explanatory words and sentences in brackets within the translation avoiding footnotes or exegetical comments. 'Alī and Nurī are only two Lahorī Ahmadis who have published complete renderings of the Holy Qur'an in English language. Some incomplete works were published by Khwaja Kamāl-ud-Din and Ch. Moḥammad Manzoor Ilahi. Dr. Bashārat Ahmad's Urdu translation and commentary on Part (juz) 27 and 30 of the Holy Qur'ān was retranslated into English. This paper presents a critical study of renderings of some verses which Lahorī Ahmadis misinterpret to prove their particular beliefs. Along with that it is recommended that the orthodox Muslim scholars should produce new literature to highlight the Finality of Prophethood.

**Keywords:** The Holy Qur'ān, Translations, Commentaries, Messiah, Mahdī, Exegesis, Qādiānī, Ahmadī,

احمدی جماعت کا بانی مر زاغلام احمد قادیانی ۱۸۳۹ء میں بھارتی پنجاب کے گاؤں قادیان میں پیدا ہوا۔اس نے عربی اور علوم اسلامیہ کی کچھ تعلیم حاصل کی اور سیالکوٹ میں انگریز حکومت کے دفتر میں چار سال تک بطور کلرک نوکری

<sup>☆</sup> Dean Faculty of Languages, Islamic and Oriental Learning

<sup>☆☆</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Studies, GC. University, Lahore

کرتا رہا۔ اس نے اسلام سے متعلق کچھ تحریروں اور دوسرے مذاہب کے رہنماؤں کے ساتھ مناظروں کے ذریعے شہرت حاصل کی۔ جلد ہی اس نے کفریہ نظریات اپنا لیے اور ۱۸۹۱ء میں اعلان کیا کہ وہ مسیح موعود اور مہدی معہود ہے ۔ اگر چہ اس کے پیروکار تسلیم نہیں کرتے لیکن اس نے سال ۱۹۰۰ء کے نصف آخریا ۱۹۰۱ء کے نصف اول میں نبوت کا دعویٰ کیا۔ مرزا غلام احمد ۲۲مئی ۱۹۰۸ء کو لاہور میں فوت ہوا اور اسے قادیان میں دفن کیا گیا۔ اسے اپنی زندگی میں بہت سے جسمانی اور ذہنی عوارض لاحق رہے۔ اس کے اپنے بیان کے مطابق وہ دائمی "ذیا بیلس" اور " دوران سر " کے امراض میں مبتلا تھا۔ وہ اکثر فریب خیال اور اوہام کا بھی شکار رہا۔ اس دور کے معروف علمائے کرام نے مرزا قادیانی کو ایک مرزا قادیانی کے ساتھ مرزا قادیانی کے ساتھ مرزا قادیانی کو ایک مرزد کے موروف علمائے کرام نے مرزا قادیانی کے ایک مرزد کے مرزا قادیانی کو ایک مرزد کے مرزا قادیانی کو ایک مرزد کے مرزا قادیان کا دور کے معروف علمائے کرام نے مرزا قادیانی کے دوران مرزد کے مرزا قادیانی کے دوران کی مرزا قادیانی کے دوران کے دوران کے دوران کی مرزد کے مرزا کا دوران کی کے دوران کی دوران کی دوران کی دوران کے دوران کی دوران کی دوران کے دوران کی دوران کی دوران کے دوران کے دوران کی دوران کی دوران کے دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کیا کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کے دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کو دوران کو دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کو دوران کی دوران کی دوران کیا کی دوران کو دوران کی دوران کی دوران کی دوران کی دوران کو دوران کو دوران کی دوران کی

مجد دین کے لیے پیغیبرانہ خواص کے دعوے کی وجہ سے اس کا دعویٰء مجد دیت بھی اسے روایت سے انحراف کا مجرم قرار دینے کے لیے کافی ہے۔مر زا قادیانی نے بہت سی کتب تحریر کیں جن میں اس نے اپنے باطل دعاوی کو ثابت کرنے کی خاطر قرآنی آیات اور احادیث مبار کہ کی من مانی تعبیر کرنے کی کوشش کی۔

مر زاغلام احمد کے پیر وکاروں کو احمدی یا قادیانی کہا جاتا ہے۔ مر زاکی وفات کے بعد احمدی جماعت کی قیادت کئیم نورالدین جمیروی (۱۸۸۱–۱۹۱۸ء) نے سنجالی۔ مر زاکے خلیفہ اول نے آئکھیں بند کیس تواحمدی جماعت دو گروہوں میں تقسیم ہو گئے۔ قادیانی فرقے کی قیادت مر زاکے بیٹے مر زا بشیر الدین محمود احمد (۱۸۸۹–۱۹۹۵ء) جبکہ لاہوری فرقے کی قیادت مولوی محمہ علی (۱۹۵۱–۱۸۷۴ء) نے سنجالی۔ دونوں احمدی فرقوں کے سربراہوں نے اردو زبان میں قرآئی تفاہیر پر کام کیا۔ مر زا بشیر الدین محمود احمد نے "تفییر صغیر" اور "تغییر کبیر" جبکہ مولوی محمہ علی نے "بیان القرآن" کے زیرِ عنوان تفاہیر قرآن شائع کیں۔ احمدی جماعت کے بانی غلام احمد قادیانی نے قرآن کریم کی کوئی تفییر کبی زبان میں بئر دِ قلم نہیں کی البتہ اس نے اپنی تحریروں میں بہت می آیات قرآنی کی ۔ اپنے انداز میں بہت می آیات قرآنی کی ۔ اپنے انداز میں بہت می آبات کی طرف اشارہ کرناموزوں ہو گا کہ قادیانی جماعت نے تقسیم ہند کے بعد قادیان (بھارت) میں سے اپنا مرکز پاکستان کی حکومت نے ۱۳ میں نشق کر لیا۔ اسلامی جمہوریہ پاکستان کی حکومت نے ۱۳ میں اس جا عنہ میں اپنے مذہ ہوریہ کی جمہوریہ پاکستان کی حکومت نے ۱۳ میں اس جا عنہ نا میں بہت کی دونوں فرقوں کو دائرہ اسلام سے خارج قرار دے دیا۔ زیادہ تر ابتدائی احمدی اعلی تعلیم یافتہ تھے۔ ان میں اپنے مذہب کی جاعت کے دونوں فرقوں کو دائرہ اسلام سے خارج قرار دے دیا۔ زیادہ تر ابتدائی احمدی اعلی تعلیم یافتہ تھے۔ ان میں اپنے مذہب کی تحری کے لئے لازی خیال کرتے تھے۔ ان کے اسکالرز نے قرآن کریم کے انگریزی تراجم کو دمغرب میں اپنے مذہب کی تو تقطم کو کو شیطانمیں۔

## قرآن مجید کے احمدی ترجمہ یا تفسیر کو کیسے پہچانا جائے؟

احمدی متر جمین نے قر آن مجید کا انگریزی اور دیگر زبانوں میں اس طرح ترجمہ کرنے کی کوشش کی کہ وہ اپنے مخصوص عقائد کو اس کے متن سے ثابت کریں۔اگر انہوں نے اپنے ترجے میں ایبانہیں کیا تو اپنی نیت کا اظہار حواشی میں کر دیا۔انہوں نے صحیفہ اسلامی کے لغوی معانی سے انحراف کیا ہے، خاص طور پر عیسیٰ علیہ السلام یا ختم نبوت سے متعلق آیات کے ترجے اور تفییر میں ان کا انحراف نمایاں ہے۔اس لیے یہ بات بہت اہمیت کی حامل ہے کہ ایک ایبا معیار بنایا حبائے جس کے ذریعے کسی احمدی کے ترجے یا تفییر کو پہچانا جاسکے۔

احمدى مترجمين يامفسرين عام طور پر سورة آل عمران كى اس آيت كے ترجے ميں تصرف بے جاكرتے ہيں: ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الَّذِينَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيما كُنْتُمْ فِيهِ تَعْتَلِفُونَ ﴾ (1)

I shall cause یا آیت کے لفظ "مُتَوَفِّیكَ" کا ترجمہ: I shall take you back (میں تجھے واپس لے جاؤں گا) یا I shall دمیں تجھے اس آیت کے لفظ "مُتَوَفِّیكَ" کا ترجمہ) you to attain to your full term of life (میں تجھے امیا بناؤں گا کہ تم اپنادور حیات مکمل کرو)، کے بجائے cause you to die

انہوں نے سورۃ المائدہ کی ایک آیت کے ترجے میں بھی تصرف کی روایت کو بر قرار رکھا ہے: ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (٢)

اس آیت مبارکہ کے لفظ "تَوَفَّیتَنی" کا ترجمہ You took me back to yourself (تو مجھے واپس اپنے پاس لے گیا)، کے بجائے Thou didst cause me to die (تونے مجھے موت دی)، کیاہے۔

لفظ "تونیٰ" کا مادۃ "و۔ف- ی" ہے۔اس کا ماضی "و فی" ہے جس کا معنی "پورا کرنا" ہے۔"تو فیٰ" کا لفظی معنی " "موت" نہیں ہے بلکہ اس کا مفہوم اپنی ذات کو واپس نیندیا موت میں لے جانا ہے۔

<sup>(</sup>۱) آل عمران، ۳/۵۵

<sup>(</sup>۲) المائده، ۵/۱۱

حضرت عیسٰی علیہ السلام کے معاملے میں اللہ تعالی کی جناب میں واپس لے جانا۔

اسی طرح انہوں نے سورۃ النساء کی ایک آیت کے ترجے میں الحاقی الفاظ بڑھانے سے بھی گریز نہیں کیا، وَما قَتَلُوهُ وَما صَلَبُوهُ (٣) کا ترجمہ یوں کیا ہے: "انہوں نے اسے قتل نہیں کیا، نہ انہوں نے اسے صلیب پر موت دی بلکہ وہ صلیب کی موت سے نج کھلا"

اس ترجے کا آخری حصہ " بلکہ وہ صلیب کی موت سے پچ نکلا" کسی قر آنی لفظ کا ترجمہ نہیں بلکہ الحاقی الفاظ ہیں جو تحریف کے زمرے میں آتے ہیں۔

احمدی متر جمین سورۃ المؤمنون کی ایک آیہ مبارکہ سے اپنا من چاہا مطلب کیسے نکالتے ہیں، ملاحظہ ہو۔ ﴿وَآوَیْناهُما إِلَی رَبْوَةٍ ذَاتِ قَرادٍ وَمَعِینٍ ﴾ (۴) سے احمدی متر جمین یہ مفہوم نکالتے ہیں کہ حضرت عیسی ؓ نے اپنی مال کے ساتھ بہتے چشموں والی سطح مر تفع پر پناہ لی۔ احمدیوں کے نظر بے کے مطابق آپ کی وہاں وفات اور تدفین ہوئی اور آپ کی قبر مقبوضہ کشمیر کے دارالحکومت سری نگر میں ہے۔

لاہوری احمدیوں کے نظریے کے مطابق مرزا قادیانی ایک محدث تھا جو پنجبری سے ایک درجہ نیجے کا مقام ہے۔ اس کے باوجود وہ مانتے ہیں کہ مرزا پر وحی نازل ہوتی تھی۔ مرزا غلام قادیانی کی نبوت کے حوالے سے دونوں گروہوں میں کچھ اختلاف ہے لیکن مرزا کے مجد د ہونے پر ان کے درمیان کامل اتفاق پایا جاتا ہے۔ زیادہ تر احمدی متر جمین قرآن نجید کی پچھ سور توں کے آغاز میں آنے متر جمین قرآن نجید کی پچھ سور توں کے آغاز میں آنے والے حروف مقطعات کو پچھ خاص عربی الفاظ کے محقفات کے طور پر لیا ہے اور انہوں نے ان مفروضہ الفاظ کا ترجمہ بھی کھا ہے۔ اپنے قادیانی ہم ند ہوں کی طرح احمدی بھی متن قرآن مجید میں کسی نئے کے قائل نہیں ہیں۔ اے قرآن مجید: عربی متن، مولوی مجمد علی کا انگریزی ترجمہ و تفسیر

(The Holy Qur'an Containing the 'Arabic Text with English Translation and Commentary by Maulvi Muhammad 'Ali)

احدیوں کے لاہوری فرقے کے امیر مولوی محمد علی نے قر آن کریم کا انگریزی ترجمہ و تفییر ۱۹۱۲ء میں مکمل کر لیا جو پہلی مرتبہ ۱۹۱۷ء میں شائع ہوا۔اس کی دوسری طباعت ۱۹۲۰ء میں سامنے آئی جسے احمدیہ انجمن اشاعت اسلام

(m) النساء، ١٥٤: ١٥٥

<sup>(</sup>۴) المومنون، ۵۰:۲۳

لاہور نے شائع کیا۔ قرآن تھیم کا احمدی نقطہ کظر سے لکھا جانے والا یہ معروف ترین ترجمہ ء قرآن ہے۔ محمد مارماڈیوک پکھتال (۱۸۷۵–۱۹۳۱ء) اور عبداللہ یوسف علی (۱۸۷۲–۱۹۵۳ء) کے تراجم کی اشاعت سے پہلے مولوی محمد علی کا انگریزی ترجمہ ء قرآن بہت پڑھا جاتا تھا۔ مولوی محمد علی ، احمد یہ جماعت کے بانی کے ساتھ اپنے تعلق کا اظہار ان الفاظ میں کرتا ہے:"میرے اس کام میں جو کچھ بھی اچھا ہے اس کی وجہ موجو دہ دور کے عظیم ترین نہ ہبی رہنما مرزا غلام احمد قادیانی کا روحانی اثر ہے۔ میں نے اس چشمہ علم سے جی بھر کر بیا جسے اس عظیم مصلح مصلح موجو دہ صدی کے مجد داور احمد یہ جماعت کے بانی سے نے رواں کیا۔"

﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَما قَتَلُوهُ وَما صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ اللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ اللَّهِ عَلْمٍ إِلاَّ اتِّباعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِيناً ۞ بَلْ وَإِنَّ اللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكِيمًا ﴾ (۵)

"اور ان کے بیہ کہنے کی وجہ سے کہ ہم نے مسیح عیلی ابن مریم اللہ کے رسول کو قتل کر دیااور انھوں نے نہ اسے قتل کیااور نہ اسے صلیب پر مارا مگر وہ ان کے لیے اس جیسا بنادیا گیااور بے شک وہ لوگ جضوں نے اس کے متعلق اختلاف کیااس بارے میں شک میں ہیں ان کو اس کا کچھ علم نہیں صرف گمان کے پیچھے چلتے ہیں اور انہوں نے اس کو تقینی طور پر قتل نہیں کیا بلکہ اللہ نے اسے اپنا قرب عطاکیا اور اللہ غالب حکمت والا ہے۔ "(۱)

مولوی محمد علی نے درج بالا آیات کا غلط ترجمہ اور بے جا تفسیر کی ہے۔اس کے مطابق یہو دی اور عیسائی دونوں صلیب پر عیسٰی کی وفات کے لازمی طور پر قائل ہیں۔ جبکہ قرآن عظیم کے مطابق انہیں اس واقعے کا حقیقی علم نہیں تھا۔ یہودی عیسٰی کے دعوئے مسحیت کو استثنا کے اس بیان کی بنیاد پر رو کرتے ہیں: "جسے پھانسی دی جاتی ہے وہ خدا کی طرف سے ملعون ہے "(2)

ان کا عقیدہ یہ ہے کہ کیونکہ عیسیٰ صلیب پر جان سے گئے اس لیے وہ ملعون ہیں۔اور وہ جو خدا کی طرف سے ملعون ہو وہ نبی نہیں ہو سکتا۔ایک بالکل مختلف سلسلہء دلائل کی پیروی کرتے ہوئے ایک عیسائی یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ

<sup>(</sup>۵) النساء، ۲:۷۵۱،۵۵۱

<sup>(</sup>۲) محمه على، حضرت،مولانا، (۱۹۸۰ء)، بيان القر آن،لا بور: احمدية انجمن اشاعت اسلام. طبع ۴۲، جلدا، ص 3

<sup>(</sup>۷)اشتنا، ۲۰:۲۲

وفاتِ عیسیٰ صلیب پر ہوئی اور وہ ملعون تھے۔اس نے استثنا ۲۳:۲۱ کے بیان کو پچ جان کر قبول کرلیا۔لیکن وہ کہتا ہے کہ جب تک مسیح ملعون ہے وہ اپنے ہیر و کاروں کے گناہوں کو نہیں دھو سکتا۔ جیسا کہ گلتیوں میں ہے: "مسیح جو ہمارے لیے لعنتی بنااس نے ہمیں مول لے کر شریعت کی لعنت سے چھڑایا کیونکہ لکھاہے کہ جو کوئی لکڑی پرلٹکایا گیاوہ لعنتی ہے۔"(۸)

اس طرح یہودیوں اور عیسائیوں دونوں کے عقائد کا بنیادی اصول یہ ہے کہ مسیح کی وفات صلیب پر ہوئی۔اس آیت کا معنی بالکل واضح ہے بینی دوسرے الفاظ میں ، ہریہودی اور عیسائی \_\_\_\_ اس حقیقت کے باوجود کہ کوئی یقینی علم بالکل نہیں رکھتا \_\_\_\_ اپنی موت سے پہلے اس عقیدے پر ایمان لانا ضروری سمجھتا ہے کہ مسیح کی موت صلیب پر ہوئی۔

مذکورہ بالا آیات میں قرآن کریم واضح طور پر نثان دہی کرتا ہے کہ" وَ ما قَتَلُوهُ وَ ما صَلَبُوهُ" نہ تو انہوں نے آپ کو قتل کیااور نہ ہی آپ کو صلیب دی۔ زیر بحث آیات کے حوالے سے مولوی محمد علی کا ترجمہ اور تفسیر مکمل طور پر غلط ہے۔ حضرت عیسی سے متعلق بین ناور خیال کہ" اگرچہ وہ صلیب دیے گئے لیکن قدرتی موت مرے" مرزا علام احمد قادیانی کی اختراع ہے۔ بعد ازاں اس کے پیروکاروں نے مرزا کے اس بیان کی وضاحتیں کیں۔ سورۃ المائدہ کی درج ذیل آیت کا ترجمہ بھی قابل توجہ ہے:

﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (٩)

"میں نے ان سے پچھ نہیں کہا مگر وہی جس کا تونے مجھے حکم دیا، کہ اللہ کی عبادت کروجو میر ارب اور تمہارارب ہے،اور میں ان پر گواہ تھاجب تک میں ان میں تھا، پھر جب تونے مجھے وفات دے دی تو تو ہی ان پر نگہبان تھااور تو ہر چیز پر گواہ ہے "(۱۰)

سورة آل عمران كى ايك آيت كاترجمه يول ب: ﴿إِذ قالَ اللَّهُ يا عيسىٰ إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرافِعُكَ إِلَيَّ ﴾ (١١)

<sup>(</sup>۸) گلتیوں، ۳:۳۱

<sup>(</sup>٩) المائده، ١١٤:١١١

<sup>(</sup>۱۰) بيان القرآن، ص٥٢

<sup>(</sup>۱۱) آل عمران ۵۵:۳۵،

"جب الله نے کہا، اے عیسیٰ میں تجھے وفات دینے والا ہوں اور تجھے اپنی طرف بلند کرنے والا ہوں "(١٢)

سورة المؤمنون كى ايك آيت اور اس كاتر جمه اس طرح ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً وَآوَيْناهُما إِلَى رَبْوَةٍ ذاتِ قَرارٍ وَمَعِينِ ﴾ (١٣)

"اور ہم نے ابن مریم اور اس کی مال کو ایک نشان بنایا ہے اور ان دونوں کو ایک بلند جگہ پر پناہ دی جو ہموار اور چشموں والی تھی۔" (۱۴)

زیر میں حاشیہ میں مولوی حمد علی نے آیت مبار کہ کی غلط تغییر ان الفاظ میں کی ہے:"اس آیہ مبار کہ میں مذکور جہال کہ ہو ایک بلند جگہ ہے اور 'قرار 'کا مطلب زیر کاشت اور الی جگہ ہے جہال سے جواب سے بہت بحث رہی ہے۔ اربوہ ایک بلند جگہ ہے اور 'قرار 'کا مطلب زیر کاشت اور الی جگہ ہے جہال سے راب شدہ نشیں زمین ہو ۔یروشلم، مھر، فلسطین یا دمشق جیسے کھی نام لیے جاتے ہیں لیکن یہ وہ جگہیں نہیں ہیں ہو آیت کا مفہوم ہیں لیکن وادئ کشمیر اس کا درست جو اب ہو سکتا ہے ۔ بنی اسر ائیل کے لاپتہ ہو جانے والے ۱۰ قبائل کے ایک حصل کا شمیر آنا مصد قد ہے ۔ جہاں بڑی تعداد میں قصبوں اور دیباتوں کے نام فلطین کے قصبوں اور دیباتوں کے نام فلا حقبی سے اس مقبوضہ کشمیر کے دارا ککو مت سری نگر کے محلہ خان یار میں نبی صاحب، عیسیٰ صاحب یا، یوز آصف نبی کا مقبرہ اس حکایت کو ایک اضافی ولیل فراہم کر تا ہے ۔ پھر یہ حقیقت کہ سورہ مبار کہ کا موضوع انبیاء اور ان کے چیر وکاروں کی اس حکایت کو ایک اضافی ولیل فراہم کر تا ہے ۔ پھر یہ حقیقت کہ سورہ مبار کہ کا موضوع انبیاء اور ان کے چیر وکاروں کی مسلوب نبی عبال منازہ بھی ملتا ہے ۔ اس سے عیسیٰ کے مصلوب کیے جانے کے واقع کے بعد پر اس ار از انداز میں منظر سے غائب ہو جانے کا اشارہ بھی ملتا ہے ۔ جیسا کہ سورۃ النہاء کی آیت کہ المیں بتایا گیا ہے کہ "و مما قَدَلُوہُ وَ مان منظر سے غائب ہو جانے کا اشارہ بھی مات رہنمائی کرتی ہے کہ و شنوں کے ہاتھوں سے نجات پانے کے بعد آپ کو ویہ حقیقت بھی مضبوط بناتی ہے کہ کشمیر میں ایک مقبرہ ہے جو تمام شہاد توں کے مطابق عیسیٰ کا مقبرہ ہے ۔ مطابق تبم اس نتیج پر چینچ ہیں کہ اس آیہ مبار کہ میں جو تمام شہاد توں کے مطابق عیسیٰ کا مقبرہ ہے ۔ کہ مطابق تبم اس نتیج پر چینچ ہیں کہ اس آیہ مبار کہ میں جب مو تمام شہاد توں کے مطابق عیسیٰ کا مقبرہ ہے ۔ کے مطابق تبم اس نتیج پر چینچ ہیں کہ اس آیہ مبار کہ میں جب مو تمام شہاد توں کے مطابق عیسیٰ کا مقبرہ ہے ۔ کے مطابق تبم اس نتیج پر چینچ ہیں کہ اس آیہ مبار کہ میں جب مو تمام شہرہ ہو۔ جو تمام شہرہ کہ دکر ہے ، وہ تشمیرہ ہے۔

سورة الاحزاب كى اس آيت كاترجمه بھى تحريفِ معنى كى ايك مثال ہے:

(۱۲) بیان القر آن، ۲۲۴-۲۲۲

<sup>(</sup>١١١ المؤمنون، ٢٣:٥٥

<sup>(</sup>۱۴) بيان القرآن، ص۹۴۴

﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبا أَحَدٍ مِنْ رِجالِكُمْ وَلكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا ﴾ (١٥)

جنوری-جون 2021ء

" محمد تمہارے مر دوں میں ہے کسی کے باپ نہیں، لیکن اللہ کے رسول ہیں اور نبیوں کے ختم کرنے والے ہیں اور اللہ تعالیٰ ہر چیز کاجاننے والاہے "۔(۱۲)

مولوی محمہ علی کے مطابق لفظ خاتم کا مطلب ہے "مہر" کسی چیز کا آخریا آخری حصہ یہ دوسر ہے معانی لفظ خاتم کے حوالے سے بنیادی اہمیت کے حامل ہیں۔ اگر چہ نبی کریم مسلمہ طور پر آخری نبی ہیں حتی کہ تاریخ سے بھی یہی معلوم ہو تا ہے کہ آپ کے بعد دنیا میں کوئی نبی مبعوث نہیں ہوا، اس کے باوجود قرآن حکیم نے لفظ خاتم (ت پر زبر کے ساتھ) استعال کیا ہے (ت کی زیر کے ساتھ) خاتم نہیں۔ صرف حتمیت کے بجائے "نبیوں کی مہر" کے معنی کی ایک الگ اہمیت ہے۔ در حقیقت اس کا اشارہ نبوت کی تعمیل اور حتمیت کی طرف ہے۔ اس میں پیرو کاروں کے لیے نبوت کی بر کتیں جاری رہتی ہیں۔

آپ سَکُانِیْکُمُ انبیاء کی مہر ہیں کیونکہ آپ کے ذریعے نبوت کا مقصد انسانیت کی رہنمائی کے لیے رضائے الہی کا اظہار ایک کامل قانون میں قرآن کریم کے نزول کی صورت میں حتی طور پر ثابت ہوا۔ آپ انبیاء کی مہر ہیں کیونکہ پھے خاص نعتیں جو انبیاء کو عطا کی گئیں وہ ہمیشہ کے لیے آپ کے امتیوں کے لیے جاری رہیں گی۔ پغیبری کا رتبہ یا تو صرف انسانیت کو ایک قانون دینے کے لیے یا موجو دہ قانون کے نقص کو دور کرنے کے لیے عادوری تھا۔ کیونکہ ابتدائی انسانی کے لیے قانون کے نقط و شوں کو نمایاں کرنے کی خاطر انسانوں کی رہنمائی کے لیے ضروری تھا۔ کیونکہ ابتدائی انسانی معاشرے کے حالات ایک ایسے مکمل قانون کو وجود میں آنے کی اجازت نہیں دیتے تھے جو مختلف نسلوں اور مختلف مقامت کی ضروریات کے مطابق ہو۔ اس لیے انبیاء کا سلسلہ جاری رہا۔ لیکن نبی کے ذریعے ایک بے عیب قانون دیا گیا جو مقامت کی ضروریات کے مطابق ہو۔ اس کے خانف حفاظت کو مقامت کی مرید ضروریات کے کئی تھا۔ اور اس قانون کی تمام رخنہ اندازیوں کے خلاف حفاظت کو والی خدائی عنایات کی امت سلمہ کے چنیدہ رجال کے لیے انکار کر دیا جائے۔ لوگوں کو ایک نئے قانون کی بالکل ضرورت نہیں جہ کہ اس کے منتخب بندوں پر ہونے نہیں ہے کہ اس کے منتخب بندوں پر ہونے نہیں ہو ایک خالی عنایات کا امت مسلمہ کے چنیدہ رجال کے لیے انکار کر دیا جائے۔ لوگوں کو ایک نئے قانون کی بالکل ضرورت نہیں ہو دیت نہیں اس بات سے انکار ممکن نہیں کہ انہیں خدائی عنایات تو ہمیشہ درکار ہیں۔ اللہ تعالی کی عنایات کا انقطء عروج وہے لیکن اس بات سے انکار ممکن نہیں کہ انہیں خدائی عنایات تو ہمیشہ درکار ہیں۔ اللہ تعالی کی عنایات کا انقطء عروج الہام والقاء ہے۔ اسلام اس بات کی تائید کرتا ہے کہ فرشتہ

(١٥) الاحزاب٣٣:٠٦

<sup>(</sup>١٦) بيان القرآن ، ١١٠٣

رب العزت کے پیندیدہ بندوں سے ماضی کی طرح اب بھی بات کرتا ہے۔ اس بیان کی تصدیق نبی کریم کے اس فرمان سے ہوتی ہے: "نبوت میں سے مبشرات یعنی اچھی خبروں کے علاوہ کچھ باقی نہیں ہے "جب بیہ سوال کیا گیا کہ مبشرات سے کوار ہے کیا مراد ہے؟ تو آپ نے فرمایا "سچے خواب " ایک اور حدیث کے مطابق آپ نے فرمایا: " ایک بندہء مومن کاخواب نبوت کے کہ مورک کا نبوت کے کہ مورک کا نبوت کے برابر ہے۔۔۔ نبوت کا سلسلہ ختم ہو چکا لیکن اس کی ایک برکت باقی ہے اور یہ امت مسلمہ میں ہمیشہ باقی رہے گی۔

قادیانی گروہ کے متر جمین و مفسرین قرآن کریم جیسے کہ مولوی شیر علی (۱۸۷۵–۱۹۳۷ء)، ملک غلام فرید (۱۸۹۷–۱۹۴۷ء) اور دیگر نے زیرِ بحث آیه ٔ مبار کہ کا اس طرح غلط ترجمہ اور تفسیر کی کہ مرزا قادیانی کی حجموثی نبوت کے لیے گنجائش نکل آئے۔سورۃ النورکی درج ذیل آیت کا ترجمہ ملاحظہ ہو:

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَمُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْناً اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ اللَّذِينَ ارْتَضَى لَمُمْ وَلَيْبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْعًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذلِكَ فَأُولئِكَ هُمُ الْفاسِقُونَ ﴿ ١٤ )

"اللہ نے تم میں سے ان لوگوں کے ساتھ جو ایمان لائے اور اچھے عمل کرتے ہیں وعدہ کیا ہے کہ وہ انہیں زمین میں خلیفہ بنائے گا، جیسا انہیں خلیفہ بنایا جو ان سے پہلے تھے اور وہ ان کے لیے ان کے دین کو جو اس نے ان کے لیے ان کے دین کو جو اس نے ان کے لیے ان کے خوف کے بعد بدل کر امن (کی حالت) کر دے گاوہ میر می عبادت کریں گے ،میر ہے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں گے اور جو کوئی اس کے بعد کفر کرے تو وہی نافرمان ہیں۔ "(۱۸)

مولوی محمد علی نے مرزا قادیانی کے جھوٹے دعوے کو ثابت کرنے کے لیے اس آیت کی خود ساختہ تفسیر ان الفاظ میں کی:" یہ آیت نہ صرف مملکتِ اسلامیہ کے قیام بلکہ اس کی جھی پیش گوئی ہے۔ اس طرح نبی کریم مُنگالِیْکِیْمُ کی جھی پیش گوئی ہے۔ اس طرح نبی کریم مُنگالِیْکِیْمُ کے خلفاء آتے رہیں گے اورامت مسلمہ زمین پر ایک حاکم قوم ہو گی۔۔۔ اگر چہ اس آیت میں مذکور وعدہ واضح طور پر سلطنتِ اسلامیہ کے قیام اور امتِ مسلمہ کو موعودہ خطہ مقدسہ کے حوالے سے بنی اسرائیل کا خلیفہ بنایا گیا ہے۔اس

(١٧)النور، ٤٥:٢٣

<sup>(</sup>۱۸) بيان القر آن، ص٧٥

آیت میں مسلمانوں میں مجد دین کے آنے کے خدائی وعدے کی طرف اسی طرح اشارہ بھی ملتاہے جیسے بنی اسر ائیل میں انبیاء مبعوث کیے جاتے تھے۔اسی طرح کا ایک واضح وعدہ نبی کریم مُلَّالِثَیْرُ کے ایک ارشاد میں ہے:

"یقیناً اللہ تعالی ان لو گوں (مسلمانوں) میں ہر صدی کے شروع میں ایک ایبافر د بھیجے گاجو ان کے لیے ان کے دین کی تحدید کریے گا"

اس آیت میں مذکور وعدہ نہ صرف رسول کریم مَلَّالتَّائِمُ کے شخصی خلفاء سے متعلق ہے بلکہ اس سے آیا کے روحانی خلفاء یعنی مجد دین بھی مراد ہیں ۔ بنی اسرائیل کی تمثیل ، جس کا اس آیت میں ذکر ہے ، اسی طرح مسلمانوں میں ا یک مسے کے ظہور کی طرف اشارہ کرتی ہے جس طرح بنی اسرائیل میں ایک مسے ظاہر ہوا تھا۔ یہی وہ آپی مبار کہ ہے جس کی بنیادیر بانی احمد یہ جماعت آنجہانی مر زاغلام احمد قادیانی نے اپنادعویٰ پیش کیا۔اس نے چود ہویں صدی ہجری کے مجد د اور مسیح ہونے کا دعوی کیا، جس کے ظہور سے متعلق بہت پہلے بتادیا گیا تھا۔

محمد علی کی مذکورہ بالا تفسیر واضح طور پر زور زبر دستی ہے کی جانے والی یامصنوعی تفسیر معلوم ہو رہی ہے۔ آ بیہُ مبار کہ تو ان سیجے اہل ایمان کی بات کرر ہی ہے جو نیک اعمال کرتے ہیں کہ انہیں زمین پر حکمر انی عطا کی جائے گی۔ بیہ آیت م زا قادیانی اور اس کے پیرو کاروں پر منطبق نہیں ہو تی۔احمدیت کے ظہور کے دن سے اب تک نہ تو وہ ، نہ اس کے پیرو کار ، دنیا کے کسی خطے میں حکمر ان بن سکے ہیں۔مولوی محمد علی نے حروف مقطعات کے خود ساختہ معانی یوں ذکر کے ہیں:

| محمد علی لاہوری کے خو د ساختہ معانی                  | سورت كانمبر     | حروف مقطعات |
|------------------------------------------------------|-----------------|-------------|
| میں الله کامل علم رکھنے والا ہوں <sup>(۱۹)</sup>     | YamaY9am+amlamY | الْمٌ       |
| میں الله دیکھیا ہوں (۲۰)                             | 1+211217219210  | الْرٰ       |
| میں اللہ بہت جاننے والا ، بہترین فیصلہ کرنے والا ہوں | 4               | الْمُّص     |
| میں اللّٰد خوب جانتااور دیکھتاہوں <sup>(۲۲)</sup>    | 18"             | الْمَّرٰ    |

<sup>(</sup>١٩) بيان القرآن، ص 8

<sup>(</sup>۲۰)الضاً، ص١١٧

<sup>(</sup>۲۱) الينياً، ص ٥٠١

<sup>(</sup>۲۲)الضاً، ص۲۰۷

| کافی، ہادی، بر کت والا، عالم ، صادق (خد ا) (۲۳)                 | 19                     | كْہلِيْغْصَ |
|-----------------------------------------------------------------|------------------------|-------------|
| اے مر د (کامل) (۲۳)                                             | ۲٠                     | طہ          |
| طورِ سیناپر موسیٰ(کی وحی پر غور کر و) <sup>(۲۵)</sup>           | <b>۲</b> 4, <b>7</b> A | طُسْمٌ      |
| طورِ سینا(کی و حی پر غور کر و) <sup>(۲۱)</sup>                  | ۲۷                     | طس          |
| اے انسانِ (کامل) (۲۷)                                           | ٣٩                     | یس          |
| الله تعالیٰ صادق ہے بزر گی دینے والا <sup>(۲۸)</sup>            | ٣٨                     | ص           |
| (الله تعالیٰ) بے انتہار حم والا ہے                              | r.an.m.m.n             | حمّ         |
| (الله تعالیٰ) بے انتہا(رحم والا، جاننے والا، سننے والا) قادر ہے | ۴۲                     | حم عَسْق    |
| (الله تعالی سب باتوں پر) قادر ہے                                | ۵٠                     | ق           |
| روات (گواہ ہے)(۳۲)                                              | YA                     | ڹٚ          |

مولوی محمد علی نے قرآن کریم کا اردو میں ترجمہ کیا اور تین جلدوں میں "بیان القرآن" کے نام سے ایک مفصل تفسیر لکھی۔اس میں اس نے احمدی عقائد ، جیسے کہ عیسی کو صلیب دیا جانالیکن صلیب پر ان کی موت واقع نہ

<sup>(</sup>۲۳)ایضاً، ۱۳۹

<sup>(</sup>۲۴) بیان القر آن، ص۱۷۸

<sup>(</sup>٢٥) اليضاً، ص٩٩٦

<sup>(</sup>۲۷)اليناً، ص۱۰۱

<sup>(</sup>۲۷)الضاً، ص۱۱۳۵

<sup>(</sup>۲۸)ایضاً، ص۱۱۲۵

<sup>(</sup>۲۹) بيان القرآن، ص١١٩٣

<sup>(</sup>۳۰) ایضاً، ص۱۲۱۸

<sup>(</sup>۳۱) بيان القرآن ، ص1292

<sup>(</sup>۳۲) اليضاً، ص١٣٩٦، بيان القرآن ، ص:ب٣٣

ہونا، بیان کیے ہیں۔ مولوی لا ہوری نے اس تفسیر میں جماعت احمدیہ کے بانی اور پہلے خلیفہ حکیم نورالدین کے ناموں کا ذکر کیا ہے <sup>(rr)</sup>۔ پروفیسر ڈاکٹر محمد نسیم عثانی کے مطابق محمد علی لا ہوری نے قر آن کریم کا اردو ترجمہ و تفسیر اپنے عقائد کو بڑے بیانے پر پھیلانے کی غرض سے شائع کی <sup>(rr)</sup>۔

کچھ اسکالرز نے مولوی محمد علی کے اگریزی ترجمہ کر آن کے لسانی معیار کی تعریف کرتے ہوئے اس کی خوبیوں کو اجا گرکیا ہے۔ گور نمنٹ کالج لاہور میں مولوی لاہوری کے ہم جماعت حافظ غلام سر ور (۱۸۷۲–۱۹۵۴ء) رقم طر از ہیں: "مولوی محمد علی کے شاہکار کے مقابلے میں انگریزی زبان میں کوئی ترجمہ اور تفییر موجود نہیں ہے "(<sup>(a)</sup> عبداللہ یوسف علی (۱۸۷۲–۱۹۵۳ء) مولوی محمد علی کے انگریزی ترجمہ کر آن پر تنقید کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "اس کی (احمد یہ جماعت) لاہور انجمن نے مولوی محمد علی کا انگریزی ترجمہ کر آن پہلی مرتبہ ۱۹۱2ء میں شائع کیا ،جو بعد ازاں بھی طبع ہوا۔ یہ ایک عالمانہ کام ہے جس کے حواثی اور مقدمے میں کافی تفییری مواد موجود ہے۔ ایک بھر پور اشاریہ بھی اشاعت کا حصہ ہے لیکن متن کی انگریزی بہر حال کمزور ہے اور ان قار کئین کے لیے قابل توجہ نہیں ہے جوعرتی ہے ناواقف ہیں "(<sup>(r)</sup>)

سید حبیب الحق ندوی نے مولوی محمد علی کی طرف سے قر آنِ کریم کے ترجمہ و تفسیر میں کی جانے والی تحریفات کی نشان وہی کی ہے:

"سب سے پہلے تواس نے عیسیٰ کی موت کا ذکر کر کے اسے بڑھا چڑھا کربیان کیا تاکہ مرزا غلام احمد کے دعویٰ نبوت کی توجیہ کی جاسکے۔اس نے ملائکہ اور جنات کے وجود کا انکار کیا۔ اس کی رائے کے مطابق وہ خیر اور شرکی توقول کی علامت ہیں۔ جنت کا بھی کوئی حقیقی وجود نہیں ہے۔ یہ اللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔ باللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔ باللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔ باللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔ باللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔ باللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔ باللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔ باللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔ باللہ تعالی کی خوشنو دی اور جہنم غضب کی علامت ہیں۔

عثانی، محمد نیم، پروفیسر، ڈاکٹر، (۱۹۹۴)ار دومیں تفسیری ادب (کراچی: عثانیہ اکیڈ مکٹرسٹ،) ص۲۱۸

<sup>(34) &#</sup>x27;Uthmāni, Muhammad Nasim, Prof. Dr,(1994), Urdu mein Tafsiri Adab (Karachi: 'Uthm āniya Academic Trust,) p.416

<sup>(35)</sup>Ghulām Sarwar, Hāfiz, Al-Haj, (1973),Translation of the Holy Qur'ān, National Book Foundation, Lahore, , p. xxxvii

<sup>(36)</sup>Yūsuf 'Alī, A. The Holy Qur'ān: (1413 A. H ), Translation and Commentary (Beirut: Dār-al- Qur'ān al-Karīm,.)
p.xiii

<sup>(37)</sup> Nadvī, S. Habīb-ul-Haq, Autumn (1989). "Book Review", Muslim World Book Review, 10:1 p.7

انگریزی زبان کے ایک اور مترجم قرآن ،حافظ غلام سرور نے بھی مولوی محمد علی کی انگریزی دانی پر تبصرہ کیا

ے:

"مولوی محمد علی کے مقدمہ اور تفسیری حواثی کی انگریزی زبان تنقید سے مبر"ا ہے۔اس نے پہلے انگریزی متر جمین کی بہت سی اغلاط کو درست کیا ہے۔ جہال کہیں وہ ان سے اختلاف کر تاہے تواس کا ترجمہ یا تو درست اور زیادہ معتبر نظر آتا ہے یا عربی کی معیاری لغات سے استفادہ اس کی پشت پر ہوتا ہے۔ (۲۸)"

ترجمہ کر آنِ کریم کے لیے مولوی محمد علی نے جو انگریزی زبان استعال کی ہے حافظ غلام سرور نے اس پر درج ذیل الفاظ میں تنقید کی ہے:

"انگریزی ترجمہ کر آن کے بے شار پیروں کی زبان بہت کم زورہے اور ترجمہ جیسے ہوامیں معلق ہو گیا ہویا اس کے جملے آپس میں یوں گھ گئے ہیں کہ غیر ضروری طور پر طویل غورو فکر کے بغیر سمجھ سے بالا تر رہتے ہیں اور ستم ظریفی ہے ہے کہ انہیں آسانی سے بہتر شکل دی جاسکتی تھی۔مولوی محمہ علی اس کام کی اہلیت رکھتا ہے لیکن یا تو لفظی ترجمے کی پابندی یاعد یم الفرصتی یا دونوں نے مل کر اسے مجبور کیا کہ اس نے بہت سے پیروں کو زمین و آسان کے در میان معلق چھوڑ دیا ہے۔وہ قار ئین جو عربی زبان سے واقفیت رکھتے ہیں بآسانی جان سکتے ہیں کہ مولوی محمہ علی کی مراد کیا ہے۔لیکن ترجمہ کر آن تو عام طور پر ان لوگوں کے لیے کیا جاتا ہے یا کیا جانا چا ہے جو عربی زبان کے ساتھ ماہر انہ تعلق نہیں رکھتے آپس کا ساتھ ماہر انہ تعلق نہیں رکھتے آپس کے اس سے دو مور پی زبان کے ساتھ ماہر انہ تعلق نہیں رکھتے آپس کے اس سے اس سے ماہر انہ تعلق نہیں رکھتے آپس کے اس سے ماہر انہ تعلق نہیں رکھتے آپ

ا یک اور ہم عصر اسکالر عبد الله سعید کی رائے ملاحظہ ہو:

"احمد یہ فرقے کی اہم ترین شخصیت کی طرف سے لکھے گئے ترجمہ قر آن پر بہت سے لوگوں نے اس کے فرقہ ورانہ تعصب کی وجہ سے تنقید کی ہے۔ مولوی محمد علی کئی ایک مقامات پر روایتی ترجمہ و تفسیر سے بہت دور چلا جاتا ہے۔خاص طور پر حضرت مسے علیہ السلام اور حضرت محمد منگالیا کی ختم نبوت سے متعلق آیات کے ترجمہ و تفسیر میں یہ انحراف زیادہ واضح نظر آتا ہے۔ مولوی محمد علی نے مجزات سے متعلق آیات کی عقلی تفسیر پیش کی ہے۔ یہودیت اور عیسائیت سے متعلق وہ منفی رائے رکھتا ہے۔ " (۲۰۰)

(38) Ghulām Sarwar, Hāfiz, Translation of the Holy Qur'ān, p. xxxvii

<sup>(39)</sup> Ibid, p. xxxvii

<sup>(40) &#</sup>x27;Abdullāh Sa'eed, 2008The Qur'ān: An Introduction (Oxon, UK and New York: Routledge,) p. 134

جب محمد علی نے قرآن کریم میں مذکور مافوق الفطرت واقعات کی غلط تعبیر پیش کرنے کی کوشش کی تو نیل را بنسن (Neal Robinson) نے اس کی عقلیت پیندی اور معجزات کے انکار کی نثان دہی درج ذیل تبصرے کے ذریعے کی:

"احمدی عالم مولوی محمد علی کا ابتدائی انگریزی ترجمه قر آن ، دوسرے تراجم کی طرح، کافی حد تک لفظی ہے لیکن اس کے مفصل تفییری حواشی واضح کرتے ہیں کہ معجزات کو تمثیلی انداز میں سمجھناچا ہے۔ پرندے کی کہانی ایک مثیل ہے کہ کس طرح آپ نے سچائی کو ایک پھونک کے ذریعے اپنے حواریوں میں جاگزیں کر دیا یعنی علیہ السلام نے انہیں زمینی احتیاجوں سے بلند کر دیا۔ نابینا کو بینائی اور بیار کو صحت بھی روحانی ہے۔ مُر دوں کو زندہ کرنے کا بیان بھی روحانی طور پر مرے ہوؤں کو روحانی زندگی دیناہے۔"(۱۳)

نیل را بنس نے عقلیت پر بہنی اس کی غلط تعبیرات کو مزید واضح کیا ہے کہ وہ قر آئی الفاظ کے لغوی معانی کو مکمل طور پر نظر انداز کر تاہے۔را بنس نے احمد کی ترجہ کر آن کی اس طرز کی چند اغلاط کی نشان دہی گی ہے:

"مولوی حجمہ علی نے جنات اور پر ندول کی افواج کو ترجہ میں توبر قرار رکھاہے لیکن تفییر ی حواشی میں وضاحت کی ہے کہ جنات دراصل پہاڑی قبائل شے جنہیں حضرت سلیمان نے اپنامطیح بنار کھا تھا جبکہ پر ندول کی افواج سے مراد غالباً آپ کی گھڑ سوار فوج تھی جس کے سوارول کو ان کی سرعت کے سبب پر ندول کا نام دیا گیا۔ حضرت سلیمان نے پر ندول کی بولیول سے واقف ہونے کی استعاراتی انداز میں یول وضاحت کی گئی کہ چونکہ آپ پر ندول کو پیغام رسانی کے لیے استعال کرتے تھے تو اس عمل کو پر ندول کی بولیول سے واقفیت کا نام دیا گیا۔چیو نٹیول کی زبان سے حضرت سلیمان کی واقفیت کو مولوی حجم علی نے ترجمہ ء قرآن میں ،پہلو تبی کرتے ہوئے والی اور انہلہ اکیا۔چیو نٹیول کی وادی اور انہلہ اکیا۔ حواثی میں نمل کو ایک قبیلہ قرار دیا گیا۔اس طرح ایک خاص پر ندے کے لیے عربی کے لفظ اور انہلہ اکیا۔ حواثی میں نمل کو ایک قبیلہ قرار دیا گیا۔اس طرح ایک خاص پر ندے کے لیے عربی کے لفظ اور انہلہ اکیا۔ حواثی میں ترجمہ کرکے اسے ایک آدمی کے نام سے تعبیر کیا۔" (۲۳)

قا دیانیوں کی لاہوری جماعت کے بانی مولوی محمد علی کا انگریزی ترجمہ قر آن کیونکہ ان کا جماعتی ترجمہ ہے اس لیے مترجم نے اپنے نظریات کا جگہ جگہ الحاق ضروری سمجھا ہے۔ جیسا کہ یہ نظریہ کہ مرزاغلام احمد قادیانی مسیح موعود تھا وغیرہ۔ڈاکٹرعبدالرحیم قدوائی (پ1904ء)نے درست لکھا:

(41) Neal Robinson, Sectarian and Ideological Bias in Muslim Translations of the Qur'ān . . . Vol. 8, No.3, p. 270

(42) Ibid, pp. 270-271

" قادیانیوں کے ترجمان کی حیثیت سے مولوی لاہوری نے نبی کریم مُثَّلِظُیْم کی ختم نبوت سے متعلق آیات کے مدعا کو مسخ کر کے پیش کیا۔" (۳۳)

ایک احمدی مصنف عامر عزیز الاز ہری نے حال ہی میں یہ کہتے ہوئے ایک حقیقت کو مسخ کرنے کی کوشش کی کہ "مولوی محمد علی پہلا مسلمان تھا جس نے قرآنِ کریم کا انگریزی میں ترجمہ کیا۔ یہ اعزاز مولوی محمد علی اور جماعت احمدید لاہور سے کبھی چھینانہیں جاسکتا۔ " (۳۳)

یہاں اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ مولوی مجمہ علی احمدیوں کی لاہوری جماعت کا بانی تھا۔ حکومتِ
پاکستان نے قادیانی اور لاہوری دونوں جماعتوں کے پیروکاروں کو ۱۹۷۴ء میں غیر مسلم قرار دے دیا تھا۔ اس طرح مولوی مجمہ علی تو پاکستانیوں کی اکثریت کے نزدیک دائرۂ اسلام سے خارج قرار پایا۔ دوسری بات یہ کہ مولوی لاہوری قرآنِ کریم کا انگریزی ترجمہ کرنے والا پہلا فرد نہیں تھا۔ اس کے انگریزی ترجمہ قرآن کے ۱۹۱ء میں منصبہ شہود پر آن خیستے سے پہلے برِ صغیر کے دوسے زیادہ مسلمان اپنے انگریزی تراجم قرآن شائع کر چکے تھے۔ پٹیالہ کے ڈاکٹر عبد انہوں نے خال نے جب ۱۹۰۵ء میں قرآنِ مجمد کا انگریزی ترجمہ شائع کیا تو وہ ایک احمدی تھے لیکن اشاعت کے فوراً بعد انہوں نے مرزا قادیانی کی زندگی میں ہی تائب ہونے کا اعلان کیا اور دوبارہ اسلام کی برکتوں میں پناہ ڈھونڈی۔ جرت دہلوی اور مرزا ابوالفضل بھی ۱۹۱۱ء میں اپنے انگریزی تراجم قرآن شائع کر چکے تھے۔

ابوالفضل بھی ۱۹۱۱ء اور ۱۹۱۲ء میں اپنے انگریزی تراجم قرآن شائع کر چکے تھے۔

The Running Commentary of the Holy Qur'ān with Under-bracket Comments by Dr. Khādim Ramḥānī Nūrī:

احمدی اسکالر خادم رحمانی نوری کا تعلق ضلع آسام سے تھا۔ نوری کے ہم مذہب ناصر احمد نے اسے ایک معروف عالم قرار دیا ہے۔ مولوی محمد علی کے مطابق نوری نے قرآن مجید کا "خاس زبان" (ایک آسٹر وایشیائی زبان جو ضلع آسام کے پہاڑی علاقوں میں بولی جاتی ہے) میں ترجمہ کیا۔ اس کے علاوہ بہت سی کتب اور کتا بچوں کے تراجم بھی اس کے قلم سے نکلے۔ اس کی تفسیر قرآن کے پہلے صفح پریہ عبارت درج ہے: "مختلف زبانوں میں ۱۵۰سے زیادہ کتب کا مصنف، مؤلف اور مترجم۔ (۵۳)"

<sup>(43)</sup> Kidwāi, A. R., Translating the Untranslatable, p. 211

<sup>(</sup>۴۴) عام عزیزالاز ہری، (۱۳۰ ۲ء)، تاریخ اسیاه درق، پیغام صلح، لاہور، ج ۱۰، ش۱۵-۲۱, ص۹

<sup>(45)</sup> Nasir Ahmad, English Translation of the Holy Qur'an with Arabic Text and Transliteration, Part 30, p.iii

نوری کا انگریزی ترجمہ کر آن پہلی مرتبہ ۱۹۲۴ء میں شائع ہوا جس پر بعد ازاں اس کے بیٹے ڈاکٹر ظہورالحق نے نظر شانی کی۔ اس میں عربی متن کے لفظی ترجمے کے ساتھ ۲۵،۰۰۰ حواثی قوسین میں دیے گئے ہیں۔ اس ترجمے کاسب سے نمایاں پہلو سے کہ نوری نے ترجمے کے در میان ہی وضاحتی الفاظ اور جملوں کو قوسین میں دے دیا ہے۔ اس طرح سے ایک روال ترجمہ بن جاتا ہے جس میں قاری کو زیریں حواشی کی زحمت سے بچایا گیا ہے۔ تمام اضافی الفاظ اور حواشی جھوٹے خطوط و حدانی میں مقید ہیں۔ بالفاظ دیگر یہ دو خوبیوں سے مزین تفسیر ہے:

- ا) قوسین کے بغیر مطالعہ لغوی معانی بتا تاہے۔
- ۲) قوسین سمیت مطالعه الفاظ کی وضاحت فراہم کر تاہے۔

تقابلی مطالعے کی غرض سے آیات قر آنی،احادیث مبار کہ،بائیبل مقدس، مجلگوت گیتااور دوسری مذہبی کتب کے حوالے جگہ جگہ دیے گئے ہیں (۲۶)۔

نوری کی اختیار کر دہ ترتیب پر بھی ناقدین نے سخت گرفت کی ہے۔ ڈاکٹر عبدالرحیم قدوائی (پ ۱۹۵۱ء) نے نوری کی اس بات کو ایک جھوٹ قرار دیاہے کہ اس نے اپنے ترجمہء قرآن میں ایک عجب خوبی متعارف کرائی ہے کہ ترجمہ کے درمیان قوسین میں حواثی دے دیے ہیں۔اس طرح،اس کے بقول،اس کا کام رواں تبھرے کا لطف بھی دیتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ ترتیب اس کے کام کو بھدا اور نامعقول بنادیتی ہے۔

خادم رحمانی نے احمدیہ جماعت کے ایک ہفت روزہ میں اپنی تفسیرِ قرآن کی قسط وار اشاعت کا آغاز کیا۔ جیسا کہ وہ خود لکھتا ہے:

"میری کی ہوئی تفسیر قر آن ۱۹۵۸ء سے لاہور، مغربی پاکستان کے ایک انگریزی ہفت روزہ 'دا لائیٹ' ( The ) "میر کی کی ہوئی تفسیر قر آن ۱۹۵۸ء سے لاہور، مغربی پاکستان کے ایک انگریزی ہفت روزہ 'دا لائیٹ' ( Light

<sup>(46)</sup> Akhtar Jabeen Aziz (tr.) (2011),Life and Works of Maulānā Muhammad 'Alī, English translation of the Urdu book "Mujahid-i-Kabir" by Mumtaz Ahmad Faruki (Wembley, U.K.: Ahmadiyya Anjuman Lahore Publications, p.405

<sup>(47)</sup> Kidwāi, A. R., English Translations of the Holy Qur'an: An Annotated Bibliography, p. 41 پیر معلومات احمد ی اسکالر ناصر احمد نے ۲۴ جنوری، ۲۰۱۲ کواپنی ایک ای میل کے ذریعے میرے تلمیذ اورر فیقی کار حافظ خور شید احمد کو فراہم کیں

<sup>(48)</sup> Nurī, Khādim Raḥmānī, Dr. (1964), The Running Commentary of the Holy Qur'an with Under-Bracket Comments (Shillong: Sūfī Hamsāyah, Gurdwara Bara Bazar Road,) p. v

قر آنِ مجید کا بیہ ترجمہ و تفسیر واضح طور پر احمد یہ جماعت کے نقطہ ُ نظر کی نما ئندگی کرتی ہے۔ درج ذیل امثلہ اس بات کے ثبوت کے لیے کافی ہیں۔سورۃ النساء کی ان دو آیات کا ترجمہ ملاحظہ ہو:

﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَما قَتَلُوهُ وَما صَلَبُوهُ وَلكِنْ شُبَّهَ لَهُمْ وَإِنَّ اللَّهِ عَلْمٍ إِلاَّ اتَّباعَ الظَّنِّ وَما قَتَلُوهُ يَقِيناً ۞ بَلْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ ما لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلاَّ اتِّباعَ الظَّنِّ وَما قَتَلُوهُ يَقِيناً ۞ بَلْ وَإِنَّ اللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكِيمًا ﴾ (٣٩)

[And (a wager being a fool's argument) their saying (boastfully): "Surely, we have killed Masīh," --- 'Isa, son of Mar-yam (2:87), the rasūl of Allah ---" and thereby have proved him to be an accursed one, Deu. 21:23"); and( the fact is that) they killed him not (rather they were victims of delusion), nor did they cause his death by crucifixion (as he expired not on the cross, though they nailed him to it), but he was made to resemble (one crucified) to them (because his fainted state in the cross-incident appeared to them as his death, Joh. 19:32-33; 20:25-8; Mark 15:44; 16:4; Luke 24:39-43; Matt. 28:10, Heb. 5:7). And verily those who differ with regard to him are (themselves) in a certain doubt about him. They have no (true) knowledge about it (i.e. this escape of 'Isā from death on the cross) but are merely following a guess; and they killed him not for certain (and thus they failed to prove him to be accursed; rather he lived to a good old age, 3:45, and died a natural death, 3:45 and was buried in Kashmīr, 23:50) On contrary, Allah exalted him (3:45) towards Himself (in honour and dignity). And Allah ('who was able to save him from death of the cross, Heb 5:7) is Exalted in power, Most Wise (in making him fainted which helped in the way of his escape, John 19:32-33)] (50)

"اور (ایک مقابل بازی احمقانه دلیل ہے) ان کا یہ کہنا (شیخی سے) یقیناً ہم نے مسے کو قتل کر دیا ہے۔۔ عیلی بن مریم (۱یک مقابل بازی احمقانه دلیل ہے) ان کا یہ کہنا (شیخی سے) یقیناً ہم نے مسے کو قتل کر دیا ہے۔۔ عیلی بن کر اللہ کے رسول (۔۔۔اور اس طرح اسے ایک ملعون ثابت کیا، استثنا ۲۳:۲۱) اور (حقیقت یہ ہے کہ) انہوں نے اسے قتل نہیں کیا (بلکہ وہ مغالطے کا شکار رہے) نہ ہی وہ اسے صلیب پر موت دے سکے (کیونکہ وہ صلیب پر اٹھا دیا تھا) لیکن بالکل اسی طرح معلوم ہوتا تھا (جیسے صلیب پر نہیں مرے اگرچہ انہوں نے اسے صلیب پر اٹھا دیا تھا) کی کے ہوشی کو انہوں نے اس کی موت سمجھ صلیب دیا گیا ہو) انہیں (کیونکہ صلیب کے واقعے میں اس کی بے ہوشی کو انہوں نے اس کی موت سمجھ

<sup>(</sup>۴۹) النساء ۴: ۱۵۸،۱۵۷

لیا، یو حنا ۲۱ اور یقیناً جنہوں نے اس سے متعلق اختلاف کیا وہ (خود) اس کے حوالے سے شک میں ہیں ان (عبر انیوں ۲۵) اور یقیناً جنہوں نے اس سے متعلق اختلاف کیا وہ (خود) اس کے حوالے سے شک میں ہیں ان کے پاس اس بارے میں (حقیق) علم نہیں ہے۔ (یعنی عیلی کا صلیب کی موت سے نج نکلنا) بلکہ وہ محض ایک گمان کی پیروی کر رہے ہیں اور یقیناً انہوں نے اسے قتل نہیں کیا (اور اس طرح وہ اسے ملعون ثابت کرنے میں ناکام رہے۔ بلکہ وہ بزرگی کی عمر تک جیتا رہا ۳۵:۳ اور ایک قدرتی موت مر است میں اور اسے تشمیر میں دفن کیا گیا سات:۵۰) اس کے بر عکس اللہ نے اسے اپنی طرف بلند کیا (عزت وعظمت میں) اور اللہ (جس نے اسے صلیب پر موت سے بچایا عبر انیوں ۲۵) طاقت میں بلند ہے، سب سے زیادہ حکیم ہے (جس نے اسے بہوش کر دیا جس نے اس کو بچانے میں اہم کر دار ادا کیا یو حنا ۱۹: ۲۳، ۳۲) اس

سورة المؤمنون كى ايك آيت كا متن اور ترجمه ملاحظه مو: ﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً وَآوَيْناهُما إِلَى رَبْوَةٍ ذَاتِ قَرارٍ وَمَعِينٍ ﴾ (۵۱)

[And We made the son of Mar-yam (2:87) and his mother a sign (for the guidance of the nations, 21:91, particularly the Jews, the Christians, and the later day Muslims, 3:54); and (after their deliverance from the hands of their enemies, 4:157) We sheltered them in (the valley of) a plateau (of Kashmīr, the only plateau in the world) having (plenty of) meadows (as well as places of security) and springs (and, therefore, called the Heaven on Earth wherever their tombs are existing).] (52)

"اور ہم نے مریم کے بیٹے (۱۷۲)اور اس کی مال کو ایک نشانی بنایا (اقوام کی رہنمائی کے لیے ۱۱:۱۱ خاص طور پر یہودیوں، عیسائیوں اور بعد میں آنے والے مسلمانوں کے لیے ۳:۳۵) اور (ان کے دشمنوں کی قیدسے رہائی کے بعد ۴:۷۵) ہم نے انہیں پناہ دی (وادی میں) سطح مرتفع کی (دنیا کی واحد سطح مرتفع کشمیر میں) جس میں (بہت بعد ۴:۷۵) ہم نے انہیں پناہ دی (وادی میں) سطح مرتفع کی وجہ ہے کہ اسے زمین پر جنت کہا جاتا ہے جہاں ان کے مزارات بھی ہیں)"

سورة الاحزاب كي ايك آيت كامتن اور ترجمه يول ہے:

<sup>(</sup>۵۱) المؤمنون،۲۳: ۵

﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَحَاتُمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا ﴾ (۵۳)

[(O mankind!)Muhammad is not the (spiritual) father of any of your men (of Elevated Places, i.e. your nabīs 7:46; so,no nabīs, new or old, will ever appear after him as his spiritual offspring, as they appeared after your father Ibrāhīm, 22:78); but (he is) a Rasūl of Allah and the Seal of the Nabīs (, therefore, the institution of sending nabīs has been closed and a seal has been set with Muhammad, who is the Last or the Final Nabī and with whom religion has reached the peak of perfection, 2:213;5:3). And Allah is Ever Knower of all things (including that any imposter claiming to be a Nabī after Muhammad will be digging his own grave. 69:44-47)]

"اے عالم انسانیت!) محمد نہیں ہیں (روحانی) تمہارے مردوں میں سے کسی کے والد (بلند مقامات والے یعنی تمھارے انبیاءے:۲۲ م، اس طرح کوئی بھی نبی نیا یا پر انا آپ کی روحانی اولاد کے طور پر بھی نہیں آئے گا۔ جیسے کہ وہ تمہارے جدامجد ابراہیم کے بعد آئے ۲۰۲۲ کے لیکن (وہ ہیں) اللہ کے رسول اور نبیوں کی مہر (اسی لیے انبیاء کی بعث تا کا سلسلہ بند کر دیا گیا اور محمد کے ذریعے مہر لگادی گئ جو آخری اور حتمی نبی ہیں اور ان کے باعث مذہب اپنی بعث کی معراج کو پہنچا ۲۱۳:۲) اور اللہ ہر چیز کا جانے والا ہے (اس میں یہ بھی شامل ہے کہ اگر کوئی جھوٹا محمد کے بعد نبوت کا دعوٰی کرے گا تو وہ اپنی قبر خود کھو دے گا ۲۱۳:۲۹)"

سورة النوركی ایك آیت كامتن اور ترجمہ یول ہے:

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضى لَمُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذلِكَ فَأُولئِكَ هُمُ الْفاسِقُونَ ﴿ (۵٢)

[Allah promised (three things) to those among you who believe (obeying His Law) and do good deeds (2:25) that (i) He will make them successors (in both temporal and spiritual fields) in the (whole) earth (by sending *Mujaddids* or Reformers at the head of each century, AD. 36:1, who will make them true

<sup>(</sup>۵۳) الاحزاب، ۳۳:۰۶

<sup>(</sup>۵۴) النور، ۵۵:۲۴

Believers by cleansing them of their dross), as He made successors those (chain of Isrā'lite Nabīs in the dispensation of the Law-giver, Mūsā) before them (,similarly, as Mūsā was succeeded after 1300 years by Isā Masīḥ, so also Muhammad who is like unto Mūsā, 73:15, is to be succeeded 1300 years later by the Promised Masīḥ who will be like unto 'Isā, with a chain of 12 *Mujaddids* in between; and that (every generation needing regeneration) .(ii) He will establish for them their religion (of Islam in its full glory like the full moon of the fourteenth night), which He has approved for them (5:3, superseding other outdated religions where interpolations have crept in, 9:33); and that (iii) He will most surely change them from their (state of) fear (of their total annihilation by their bitter opponents, 33:9-20) into (a state of) security (and thus he that is master of himself will be master of others). They will worship Me (alone), not associating aught with Me. And whoever is ungrateful thereafter, then these themselves are (to be dealt as) the transgressors (or as the disobedient ones to My commandments).]

"اللہ نے وعدہ کیا ہے (تین چیزوں کا) تم میں سے ان لوگوں سے جوائیان رکھتے ہیں (اس کے قانون کے سامنے سر تسلیم خم کرتے ہیں) اور نیک اعمال کرتے ہیں (۲۵:۲) کہ (اول) وہ انہیں خلفاء بنادے گا (طبعی اور روحانی دونوں میدانوں میں) زمین (پوری) پر (ہر بجری صدی کے آغاز میں مجد دین اور مصلحین بھیج کر ۱۳۳۱ جو انہیں ان کی آلاکشوں سے پاک کر کے سپامہ من بنائے گا) جیسا کہ انہیں خلفاء بنایا (قورات دینے والے موسیا گی اتباع کر انے والے اسرائیلی انبیاء کا سلسلہ) ان سے قبل جس طرح موسیا گے تیرہ سو (۱۳۰۰) سال بعد میسی می تشریف لائے۔ بالکل اسی طرح محر بی حربی (۱۵ ان کے تیرہ سو (۱۳۰۰) سال بعد می موجود آئیں گے جو عیسی کی طرح ہیں در میان میں آنے والے بارہ (۱۲) مجد دین کے سلسلے کے ساتھ) اور یہ کہ موجود آئیں گے جو عیسی کی طرح ہیں در میان میں آنے والے بارہ (۱۲) مجد دین کے سلسلے کے ساتھ) اور یہ کہ (ہر پیڑھی کو حیات نو کی ضرورت ہوتی ہے) (دوم) وہ ان کے لیے ان کے ذم ہب کو قائم کرے گا (چو د ہویں کے جاند کی طرح اسلام کو اینی پوری عظمت کے ساتھ) جو اس نے ان کے لیے مقدر کر رکھا ہے (۳:۵) متر و کہ بیاند کی طرح اسلام کو اینی پوری عظمت کے ساتھ) جو اس نے ان کے لیے مقدر کر رکھا ہے (۳:۵) متر و کہ بیاند کی طرح اسلام کو اینی پوری عظمت کے ساتھ) جو اس نے ان کے مقدر کر رکھا ہے (۳:۵) متر و کہ مالت) سے نکال لے گا (ان کے بدترین خالفین کی طرف سے ان کے مکمل انہدام سے ۹:۲۳) تحفظ حالت) سے نکال لے گا (ان کے بدترین خالفین کی طرف سے ان کے مکمل انہدام سے ۹:۲۳) میں وہ وہ اپنی ذات کا مالک ہو گا کو وہ (صرف) میری عبادت

کریں گے کسی کو میرے ساتھ شریک نہیں کریں گے۔اور جو کوئی اس کے بعد ناشکر گزارہے،تب خود ان کے ساتھ (ایسامعاملہ کیا جائے گا) جیسا حدسے گزرنے والوں کے ساتھ کیا جاتا ہے (یا جیسامیرے احکام کی نافرمانی کرنے والوں کے ساتھ کیا جاتا ہے)"

ڈاکٹر قدوائی (پ1901ء)نے اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ خادم نوری کا کام کمزور انگریزی سے بھر اپڑا ہے۔ محاورات کے بے ہتگم استعال نے اس کی شکل مسخ کر دی ہے۔ایک متوسط درجے کے قاری کے لیے یہ انگریزی محاورات قابل فہم نہیں ہیں۔پر انی انگریزی کے ضائر کا استعال اس کے ترجمے کی تفہیم میں ایک اور بڑی رکاوٹ ہے۔(۵۸)

لاہوری جماعت کے ایک لکھاری اور مترجم ،ناصر احمد (پ۱۹۳۵ء) نے نوری کے ترجمے کو بہت تعریف و توسیف سے یوں نوازا ہے: "اس بات میں کوئی شک نہیں کہ ڈاکٹر نوری کی طرف سے انگریزی ترجمہ کر آن کے ساتھ تفسیری وضاحتیں فر اہم کرنے کی بید ایچی کوشش ہے، ان سے قاری کے لیے تفہیم قر آن کریم میں آسانی پیدا ہو جاتی ہے۔ لیکن بید حقیقت اپنی جگہ ہر قرار رہتی ہے کہ کم و بیش بید ایک ایسی تالیف ہے جس کی بنیاد مولانا محمد علی اور حافظ غلام سرور کے انگریزی تراجم قر آن پررکھی گئی ہے "(۵۹)

خادم رحمانی نوری نے نہ صرف الفاظ بلکہ طویل جملوں کے الحاقات سے قر آنی آیات کے معانی میں تحریف کی ہے۔ حاصلِ کلام بیہ ہے کہ قوسین میں موجود اس کے حواشی نے اسے مسلم تراجم سے بالکل جدا کر دیا ہے۔ سو-خواجہ کمال الدین کی تفسیر قر آن مجید

A Running Commentary on the Holy Qur'ān by Khāwja Kamāl ud Dīn:

(56) Nurī, Khādim Raḥmānī, Dr., p.3

<sup>(57)</sup> Ibid, pp. 1025-1144

<sup>(58)</sup> Kidwāi, A. R., Translating the Untranslatable, p.41

<sup>(59)</sup> Nasir Ahmad, English Translation of the Holy Qur'an with 'Arabic Text and Transliteration, Part 30,p.iii

خواجہ کمال الدین (۱۸۷۰–۱۹۳۲ء) لاہور احمد یہ جماعت کا رکن تھا۔ اس نے ایف۔ سی۔کالج لاہور سے تعلیم حاصل کی۔ قانون کی ڈگری ایل۔ایل۔بی۔کرنے کے بعد اس نے لاہور میں وکالت شروع کر دی لیکن ۱۹۱۲ء میں وہ انگلتان چلا گیا اور وہاں "وو کنگ مسلم مشن اینڈ لٹریری ٹرسٹ" کی بنیاد رکھی۔اس نے 'دا اسلامک ریویو' ( The ) وہ انگلتان چلا گیا اور وہاں "وو کنگ مسلم مشن اینڈ لٹریری ٹرسٹ" کی بنیاد رکھی۔اس نے 'دا اسلامک ریویو' ( Islamic Review میں تقسیم ہو جانے کے بعد اس نے لاہوری جماعت کے دو حصوں میں تقسیم ہو جانے کے بعد اس نے لاہوری جماعت کا انتخاب کیا۔وہ احمد یہ عقائد کا ایک متحرک مبلغ تھا اور اس نے اس حوالے سے ہو جانے کے بعد اس نے لاہوری جماعت کا تخاب کیا۔وہ احمد یہ عقائد کا ایک متحرک مبلغ تھا اور اس نے اس حوالے سے سی کتب تحریر کیں۔ اس نے اس حوالے سے اس کا پہلا کام تھا۔ سورۃ الکو ثرکا متن اور کمال الدین کا کیا ہو ااس کا انگریزی ترجمہ یوں ہے: لِیم اللّٰد اللّٰ اللّٰ

In the name of Allah, Beneficent, the Merciful

- 1. Surely, We have given you abundance of good,
- 2. Therefore, pray to your Rabb (Creator, Nourisher and Maintainer) and make sacrifice.
- 3. Surely, your enemy is the one cut off. (63)

''اللہ کے نام سے،مہر بان، نہایت رحم والا۔یقناً ہم نے آپ کو خیرِ کثیر عطا فرمائی،اس کئے اپنے رب (خالق، پالنہار،اوربر قرارر کھنےوالے) کی عبادت کریں اور قربانی دیں۔یقیناً آپ کادشمن ہی جڑ کٹاہے۔''

بعد ازاں خواجہ کمال الدین کا ترجمہ و تفسیر قر آن بھی شائع ہوئے۔اس کے پہلے جھے میں سولہ (۱۷)سور تیں ہیں۔ مقد مے میں "دی اسلامک ریویو وو کنگ" کے مدیر آ فتاب الدین احمد (۱۹۰۱–۱۹۵۷ء) کا کہنا ہے: "اس تفسیرِ قر آن کاخیال خواجہ کو ۱۹۲۷ء کے دورہ ء جنوبی افریقہ کے دوران آیا۔اس نے ۱۹۲۸ء میں برصغیر واپسی پر اس مقصد کے لیے کام شروع کر دیالیکن عین انہی دنوں ٹی۔بی۔نے حملہ کر دیا۔اس کی گرتی ہوئی صحت نے

<sup>(60)</sup> The Islamic Review was started by Khāwja Kamāl ud Dīn, in February (1913) under the The title the "Muslim India and Islamic Review" but its title was changed "The Islamic Review and Arab Affair" in January (1949.)

<sup>(61)</sup> Kamāl ud Dīn, Khāwja Brief Notes on the Qur'ān: The Last Seven Chapters, Surrey, England: The Woking Muslim Mission and Literary Trust) pp.ii-iii

<sup>(</sup>۲۲) الكوثر،1:108 - 3

اسے اجازت نہیں دی کہ وہ انگریزی میں اپنے کام کو جاری رکھ سکتا، اسی لیے اس نے جلدی کے باعث اردو کو ذریعیہ اظہار بنایا۔ اگلے صفحات میں قارئین کے سامنے جو کچھ پیش کیا جارہا ہے اس کا زیادہ تر حصہ کمال الدین کے اردومسودے سے ترجمہ کیا گیاہے "(۱۳)۔

اس تفییر میں قرآنی متن کی چند آیات لکھ کر ان کا انگریزی رقم ہے ،ان کے بعد تفصیلی تفییر دی گئی ہے۔ کمال الدین کا طریقہ کار مجمد علی سے کافی متائز ہے۔ اس کے تفییری حواشی سے ظاہر ہو تا ہے کہ اس نے اپنے غلط عقائد کو بچ ثابت کرنے کے لیے پیغام اللی کی غلط تعبیر کی ہے۔ لاہوری جماعت کے احمدیوں کاعقیدہ ہے کہ مر زاغلام احمد قادیانی نبی نہیں بلکہ محدث تھا۔ خواجہ کمال الدین سورة البقرہ کی ایک آیت (۱۲۹:۲) کی تفییر کرتے ہوئے کہتا ہے:
"مقام نبوت سے نیچ ایک رتبہ ہے جو اپنی حیثیت میں خدائی الہام کے رابطے سے بلند تر ہے۔ اس کم تر درج کا نام 'محدث یہ ہے۔ خدائی رابطے سے منسلک ہونے والے ہر شخص کو محدث نہیں کہاجا تاصرف وہی ہستی محدث کہلا ماتی جے کثرت سے اور بار بار خدائی رابطہ میسر ہو۔ یہ وہ شخصیت ہے جس کی مما ثلت ایک نبی سے ہے (۱۵)۔"

یہ احمدی مفسر بہت عیار ہے کیونکہ وہ اپنے نام نہاد محدث کا نام ذکر کرنے سے گریزال ہی رہا۔ اپنی جماعت کے دوسرے لکھاریوں کی طرح اس نے بھی کوشش کی کہ جہاد کو ذاتی دفاع تک محدود رکھا جائے۔ وہ لکھتا ہے: "سوائے ذاتی تحفظ کی انتہائی صورت حال کے اسلام جنگ سے منع کرتا ہے (۲۲)" یہ مؤقف مرزا غلام احمد قادیانی کی تعلیمات کے عین مطابق ہے جس نے ہندوستانی مسلمانوں کو برطانوی حکومت کے خلاف لڑنے سے روکنے کی کوشش کی۔ اس ترجے میں مروفِ مقطعات کے معانی کا ذکر بھی ہے۔ مثلاً ا۔ل۔م۔کا ترجمہ یوں کیا گیا ہے: "میں اللہ بہترین جانے والا ہوں (۲۵) میں حروفِ مقطعات کے معانی کا ذکر بھی ہے۔ مثلاً ا۔ل۔م۔کا ترجمہ یوں کیا گیا ہے: "میں اللہ بہترین جانے والا ہوں (۲۵) اس نے بہت سی عربی لغات کا ذکر کیا ہے انجیل (۱۵)، بوحنا کی انجیل (۱۵)، سلاطین (اول (۲۵)) اور سلاطین (دوم (۲۵))۔ اس نے بہت سی عربی لغات کا ذکر کیا ہے

<sup>(64)</sup> Kamāl ud Dīn, Khāwja, A Running Commentary on the Holy Qur'ān(Surrey, England: The Woking Muslim mission and Literary Trust, n.d.) pp.ii-iii

<sup>(65)</sup> Ibid, p. 128

<sup>(66)</sup> Ibid, p. 142

<sup>(67)</sup> Kamāl ud Dīn, Khāwja, A Running Commentary on the Holy Qur'ān, p. 17

<sup>(68)</sup> Ibid, p.105

<sup>(69)</sup> Ibid, pp.42,43,74

<sup>(70)</sup> Ibid, pp.37,70,71,78,105

<sup>(71)</sup> Ibid, p.68

جیسے: تاج العروس (دع) جارج سیل (دع) اور ایڈورڈ ولیم لین (دع) جیسے متشر قین کا ذکر بھی اس تفسیر میں موجود ہے۔ خواجہ کمال الدین کے اس تفسیری کام کو اس کے بیٹے خواجہ نذیر احمد (دع) (۱۸۹۷–۱۹۷۰ء) نے مکمل کیالیکن میہ تفسیر نہ تو خلافت لا ئبریری چناب نگر (ربوہ) اور نہ ہی دارالسلام لا ئبریری لاہور میں موجود ہے۔ ہم قر آن مجید کا متن، ٹر انسلٹر بیشن اور انگریزی ترجمہ، تالیف: ناصر احمد

(English Translation of the Holy Qur'ān with 'Arabic Text and Transliteration, compiled by Nāsir Aḥmad)

نا صر احمد (پ ۱۹۳۵ء) کے والد مولانا آ فتاب الدین احمد (۱۹۰۱-۱۹۵۹ء) نے مذہبی تعلیم دارالعلوم دیوبند سے حاصل کی۔ آ فتاب الدین نے ۱۹۲۳ء میں احمد یہ انجمن لا مور میں شمولیت اختیار کی اور بعد ازال وو کنگ مسلم مشن میں بطور مبلغ خدمات انجام دیں۔ ابو ناصر نے دوا نگریز کی مجلول "دا لایئٹ "اور " دی اسلامک ریویو (۱۹۰۹) " کی ادارت بھی کی۔ اپنے والد کی طرح ناصر احمد نے احمد یوں کی لا موری جماعت کے لیے مختلف حیثیات میں کام کیا۔ آپ نے وو کنگ مسلم مشن کے سکریٹر می کٹریں ٹرسٹ لا مور کے معاون ، احمد یہ انجمن اشاعت اسلام کے مجلہ " دالا سیٹ " کے نائب مدیر کی حیثیت سے بھی کام کیا (۱۹۰۰) وقاب الدین احمد نے قرآن حکیم کے بچھ اجزاکا انگریز کی ترجمہ اور ٹر انسلٹر یشن شائع کے ہیں۔ اس قرآنی خدمت کے حوالے سے ناصر احمد کا اپنا بیان یوں ہے: " یہ در حقیقت ناصر احمد کے تالیف کر دہ قرآن مجید کے جو اجزاکی ٹر انسلٹر یشن اور انگریز کی ترجمہ ہے۔ کئی سالوں کے سفر کے دوران آپ نے ٹر انسلٹر یشن کے طریقہ کو میں بہتری کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر میں بہتر کی قراءت کر نے والوں کی مد د کا خیال جاگزیں رہا، جب کار میں بہتری کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر میں بہتر میں بہتری کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر میں بہتر کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر میں بہتر میں بہتر کی کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر میں بہتر کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر میں بہتر کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر کی کی کوشش کی۔ آپ کی دوران آپ کو دوران آپ کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر کی کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر کی کوشش کی۔ آپ کے ذہن میں بہتر کی کوشش کی دوران آپ کی کوشش کی دوران آپ کو دوران آپ کی دوران آپ کی کوشش کی دوران آپ کی دوران آپ کی دوران آپ کی دوران آپ کو دوران آپ کی دوران آپ کی دوران آپ کی دوران آپ کے دوران کی دوران آپ کی دوران

<sup>(72)</sup> Ibid, p.71

<sup>(73)</sup> Ibid, p.83

<sup>(74)</sup> Ibid, p.83

<sup>(75)</sup> Ibid, p.83

<sup>(76)</sup> Ibid, p.61

<sup>(77)</sup> Kamāl ud Dīn, Khāwja, A Running Commentary on the Holy Qur'ān, p. 83

<sup>(78)</sup> Ismet Benark and Halit Eren, (1406/1986), World Bibliography of the Translations of the Holy Qur'ān (Istanbul: Research centre for History, Art and Culture,) p.40

<sup>(79)</sup> Shaban-ul-Ahmadiyya Markaziyya, Maulana Aftab-ud-Din Ahmad, available at www.aaiil.org

انگریزی ہفت روزہ" دا لائیٹ" کے قرآن صفحے کی تیاری کے لیے ۱۹۵۸ء میں آپ نے پہلی مرتبہ اس فن پر کام شروع کیا تواس کی تفصیلات سے آگاہی حاصل کی۔ٹرانسلٹریشن کا مقصد یہ ہے کہ قاری متن قرآن کے ہر کلمہ یارکن کلمہ کو درست طور پر اداکر سکے۔ قاری دیچہ سکے کہ ٹرانسلٹریشن میں ہر حرف، کلمہ اور جزوِکلمہ کو کس طرح نمائندگی دی گئی دی گئی مستشر قیمن کی ٹرانسلٹریشن کی مدد سے انگریزی کا واجبی علم رکھنے والا فر د قرآنی متن کی بڑسانی تلاوت کر سکتاہے۔ اسی طرح ناصر احمہ نے قوانین و قوف کی سہولت کا پورا فائدہ اٹھایا ہے۔الفاظ کو ملاکر پڑھنے سے گریز کرتے ہوئے قرآنی متن کی آسان تلاوت کا طریقہ فراہم کیا ہے۔ در حقیقت ناصر احمہ نے الفاظ کے صوتی اظہار کے مطابق قرآنی متن کو ٹرانسلٹریٹ کرنے کی کوشش کی ہے۔وہ الفاظ میں موجود خواص کی پروانہیں کرتے۔بنیادی طور پر اس ٹرانسلٹریٹ کرنے کی کوشش کی ہے۔وہ الفاظ میں موجود نہیں درکھتے لیکن وہ قرآنی متن کو تلاوت کرنے کی خواہش رکھتے ہیں (۱۸)۔"

ناصر احمد نے اس بات کی وضاحت کی ہے کہ ترجمہ کر آن مجید آپ نے خود نہیں کیا بلکہ مولوی محمد علی کے انگریزی ترجمہ ۽ قر آن کو ہی یہاں لکھاہے۔ آپ بیان کرتے ہیں:

"ا بھی تو میں قرآن مجید کے تیسویں (۳۰) پارے کی ٹر انسلٹریشن اور انگریزی ترجمہ سامنے لار ہاہوں کیو نکہ زیادہ تر پنجگانہ نمازوں میں اس پارے میں شامل سور توں کی تلاوت ہی کی جاتی ہے۔ ترجمہ اور سور توں کا تعارف، نام ور مولوی مجمد علی کے شاہکار انگریزی ترجمہ قرآن کریم کی محترم یادوں سے لیا گیاہے (۸۲)۔ "ناصر احمد نے قرآن کریم کے پہلے تین پاروں کو بھی درج ذیل عنوان سے شائع کیاہے۔

"English Translation of the Holy Qur'ān with 'Arabic Text and Transliteration (83),".

ایک سوال کے جواب میں آپ نے وضاحت کی کہ ان پاروں میں شامل ترجمہ میر انہیں ہے بلکہ میں نے مولوی محمہ علی کا ترجمہ استعال کیا ہے۔ میں نے صرف قرآنی متن کوٹر انسلٹریٹ کیا ہے تاکہ مغربی ممالک میں آباد وہ مسلمان جو قرآنی متن کی قراءت پر قادر نہیں ہیں،وہ بھی تلاوت قرآن کر سکیں۔(۱۸۰۰)

<sup>(81)</sup> Nāsir Aḥmad, (compiler), (1976), English Translation of the Holy Qur'ān with Arabic Text and Transliteration (Lahore: Raḥeel Publications) part 30, pp. iii-iv

<sup>(</sup>Ar) (Nāsir Aḥmad, part 30, p. vi

<sup>(</sup>Ar) (The author of this paper has seen the following two parts:

Nāsir Aḥmad, (compiler), (1976) English Translation of the Holy Qur'an with Arabic Text and Transliteration

<sup>(</sup>Lahore: Rāheel Publications) part 1, pp. 31

Ibid, Part III, pp.30 ii.

## ۵۔ کے۔ایس۔ چوہدری محمد منظورالٰہی کانشہیل شدہ قرآن مجید

(The Holy Qur'ān Simplified by K. S. Ch. Moḥammad Manzoor Ilāhī)

احمدیوں کی لاہوری جماعت کے رکن چوہدری منظور الہی نے قر آن مجید کا ایک لفظی اور بامحاورہ نامکمل ترجمہ"
سہبل شدہ قر آن مجید" کے زیرِ عنوان شائع کیا۔ یہ بالا جزا ہے۔ پہلا حصہ سورۃ الفاتحہ اور سورۃ البقرہ کی پہلی (۸۵)
آیات پر مشتمل ہے۔ اس جھے کو (۸۵) اسباق میں تقسیم کیا گیاہے (۱۸۵)۔ دوسر احصہ سورۃ البقرہ کی آیات (۲۹–۱۴۱) پر مشتمل ہے۔ جز دوم کو ۲۵ اسباق میں بانٹا گیاہے۔ ان دونوں اجزا کے ملنے سے قر آن کا پہلا پارہ مکمل ہو تا ہے۔ مجمد منظور الحق کا تعلق احمدیوں کی لاہوری جماعت سے تھا۔ اس نے احمدیت کے فروغ کے لیے انگریزی اور اردو میں بہت سی کتب انگوییں (۸۱)۔۔

"The English Translation of the Holy Traditions with Short Notes"

کے زیرِ عنوان ایک اور کتاب پراس کا نام ان اضافی الفاظ کے ساتھ "رکن ، احمدیہ انجمن اشاعت اسلام ، لاہور (ہندوستان) موجو دہے۔ اس کتاب کے تعارف میں اس نے محمد علی لاہوری کا ذکر کیاہے جس کے انگریزی ترجمہ قر آن نے یورپی زبانوں میں ادبیات اسلامی کی ترقی کو تحریک دی (۵۵)۔

(۸۴) یہ معلومات احمدی اسکالر ناصر احمد نے (۳۰ جولائی، ۲۰۱۲ کو اپنی ایک ای میل کے ذریعے میرے تلمینہ اور رفیق کار حافظ خورشید احمد کو فراہم کیں۔

- (85) Moḥammad Manzoor Ilāhī, K.S. Ch, (1936), The Holy Qur'ān Simplified (Lahore: Manzoor Ilahi Publisher, Aḥmadiā Building) No.1, p.92
- (86) According to the list printed by Manzoor Ilahi, the books written by him includes:
- i. The Jesus of the Gospels
- ii. Are Gospels word of God?
- iii. The Jesus in the Qur'an
- iv. The Aḥmadiyya Catechism(Urdu)
- v. The revelations and the Promised Messiah (Urdu)7 Parts
- vi. Daroos-us-Saleeb(Arabic & Urdu)Facts about the Safety of Jesus from death on the Cross.
- (87) Moḥammad Manzoor Ilāhī, Ch.,(1932). The English Translation of the Holy Traditions with Short Notes (Lahore: The Rippon Printing Press) No. 1, p.xiv

منظور اللی کے "تسہیل شدہ قرآن مجید" میں قرآنی متن، ٹرانسلٹریش، لفظی ترجمہ اور آخر میں روال ترجمہ دیا گیا ہے۔ اس کے ترجمہ قرآن کی چند مثالیں درج ذیل ہیں۔ سورة البقرہ کی ایک آیت کا متن اور ترجمہ یول ہے: ﴿ رَبُّنا وَابِعَثُ فَيهِم رَسُولًا مِنهُم يَتلو عَلَيهِم آياتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتابَ وَالحِكمَةَ وَيُزكِّيهِم إِنَّكَ أَنتَ العَزيزُ الحكيمُ ﴾ (٨٨)

[Our Lord! And raise up in them an apostle from (among) them who shall recite on them Thy communications and teach them the book and the wisdom, and purify them; sure, Thou (art) the Mighty, the Wise.]

''اے ہمارے رب!اور بھیج ان میں ،ان میں سے ایک پیغیر جو ان کے سامنے تمہاری آیتیں پڑھے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے،اور انہیں پاکیزہ بنائے،یقیناً توعزیز اور حکیم ہے۔''

بعض او قات چوہدری کا ترجمہ قرآن دوسرے متر جمین سے کافی مختلف ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر: ﴿ صِبغَةَ اللَّهِ وَمَن أَحسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبغَةً وَخَنُ لَهُ عابِدونَ ﴾ (٨٩)

[(Receive) The colour (of) Allah, and who (is) better than Allah (in) baptising and we for Him (are) worshippers.]

"(حاصل کرو)الله کارنگ،اور الله سے بہتر رنگ دینے والا کون ہے اور ہم اس کی عبادت کرنے والے ہیں "

زیرِ بحث آیت کے ترجے میں لفظ (Baptism) بینتسمہ یا اصطباغ کا استعال ناموزوں ہے۔ یہ مسیحی کلیسا میں شمولیت کے وقت کیا جانے والا ایک علامتی میثاق ہے۔ مختلف کلیساؤں میں اس کی شکلیں اور رسومات ایک دوسرے سے مختلف ہیں لیکن سب کلیساؤں کی رسم بینتسمہ (Baptism) میں ہمیشہ یانی کا استعال اور درج ذیل طرح کی تثلیثی مناجات شامل ہوتی ہیں۔

"میں تمہارادبینسمہ کر تاہوں: مقدس باپ کے نام پر، مقدس بیٹے کے نام پر، اور روح القدس کے نام پر"

مسیحی کلیسا میں داخلے کے امیدوار کو جذوی یا مکمل طور پر پانی میں ڈبویا جاتا۔ بعض کلیساؤں میں اس رسم کے دوران پانی امیدوار کے سر پر گرایا جاتا ہے یا پچھ میں چند قطرے سر پر حپھڑک دیے جاتے ہیں یا سر پر ڈال دیے جاتے ہیں۔

(۸۸) البقره، ۱۲۹:۲

(۸۹)البقره،۲:۸سا

کچھ مقامات پر متر جم نے اضافی تشر تکے یاوضاحت کوزیریں حواشی کے طور پر بھی شامل کیا ہے۔ سورۃ البقرہ کی ایک آیت اور اس کاتر جمہ یوں ہے:

[And from them are illiterate who know not the book but (only) lies and they only conjecture] (91)

"اور ان میں سے ان پڑھ ہیں جو اللہ کی کتاب کو نہیں جانتے (صرف) جھوٹ بولتے ہیں اور وہ صرف ظن سے کام لیتے ہیں "

لفظ " اُمیین " کی وضاحت کرتے ہوئے اس نے یہ حاشیہ لکھا: " یہ لفظ 'اُمِی' کی جمع ہے جس کا مطلب ہے ایسا شخص جو ککھنے پڑھنے کی صلاحیت سے محروم ہو۔ یہاں اس سے مر اد جاہل یہودی ہیں۔ "(۹۲)

منظور الہی کے قادیانی عقائد کوزیریں حواثی میں بھی دیکھا جاسکتا ہے۔ دوسرے احمدی متر جمین اور مفسرین کی طرح اس نے بھی علیٹی کی کہانی دہر ائی ہے جنہیں صلیب پرلٹکا دیا گیالیکن انہیں جان سے نہیں مارا جاسکا اور وہ موت سے پیکٹ کے سورۃ البقرہ کی ایک اور آیت کا ترجمہ ملاحظہ ہو:

[So, We said liken his affair with somewhat of it, thus Allah brings to life the dead and shows you His sign (that) you may understand.] (94)

" تو ہم نے اس کے معاملے سے متعلق فرمایا، اس کا پچھ حصہ ، اس طرح الله مُر دول کو زندہ کر تاہے اور تمہیں اپنی نشانیاں دکھا تاہے (کہ) شاید تم سمجھو"

اس آیت سے متعلق حاشیہ یوں ہے: جبیبا کہ یہودیوں کی تاریخ میں قتل کا کوئی دوسر امعاملہ نہیں ہے جس میں پوری قوم گناہ گار تھم رائی گئی ہو۔زیرِ بحث دو آیات (البقرہ ۲۷ –۷۳۷) کی وضاحت کا جواب نہیں ہو سکتا سوائے ان کی

(۹۰) البقره، ۸:۲۷

<sup>(1)</sup> Moḥammad Manzoor Ilāhī, K.S. Ch., The Holy Qur'an Simplified, No.1, p.9

<sup>(9</sup>r) Ibid

<sup>(</sup>٩٣)البقره، ٢:٣٧

اس کوشش کے جس میں انہوں نے علیٹی کی جان لینا چاہی۔ لیکن معاملہ ان کے لیے مشتبہ بنادیا گیا۔اس طرح علیٹی کے قتل کا معاملہ مکمل نہ ہو سکا کیو تکہ جب انہیں صلیب سے اتارا گیا تو ان کے ساتھ صلیب دیے گئے چوروں کی طرح ان کی ٹائلیں ٹوٹی ہو کی نہیں تھیں۔ سورۃ البقرہ کی ایک اور آیت اور اس کا ترجمہ ملاحظہ ہو۔

﴿ مَا نَسَنَحْ مِن آيَةٍ أَو نُنسِها نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنها أَو مِثْلِها أَلَم تَعلَم أَنَّ اللَّهَ عَلىٰ كُلِّ شَيءٍ قَديرٌ ﴾ (٩٥)

[Whatever We abrogate from communication or cause it to be forgotten, We bring better than it or like it. Dost thou not knowest that Allah has power over all things.]

"جو بھی ہم وحی میں سے منسوخ کر دیتے ہیں یا اسے بھلا دیتے۔ ہم اس سے بہتریا اس جیسی لے آتے ہیں۔ کیا تم نہیں جانتے کہ اللہ ہرچیز پر قدرت رکھتا ہے۔"

احمدی اسکالر زکسی آیت کے نشخ پریقین نہیں رکھتے۔منظور الٰہی نے اپنے نظریات اس کی تفسیر کے ضمن میں زیریں حواشی کی صورت یوں بیان کیے ہیں:

"اس سارے رکوع میں اہل کتاب یعنی یہودیوں کو مخاطب کیا گیاہے۔اس طرح قر آن مجید کی کسی آیت کے منسوخ ہونے کے سعاق ایک بھی حدیث نبی کریم منسوخ ہونے سے متعلق ایک بھی حدیث نبی کریم گا سے ہم تک نہیں پہنچی۔"

۲ ـ ڈاکٹر بشارت احمد کی نامکمل تفسیر "انوار القر آن "کاانگریزی ترجمه

(English Translation of the Anwar al-Qur'an by Dr. Basharat Ahmad)

ڈاکٹر بشارت احمد (۱۸۷۱–۱۹۳۳ء) کنگ ایڈورڈ میڈیکل کالج لاہور سے تعلیم مکمل کر کے مشرقی افریقہ اور متحدہ پنجاب کے مختلف شہروں میں فزیش اور سرجن کے طور پر کام کر تارہا۔ وہ مر زاغلام احمد کی بیعت کر کے (۱۹۹۱ء) متحدہ پنجاب کے مختلف شہروں میں فزیش اور سرجن کے طور پر کام کر تارہا۔ وہ مر زاغلام احمد کی بیعت کر کے (۱۹۹۱ء) میں احمد یہ جماعت کا حصہ بنا۔ احمد لیوں کے مشہور مترجم قر آن اور لاہوری جماعت کا حصہ بنا۔ وہ ایک کٹر احمد کی تقاور اس نے ہونے کے ناطے احمد کی جماعت کی تعلیم کئر احمد کی تعااور اس نے "مجد داعظم" کے زیرِ عنوان مر زا قادیانی کی سوائح حیات بھی قلم بند کی ۔ اس نے اپنی کتاب "انسانی آزادی کا قر آئی فظریہ" (Qur'ānic View of Human Freedom) شائع کی جس میں اس نے اپنے قادیانی عقائد کو بار بار دہرایا۔ اس کے مطابق "قر آن کریم کی کسی آیت کو نہ تو بھی منسوخ کیا گیاہے اور نہ ہی بھی کیا جائے گا۔ اپنی زندگی کے دہرایا۔ اس کے مطابق "قر آن کریم کی کسی آیت کو نہ تو بھی منسوخ کیا گیاہے اور نہ ہی بھی کیا جائے گا۔ اپنی زندگی کے

(9۵) البقره، ۲:۲۰۱

آخری سالوں میں اس نے قر آن تھیم کے سپارہ (۲۷) اور (۳۰) کی تفسیر" انوارالقر آن" کے نام سے اردو میں کھی۔
اس تفسیر کا انگریزی ترجمہ "امام آزد محمد" نے کیا۔ بعد ازاں سید ناصر احمد (پ۱۹۳۵ء) نے اس پر نظر ثانی کی اور ترتیب
دیا۔ دوسرے احمد کی متر جمین و مفسرین قر آن کے بر عکس بشارت احمد نے بیم اللّهِ الرَّحمٰنِ الرَّحِمٰ کو سور توں کا حصہ نہیں
بنایا۔ مثلا سورۃ التین کا متن اور ترجمہ ملاحظہ ہو: التین، ۱-۸

﴿ وَالتَّيْنِ وَالزَّيْتُونِ ٥ وَطُورِ سِينِينَ ٥ وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ ٥ لَقَدْ حَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴿ وَالتَّيْنِ وَالزَّيْتُونِ ٥ وَهُذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ ٥ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴿ ٤) ثُمُّ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ ﴿ (٩٩) يُكِذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ ٥ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكَمِ الْحَاكِمِينَ ﴾ (٩١)

"In the name of Allah, the Beneficent, the Merciful.

- 1. By the fig and the olive!
- 2. And Mount Sinai!
- 3. And this City made secure!
- 4. Certainly We created man in the best make.
- 5. Then We render him the lowest of the low,
- 6. Except those who believe and do good; so theirs is a reward never to be cut off.
- 7. So who can give the lie to thee after this about the Judgement?
- 8. Is not Allah the Best of the Judges?" (97)

"ساتھ نام اللہ کے جور حمان ہے اور رحیم ہے۔ گواہ ہیں تین لینی انجیر اور زیتون گواہ ہے سینا پہاڑ۔ اور گواہ ہے بیہ
امن والا شہر ۔ بے شک ہم نے انسان کو بہترین ساخت پر لینی بہترین حالت عدل پر بیدا کیا ہے۔ پھر ہم اس کولوٹا
دیتے ہیں ذکیل سے ذکیل حالت کی طرف سوائے ان کے جو ایمان لائے ہیں اور اچھے عمل کرتے ہیں۔ توان کے
لیے جھی نہ منقطع ہونے والا اجر ہے۔ تو کیا چیز تجھے اس کے بعد جزا کے معاملہ میں جھلا سکتی ہے۔ کیا اللہ سب
حاکموں سے بڑھ کر حاکم نہیں۔ "(۱۹۸)

(96) التين، 95:1-8

ڈاکٹر بشارت احمد کی تفییر قرآن ظاہر کرتی ہے کہ اس نے اپنے مخصوص نظریات کو ثابت کرنے کے لیے قرآن مجید کے معانی کو توڑ مروڑ کر پیش کیا ہے۔ اس نے اپنی تفییر میں احمد کی جماعت کے بانی مرزا غلام احمد قادیانی کا حوالہ دیاہے۔ سورۃ التین کی پہلی تین آیات کی تفییر کرتے ہوئے وہ رقم طراز ہے:

" قار کین کے اذہان میں یہ سوال پیداہو سکتاہے کہ بجائے نبیوں کانام لینے کے ان مقامات کانام کیوں لیا جہاں ان برر گوں کی دعوتوں کا ظہور ہوا، فصاحت و بلاغت کے اصولوں میں سے ایک قاعدہ یہ ہے کہ کلام میں زور پیدا کرنے کے لیے بعض دفعہ ظرف بول کر مظروف مراد لیتے ہیں۔ مثلاً: حضرت مجدد وقت (حضرت مرزا غلام احمد) نے صاحب زادہ عبد اللطیف کی شہادت کے وقت جو لکھاتھا کہ 'اے کابل کی سرزمین توخدا کی نظروں سے گرگی اتو وہاں کابل کی سرزمین سے مراد کابل کے وہ لوگ تھے جنہوں نے اس ظلم عظیم میں حصہ لیاتھا" (۹۹)

سورۃ الفیل کی تفسیر میں احمدی مفسر نے مرزا غلام احمد قادیانی کا ذکر کر کے تفسیر بالرائے مذموم کی مثال پیش

کی ہے:

"اس طرح اللہ نے مسیح موعود (مرزاخلام احمد قادیانی) اور ان کی چھوٹی ہی جماعت کو پرندوں کی طرح ایساان پر بھیجا جس نے اپنے لٹریچر کے آسانی سنگریزوں سے ان کے اعتراضوں کے ہاتھیوں کو فناکر دیا۔ بلکہ ان کے ان آسانی سنگریزوں سے مسیحیت میں وہ مری پڑی کہ وہ مذہب ہی اب د نیاسے رخصت ہورہا ہے اور خود یورپ کے بڑے بڑے پادری اب مثلیث اور کفارہ سے بے زار ہوتے چلے جاتے ہیں اور کسر صلیب کا نظارہ اب اہل دانش سے پوشیدہ نہیں رہا۔۔۔ اس حدیث شریف کا بھی یہی مطلب ہے جس میں لکھا ہے کہ آنحضر سے نے رویا میں دیکھا کہ کعبہ کا طواف د جال بھی کررہا ہے اور مسیح موعود بھی کررہا ہے (اور جس کی تعبیر محد ثین نے یہ کی ہے کہ اک کعبہ کا طواف د جال کھو مناایسا ہے جیسے کسی مکان کے گرد چور گھومتا ہے۔جو چاہتا ہے کہ مکان میں نقب زنی اور چوری کرے۔ اور دوسری طرف مسیح موعود کا گھومنا اس کے گرد ایسا ہے جیسے کسی مکان کے گرد چو کیدار حفاظت کے لئے گھومتا ہے اس کا مقصد ہو تا ہے کہ اگر کوئی چور ہو تو اسے پکڑے اور سز ادلوائے۔ پس عیسائی یوپوں کا فتنہ جے دجال کا نام دیا گیا ہے اور جو کعبہ کے گرد گھوم رہا ہے۔ اس کا مقصد ہے کہ اسلام کی عمارت کو لوٹ لے اور اس کے لوگوں کو اپنے ساتھ لے جائے تاہم کی طرح نقصان پہنچادے اور اس کے لؤگوں کو اپنے ساتھ لے جائے تاہم کی طرح نقصان پہنچادے اور اس کے لوٹ لے اور اس کے لوگوں کو اپنے ساتھ لے جائے تاہم

<sup>(99)</sup> بشارت احمد، انوار القر آن، ص210

مسیح موعود کے کعبہ کے گر د گھومنے کا مقصد ہہ ہے اسلام کی عمارت کی حفاظت کرے اور د جال کی کارستانیوں سے بغضلہ تعالٰی بجائے ۔ " بفضلہ تعالٰی بجائے ۔ "

اسی سورۃ الفیل کی تفییر میں اس نے پہلے قادیانی خلیفہ کیم نورالدین کا ذکریوں کیا ہے: "عالمی شہرت یافۃ نام ور مفسر قرآن حضرت مولانا نورالدین "أرسل علیهم طیرا أبابیل" کے متعلق فرمایا کرتے تھے کہ یہ عرب کا ایک محاورہ ہے ان کے ہاں 'کسی پر پر ندے بھیجنا' معنے رکھتا ہے 'اسے تباہ کرنا' عرب کے جاہلیت کے اشعار میں ان کے شعر ابرے فخر سے شعروں میں کہا کرتے تھے کہ ہمارے لشکروں کے ساتھ ساتھ پر ندے چلتے ہیں۔ پر ندے ساتھ چلنے کا محاورہ یہاں سے لیا گیا ہے کہ جہاں لاشیں ہوتی ہیں وہاں مردار خور پر ندے کثرت سے جمع ہو جاتے ہیں (۱۰۰۰)۔"

سورۃ الرحمٰن اور سورۃ القمر کی تفاسیر کے انگریزی ترجمہ کو الگ سے شائع کیا گیا ہے۔ ڈاکٹر بشارت احمد کے قلم سے سورۃ التکاثر اور سورۃ الناس کاتر جمہ اور تفسیر کو ایک جلد میں شائع کیا گیا ہے۔

سورۃ الرحمٰن کی تفسیر میں بشارت احمد نے اپنے نام نہاد "مسیح موعود" کی تعریف میں خوب ڈو کگرے برسائے ہیں۔ مثلا:

" یہ قرآن کریم کی منفر د عظمت ہے جسے مجد دوقت حضرت مر زاغلام احمد نے بہت قوت اور جوش کے ساتھ دنیا کے سامنے پیش کیا"

اس نے برطانیہ عظمیٰ میں احمدیت کے پہلے مبلغ خواجہ کمال الدین کی بھی بہت تعریف کی ہے۔ وہ لکھتا ہے:
"جب آنجہانی خواجہ کمال الدین تبلیغ اسلام کے لیے انگلتان گئے تواس دین کے خالص اور مقد س اصولوں نے اس ملک
کے لوگوں کے ذہنوں میں اس طرح کی سر اسیمگی پھیلا دی کہ پادریوں میں ایک شور جج گیا۔ خاص طور پر پادری زویمر بہت متاثر ہوا۔ وہ اسلام کا بڑاسخت و شمن تھا۔ اسی د شمنی کے باعث وہ بہت کر وفر اور نمائش سے خواجہ کے ساتھ مناظرہ کرنے آگیا۔ عین اسی وقت خواجہ کمال الدین نے خواب میں دیکھا کہ آسمان سے گرتے ہوئے لوہے کے گلڑے اس کے جسم میں داخل ہو رہے ہیں۔ اس کے ساتھ ہی اس نے ایک آواز سنی جو اعلان کر رہی تھی:"اور ہم نے لوہا اتارا، اس میں شدت کی شخق ہے اور لوگوں کے لیے فائدے بھی ہیں "(۱۰۲)

(۱۰۰) ایضاً، ص۲۸۲

<sup>(</sup>۱۰۱)الضاً، ص۲۸۷-۲۸۷

<sup>(</sup>۱۰۲) بيان القرآن، ص١٣٥٠

اس کے بعد خواجہ کو قر آن کریم سے اس طرح کا اعلیٰ علم اور بصیرت حاصل ہوئی کہ زویمر کو سخت افرا تفری اور مایوسی کے عالم میں مناظرے سے بھا گنا پڑا۔ یہ انسان کے لیے قر آن مجید کے فوائد کا صرف ایک پہلو ہے۔ درج بالا باحوالہ امثلہ سے یہ بات واضح ہو گئی کہ ڈاکٹر بشارت احمد نے اپنے احمدی عقائد کو ثابت کرنے کے لیے قر آن کریم کے موضوعات تو تو ڈرمر وٹر کر پیش کیا ہے۔ اس نے احمد یہ جماعت کے بانی اور دوسری نمایاں احمدی شخصیات جیسے کہ مولانا صدرالدین (۱۸۸۱۔۱۹۸۱ء) اور خواجہ کمال الدین کی بہت مدح سرائی کی ہے۔

حاصل بحث

تادیانیوں کی لاہوری جماعت کے متر جمین و مفسرین قرآن نے رائخ العقیدہ مسلمانوں سے ترجمہ و تفییر میں انحرافی راستہ افتیار کیا ہے۔ بہت ہی آیات کے معانی، خاص طور پر جن کا تعلق عیسی ہے ہے، کے مفہوم کو نام نہاد مسی انحوا موعود کے دعوای کو ثابت کرنے کے لیے مسیح کیا گیاہے۔ انہوں نے قرآنی متن کا ترجمہ صاف دلی سے نہیں کیا۔ مخصوص آیات کی تفیر کا مقصد ہی درست معانی کو سامنے لانے کے بجائے مخصوص احمدی عقائد کو ثابت کرنا ہے۔ احمدی اسکالرز نے ماہرین علوم القرآن کے بتائے ہوئے اصولِ تغییر کو نظر انداز کیا ہے۔ احمدیوں نے مخصوص احمدی عقائد کو ماہت کرنا ہے۔ احمدی المحالات کی مقبود کی میں مقبود کی میں انہوں نے کے اس الفاظ کا سہارالیا ہے جن کا متبادل قرآنی متن میں ثابت کرنے کے لیے ان الفاظ کا سہارالیا ہے جن کا متبادل قرآنی متن میں موجود نہیں ہے۔ احمدی عقائد کے مصادر و منابع مر زاغلام احمد قادیانی، حکیم نورالدین اور مولوی مجمد علی کو وہ تحریر میں میں جو ان تینوں نے تغییر قرآن کے نام پر لکھی ہیں۔ انہوں نے کو شش کی کہ عربی الفاظ کے معانی کو توڑ مر واڑ کر اپنے میں مانے معانی کشید کریں۔ احمدیوں نے کچھ مسلم مفسرین کے سیاق وسباق سے ہے کر اقتباسات نقل کیے ہیں تا کہ جو کچھ من نابت کیا جا سیائے۔ لاہوری احمدی کہتے ہیں تا کہ جو کچھ تان نے مینی موت سے آپ کا تادین نبیس بلکہ ایک نجو روں میں گل کھلائے ہیں انہیں ثابت کیا جا سے۔ لاہوری احمدی کہتے ہیں تکہ موت اور سری گر میں تدفین وہ عقائد ہیں جن میں تو نویں اور عوال کیا جا نہ بین میں موت سے آپ کا تو دنوں جماعتوں کا کوئی اختلاف نہیں ہے۔ ان کے بانی نے جس طرح "نبی "اور "رسول" کے لفظ کو استعال کیا ہے وہ اس نے نہیں بلکہ مغربی ناقدین نے جی تغیدہ مسلم نو اللہ مور تو اسیر قرآن پر صرف رائ العقیدہ مسلمانوں کی تو نہیں بلکہ مغربی ناقدین نے جی تغیدہ مسلم نے والے تراجم اور تفاسیر قرآن پر صرف رائ العقیدہ مسلمانوں نے نہیں بلکہ مغربی ناقدین نے جی تغیدہ کی جانب سے کئے جانے والے تراجم اور تفاسیر قرآن پر صرف رائ العقیدہ مسلمانوں نے نہیں بلکہ مغربی ناقدین نے جی تغید کی جانے والے تراجم اور تفاسیر قرآن پر صرف رائ العقیدہ مسلمانوں نے نہیں بلک کے بانی ہے۔

#### سفارشات

- ۔ اس حقیقت سے انکار ممکن نہیں کہ وطن عزیز کے کم پڑھے لکھے اور عام تعلیم یافتہ لوگ مرزایت، قادیانیت، احمدیت، اور لاہوریت سے متعلق بہت کم معلومات رکھتے ہیں اس لیے ضروری ہے کہ قرآنی آیات کے ترجمہ و تفسیر کے حوالے سے ان کے باطل نظریات کوعوام الناس تک پہنچایاجائے۔
- ۲. جو قدیم علاءاور جدید اسکالرز حدیث کے ذخائر سے بہتر آگائی رکھتے ہیں ان کا فرض ہے کہ وہ احادیث کی بنیاد پر عقیدہ ختم نبوت کے تحفظ کے لیے اپنی تحقیقات سامنے لائیں۔
- ۳. عالم اسلام کے لیے عموماً اور پاکستان کے عوام کے لیے خصوصاً ائمہ فقہ کے حوالے سے ختم نبوت کی اہمیت کو اجار کرنااہل علم کے لیے لازم ہے۔
- ۳. انگریزی خوال طبقہ قادیانی اور احمدی لاہوری مبلغین کا خصوصی ہدف رہاہے۔اس جدید تعلیم یافتہ طبقے کے عقیدے کی حفاظت کے لیے اہل علم کی ذمہ داری ہے کہ وہ ختم نبوت کے حوالے سے انگریزی میں موجود لٹریچر سے لوگوں کو آگاہ کریں اور نئی کتب لکھنے پر توجہ مبذول کریں۔
- ۵. مطبوعہ مواد کی اہمیت سے انکار ممکن نہیں لیکن سوشل میڈیا آج کل زیادہ اہمیت اختیار کر تاجارہاہے اس لیے مذہبی اسکالرز پر واجب ہے کہ ختم نبوت کے تعلق سے اس محاذ پر اٹھنے والے سوالات کے اسی سطح پر تسلی بخش جو ابات دیں۔



# بر صغیر کے اردو تفسیر ی اُدب پر تفسیر مظہری کے اعتقادی اثرات (ایک تحقیقی و تنقیدی جائزہ)

منیبه سرور ☆ دُاکٹر محمد سعیداختر ☆ ☆

#### **ABSTRACT**

Allah u revealed Quran for the reforms of humanity and guarraunteed of its custody and security. He created many scholars in this Ummah for this great purpose. Hazrat Qazi Sana Ullah is the one of them who devoted his whole life for the security of Quranic teachings and commandments. Hazrat Qazi Sana Ullah Pani Patti was a great scholar, juristic, Muhaddith, Justice and Sufi at the same time. For the sake of this holy responsibility and great obligation of security of Quran he wrote Tafseer-e-Mazhari and dedicated it to his greate leader and trainer Hazrat Mirza Mazhar Jan e Janaan. This exeggeration is extent of entire idiologies and academic arts of Hazrat Qazi Sana Ullah Pani Patti. Tafseer-e-Mazhari is a collection of many sciences and arts as for Tafseer and Usool-e-Tafseer, Hadith and Usool-e-Hadith, Figh and Usool-e- Fiqh, Linguistics and Sufism. Therefor this is admitted colletion by the scholars and exeggerators in all subcontinent. In this article by the help of Almighty Allah, we have proved that, the written exeggerations in subcontinent after Tafseer-e-Mazhari many of them influenced very much to Tafseer-e-Mazhari. We concentrated upon those Urdu exeggerations that have been written in subcontinent and influenced to the Tafseer-e-Mazhari and took many examples of influences of Tafseer-e-Mazhari pertaining to the faith. So, we gave many examples of influences of Tafseer-e-Mazhari that have been taken by Urdu exeggerations written in subcontinent.

Keywords: The Holy Qur'ān, Qazi Sana Ullah, Tafseer-e-Mazhari

پلى-انگە- دى اسكالر، يونيورىشى آف لامور اسكانىڭ پروفىسر، شعبە علوم اسلاميە، يونيورىشى آف لامور

#### تعارف:

اللہ رب العزت نے سر زمین برصغیر کو علمی اور روحانی حوالے سے بہت زر خیز بنایا ہے ، یہاں بہت سے ایسے جلیل القدر علما و مشائخ پیدا ہوئے جن سے عرب و عجم سمیت لا کھوں مسلمانوں نے صدیوں فائدہ اٹھایا ہے ، ایسی ہی عظیم ہستیوں میں سے حضرت قاضی ثناء اللہ پانی پتی ہیں۔ آپ نے جہاں بہت سے موضوعات پہ قلم اٹھا کر امت مسلمہ کو گرانقدر ذخیرہ علمی عطا فرمایا ہے ۔ آپ نے تفسیر کے میدان میں انتہائی شاندارو جامع و مانع تفسیر لکھی ہے جس کا نام ''تفسیر مظہری'' ہے۔ یہ تفسیر در جنوں علوم و فنون پر مشتمل ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ بر صغیر کے بہت سے مفسرین اپنی اپنی اپنی اپنی تفسیر مظہری'' ہے۔ یہ تفسیر مداور لغوی و ادبی حوالے سے مباحث کا بیان کرتے ہوئے تفسیر مظہری سے بطور مرجع خوب استفادہ کرتے ہیں۔ اس آر ٹیکل میں ہم بر صغیر کے اردو تفسیری ادب پر تفسیر مظہری کے اعتقادی و کلامی حوالے سے اثرات کا جائزہ لیں گے ۔

## آدم عليه السلام كوعكم الاساء ديئے جانے كى حقيقت:

سورۃ البقرہ میں اللہ رب العزت نے تفصیل سے قصہ آدم کو بیان فرماتے ہوئے حضرت آدم کو علم الاسما(انہیں ہر چیز کا علم عطا فرما دیا تھا) کا ذکر فرمایا۔ علم الاسمااور اس کی حقیقت کیا ہے؟ مولانا عبد المماجد دریا آبادی نے تفسیر مظہری سے استفادہ کرتے ہوئے یہ بیان کی ہے کہ آدم علیہ السلام کو علم اجمالی کا مل عطا کیا گیا تھا۔ آپ کو ہر اسم و وصف کے ساتھ ایکی نسبت کا ملہ عطا کی گئی تھی کہ جس جس اسم یا وصف کی طرف آپ متوجہ ہوتے وہی چیز آپ پر مکشف ہو جاتی۔ (۱)

## اہلِ کتاب صدافت ِر سول صَلَّالِيْرُمْ پر شاہد تھے:

الله تبارك تعالیٰ نے ارشاد فرمایا

﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ تَبْغُونَهَا عِوَجًا وَأَنْتُمْ شُهَدَاءُ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ (٢)

(۱) دریاآبادی،عبد الماجد، (س-ن)، تفسیر ماجدی، مجلس نشریات قرآن، کراچی، پاکستان. ۱/ ۹۹

<sup>(</sup>۲) آل عمران:۹۹

''تم فرماؤاے کتابیو! کیوں اللہ کی راہ سے روکتے ہوا سے جوا بمان لائے اسے ٹیڑھا کیا چاہتے ہواور تم خو داس پر گواہ ہواور اللہ تمہارے کو تکوں (برے اعمال، کر توت) سے بے خبر نہیں۔''

پیر محمد کرم شاہ الازہری اور مولانا نعمت علی چشتی تفسیر مظہری کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ شہداء کے معانی میں سے ایک معنی سے ایک معنی سے کہ اے اہل کتاب تم خود اسلام کی حقانیت اور رسول خدا مَنَّ اللَّهُ عَلَیْمُ کی صدافت کے گواہ ہو لیکن تم گواہ ہونے کے بوجود نہ خود ایمان لاتے ہواور نہ ہی دوسروں کومومن بننے دیتے ہو۔ (۳)

محبت رسول صَلَّاقِيْتُم كَي شدت كاعلامت ايمان هونا:

الله تبارک و تعالیٰ نے ارشاد فرمایاہے

﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ ..... الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (٣)

اس آیت مبار کہ میں اللہ جل مجدہ نے ہر اس بند سن اورر شتے کا ذکر فرمایا ہے جس سے قلب انسانی متعلق ہو جاتا ہے تو تھم یہ دیا جارہا ہے کہ ہر جائز محبت کو اختیار کر ناجائز ہے لیکن یہ تمام جائز محبتیں اللہ اور اُسکے رسول مُنَّا لِلْیَٰا اَلٰہِ اَوْر اُسکے رسول مُنَّا لِلْیَٰا اَسِیَ سول مُنَّا لِلْیُا اِللہ اور اُسکے رسول کی محبت کی محبت بھی اللہ اور اُسکے رسول کی محبت سے بڑھی تو پھر اللہ کے تمام گرفت کے منتظر ہو جاؤاور اللہ فسق و فجور کرنے والی قوم کو ہدایت نہیں دیتا اس آیت مبار کہ کے تحت حضرت قاضی ثناء اللہ فرماتے ہیں۔

"قلت: وكمال الدين أن يكون الطبيعة تابعة للشريعة فلا يقتضي الطبع إلا ما يأمره الشريعة"(۵)

ترجمہ: میں یہ کہتا ہوں کہ دین کا کمال یہ ہے کہ طبیعت انسانی شریعت کی تابع ہو جائے اور پھر طبیعت اس چیز کے سوا کچھ طلب نہ کرے جس کا حکم شریعت دیتی ہے۔

اسی طرح حضرت قاضی صاحب فرماتے ہیں:

(۳) ۱. کرم شاه، پیر محمد الاز هری، (۱۳۰۰ء)، تفسیر ضیاءالقر آن، ضیاءالقر آن پبلی کیشنز، لا هور، پاکستان ۱ ۲۰۶۰ ۲. نعمت علی، محمد، (س-ن)، تنویر الایمان، مکتبه نوریه رضویه، لا هور، پاکستان . ۱ / ۴۴۸

<sup>(</sup>۴) التوبه:۲۴

<sup>(</sup>۵) یانی پتی، محمد ثناءالله، القاضی، (۷۰۰۲ء)، تفسیر مظهری، دارا لکتب العلمیه، بیروت، لبنان.

"رسول الله مَنَّا لَيْهِ الله مَنَّا لَيْهِ الله مَنَّا لَيْهِ الله مَنْ لَيْهِ الله وقت تک مامل نہیں ہو والدین ، اولاد اور جمیج انسانیت سے بڑھ کر محبوب نہ ہو جاؤ اور یہی کمال ایمان ہے یہ مقام اس وقت تک مامل کہ اور وہ احادیث تا جب تک صفائے قلب اور نفوس قدسیہ کے حامل اولیا کی صحبت اختیار نہ کی جائے اور یہ آیت مبار کہ اور وہ احادیث جو ہم نے بیان کی ہیں ان سے یہ واجب قرار پاتا ہے کہ مشاخ کی خد مت میں بیٹھ تعلیمات تصوف حاصل کی جائیں " جو ہم نے بیان کی ہیں ان سے یہ واجب قرار پاتا ہے کہ مشاخ کی خد مت میں بیٹھ تعلیمات تصوف حاصل کی جائیں " مقسیر مظہر کی سے ان ابحاث کو ہیر محمد کرم شاہ صاحب اور مفتی محمد شفیع صاحب اور مولانا جلال الدین قادر کی صاحب نے بھی بیان کیا ہے۔ (۲)
ماحب نے بھی بیان کیا ہے۔ (۲)

الله جل مجده حضرت طالوت كى باد شابى كى علامات بيان كرتے ہوئ ار شاد فرماتے ہيں: ﴿ وَقَالَ لَمُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَائِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (2)

اس آیتِ مبار که میں سکینہ سے کیام ادہے؟اس کی تفسیر میں پروفیسر ڈاکٹر محمہ طاہر القادری صاحب نے تفسیر مظہری سے استفادہ کرتے ہوئے بیان کیاہے کہ اس سے مراد تبرکات انبیاء ہیں۔ (۸) سات آسانوں کی ہیئت:

الله تعالی نے سورة البقرة میں سات آسانوں کے بنانے کا ذکر فرمایا ہے۔ان سات آسانوں کی ہیئت وشکل کیسی ہے،اس حوالے سے مولاناعبد الماجد دریا آبادی تفسیر مظہری سے استفادہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:" صاحبِ تفسیر مظہری

(۲)ا. ضياء القرآن، ۱۹۰/۲

۲. مفتی شفیع، محمد، (۲۰۱۷ء)، معارف القر آن، ادارة معارف القر آن، کراچی، پاکستان ۲۰۰۰ س. طلل الدین، محمد قادری، (س-ن)، اَحکام القر آن، ضیاء القر آن پبلی کیشنز، لا مور، پاکستان ۴۰۰۰ (۲۰۰۰) مورة البقرة: ۲۴۸

<sup>(</sup>٨) طاهر القادري، محمد، دُاكثر، تفسير منهاج القرآن، منهاج القرآن يبلي كيشنز، لامور، ياكتان.

نے ایک حدیث سے استدلال کرتے ہوئے بیان کیا کہ عرش اور اس کے اندر جتنے بھی ساوات ہیں سب کے سب کروی شکل کے ہیں، اور اللہ تعالی کاعرش ساری زمین کو محیط ہے۔''

#### سابقه رسل كو بھی حھٹلا یا گیا:

الله تعالیٰ نے ارشاد فرمایا

﴿ فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جَاءُوا بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنِيرِ ﴾ (١٠)

"تواے محبوب! اگر وہ تمہاری تکذیب کرتے ہیں تو تم سے اگلے رسولوں کی بھی تکذیب کی گئی ہے جو صاف نشانیاں اور صحیفے اور چپکتی کتاب لے کر آئے تھے "(۱۱)

اس آیت مبار کہ سے معلوم ہوا کہ سابقہ انبیاء و مرسلین علیہم السلام کو بھی جھٹلا یا گیا۔ آیت مبار کہ میں بینات ، زبر اور کتاب سے کیا مراد ہے؟ محمد کرم شاہ الازہری اور مولانا نعمت علی چشتی تفییر مظہری کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ بینات سے مراد معجزات اور عقلی دلائل ہیں۔ اور زبر جمع ہے زبورکی اسکا معنی وعظ و نصیحت ہے۔ اور کتاب سے مراد وہ صحیفہ ہے جس میں احکام شریعت ہوں۔ (۱۲) اہانت رسول مُنگی اللہ کے مراور لعنت خداوندی کا باعث:

ایمان کی بنیاد و اساس ادب رسول مَثَالِیْمُ الله علی الله کی ادنی سی اہانت کفر اور لعنت خداوندی کا باعث ہے۔اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيَّا بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْنَا فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَكَانَ خَيْرًا لَكَانَ خَيْرًا لَكَانَ خَيْرًا لَكَانَ خَيْرًا لَكُانَ خَيْرًا لَكُانَ خَيْرًا لَكُانَ خَيْرًا لَكَانَ خَيْرًا لَعُنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَكُانَ خَيْرًا لَعَنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَكُانَ خَيْرًا لَعَنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَكُونِ وَلَوْ أَنْهُمْ وَالْمُوالِقِيلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾

<sup>(</sup>۹) تفسیر ماجدی،۱/ ۹۳

<sup>(</sup>۱۰) سورة آل عمران،۱۸۴/۳

<sup>(</sup>۱۱) آل عمران:۱۸۴

<sup>(</sup>۱۲) ضياء القرآن، ا /٣٠٣، تنوير الايمان، ا / ١٥٥

" کچھ یہودی کلاموں کو ان کی جگہ سے پھیرتے ہیں اور کہتے ہیں ہم نے سنا اور نہ مانا اور سنیئے آپ سنائے نہ جائیں اور راعنا کہتے ہیں زبانیں پھیر کر اور دین میں طعنہ کے لئے اور اگر وہ کہتے کہ ہم نے سنا اور مانا اور حضور ہماری بات سنیں اور حضور ہم پر نظر فرمائیں تو ان کے لئے بھلائی اور راستی میں زیادہ ہو تالیکن ان پر تو اللہ نے لعنت کی ان کے کفر کے سبب تو تقین نہیں رکھتے مگر تھوڑا" (۱۳)

یہود اپنی خست طبعی کے باعث رسول اللہ منگا لیے گا کی شان اقد س میں بے ادبیاں کرتے حضور سید دو عالم کی بارگاہ میں بات کرتے ہوئے ایسے ذو معنی الفاظ استعال کرتے جن میں مدح وذم دونوں پہلو موجود ہوتے اور پھر ان کی ادا ئیگی ایسے طریقے سے کرتے جن سے ذم کا پہلوں نمایاں ہو تا اور اگر انہیں روکا جاتا تو فوراً کہتے کہ نہیں نہیں ہمارا مد عا تو مدح تھا۔ رسول اللہ منگا لیے گا گا گر کوئی تکم دیتے تو سمعنا ججر اکہتے اور اس سانس میں خشگی سے و عصینا بھی کہہ دیتے۔ اس طرح غیر سمع کے بھی دومفا ہیم ہیں۔ ایک دعا کے لیے وہاں یہ معنی بنتا کہ آپ کو کوئی نا گوار بات نہ سنی پڑے اور جب کلمہ کسی کے خلاف دعا کے لیے بھی استعال ہو تا۔ اور وہال معنی یہ بھی بنتا کہ معاذ اللہ آپ بچھ بھی نہ من سکیس۔ اور جب یہود یہ لفظ ہولتے تو مفہوم ثانی مر ادلیتے اس طرح راعنا کہتے وقت زبان کو تھوڑا سالچک دیتے ہوئے ذرا لمباکر کے پڑھتے تاکہ وہ راعینا بن جائے۔ چنانچہ ان کے اعمال اور اہانتوں کے سبب اللہ تعالیٰ نے ان پر لعنت نازل فرمائی اور ان کے کفر پڑھتے کہ وہ راعینا بن جائے۔ چنانچہ ان کے اعمال اور اہانتوں کے سبب اللہ تعالیٰ نے ان پر لعنت نازل فرمائی اور ان کے کفر چشتی صاحب نے بیان کیا ہے جس کا خلاصہ ہم نے عرض کیا ہے۔ (۱۳)

الله تبارك وتعالى نے ارشاد فرمایا:

﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِللَّهُ عَلَيْهِمُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ إَمْنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعُولًا فَعُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [13]

<sup>(</sup>۱۳) النساء: ۲ م

<sup>(</sup>١١٨) ضياء القرآن، ١/ ٠٥٠ ، تنوير الايمان، ١ / ٥٥٩

<sup>(</sup>١٥) الأعراف: ١٥٧

غزوهٔ بدر میں فرشتوں کے نازل ہونے کی بیئات و آشکال:

غزوہ بدر میں جو کہ حق و باطل کے در میان پہلا فیصلہ کن معرکہ تھا، اُس میں اللہ رب العزت نے اپنے رسول منگائی آئی کی مد د و نفرت کے لیے فرشتوں کو نازل فرمایا۔ علماء نے یہاں واضح کرنا چاہا کہ فرشتے کن کن صور توں میں نازل ہوئے ؟ چنا نچہ صاحب تفییر تبیان القر آن علامہ غلام رسول سعیدی تفییر مظہری سے استفادہ کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں کہ فرشتے سفید لباس میں ملبوس ہو کر چنکبرے گھوڑوں پر سوار تھے اور جماعت کی صورت میں نازل ہوئے۔ (۱۷) تفییر مظہری سے ایسی ہی مرویات کو علامہ غلام رسول سعیدی صاحب نے سورۃ انفال کی تفییر میں کبھی بیان کیا ہے۔ (۱۸)

والدين رسول صَاللَّهُ عِنْهُم مومن تھے:

الله رب العزت نے ارشاد مر مایا:

﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْحُجِيمِ

<sup>(</sup>١٦) معارف القرآن، ١٨/٨

<sup>(</sup>١٤) سعيدي، غلام رسول، (٢٠١٣ء)، تبيان القرآن، لا بور، ياكتان-٢ ٣٥٣/٢

<sup>(</sup>۱۸) ضاء القرآن،۲/ ۱۴۱

''نبی اور ایمان والوں کو لا کُق نہیں کہ مشر کوں کی بخشش چاہیں اگر چہ وہ رشتہ دار ہوں جبکہ انہیں کھل چکا کہ وہ دوزخی ہیں۔''<sup>(۱۹)</sup>

جب انسان مر جاتا ہے تو زندہ لوگوں پر اس مرنے والے کا یہ حق ہو تا ہے کہ وہ اس کے لیے بخشش کی دعا کریں تاکہ ان کی طلب بخشش سے اللہ رب العزت اس سے راضی ہو اور اسے معاف فرما دے لیکن مذکورہ بالا آیت مبار کہ میں اللہ رب العزت نے اس بات سے منع فرما یا کہ جو لوگ حالت کفروشرک پر مر جائیں ان کے لیے قطعاً بخشش کی دعانہ کی جائے لیکن اس آیت مبار کہ سے بعض لوگوں یہ استنباط کرنا شروع کر دیا کہ معاذ اللہ اس سے یہ ثابت ہو تا ہے رسول اللہ مَنَّ اللَّهُ اللهُ کَا اللہ اللہ عَمَّ اللّٰہُ اللّٰہ کے والدین ایمان کے خلاف ہیں ان پر تبصرہ کرتے ہوئے قاضی ثناء اللہ لکھتے ہیں۔

"وما يدل على أن الآية نزلت في آمنة أم النبي ﷺ عبد الله أبيه لا يصلح منه شيء''

اور جو کچھ اس بات پر دلالت کر تاہے کہ یہ آیت رسول اللہ کے والدین حضرت آمنہ و حضرت عبد اللہ کے خلاف نازل ہو کی توالی روایتوں میں سے کو کی روایت بھی درست نہیں ہے۔"

اس بات کی تائید میں حضرت قاضی صاحب نے بطور دلیل میہ حدیث بھی پیش کی ہے کہ رسول الله سَکَالَیْمَ اِللّٰہِ اللّٰہِ سَکَالَیْمَ اِللّٰہِ سَکَالِلْیَا اِللّٰہِ سَکَالِلّٰہِ اللّٰہِ سَکَالِلْیَا اِللّٰہِ سَکَالِلّٰہِ اِللّٰہِ سَکَاللّٰہِ اللّٰہِ سَکَالِلّٰہِ اللّٰہِ سَکَالِلّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ سَکَالِلْلِلّٰہِ اللّٰہِ اللّٰٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰٰ اللّٰہِ اللّٰٰ اللّٰہِ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰ

" مجھے بنی آدم کے ہر بہترین زمانے میں کیے بعد دیگر مبعوث کیا جاتار ہاحتی کہ میں اس زمانے میں مبعوث کر دیا گیا جس میں ہوں"

تفسير مظہري سے اس بحث كوصاحب ضياءالقر آن نے بھى بيان كياہے۔ (۲۰)

#### عقيره شفاعت:

الله تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ اللَّهُ رَبُّكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ الْأَمْرَ مَا مِنْ شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾

(١٩) التوبه:١١٣

<sup>(</sup>۲۰) ضاء القرآن،۲ /۲۵۹

"بیشک تمہارارب اللہ ہے جس نے آسان اور زمین چھ دن میں بنائے پھر عرش پر استوافر مایا جیسااس کی شان کے لائق ہے کام کی تدبیر فرما تاہے کوئی سفار ثی نہیں مگر اس کی اجازت کے بعد سے اللہ تمہارارب تواس کی بندگی کروتو کیاتم دھیان نہیں کرتے "(۲۱)

اس آیت مبار کہ میں اللہ تعالی نے جہاں ان مشر کین کارد کیا ہے جھوں نے یہ سمجھ رکھا تھا کہ مٹی پتھر اور وہ چیزیں جن کی اللہ کے سواعبادت کرتے ہیں قیامت کے دن انکی شفاعت کریں گے اور بارگاہ ایز دی سے انہیں بخشوالیں گے تو اللہ تعالیٰ نے ان کارد فرما دیا کہ یہ بت تو خود اندھے بہرے ، بے قدرت اور بے اختیار ہیں یہ بھلا تمہاری اللہ کے ہاں شفاعت کیسے کر سکیں گے جسے اذن شفاعت ملا ہو گا یہاں اللہ رب العزت نے مشرکین کے ساتھ ساتھ ایسے لوگوں کو بھی غلط فہمی کو دور کر دیا جو سرے سے عقیدہ شفاعت کو مانتے ہی نہیں۔

#### حضرت قاضی صاحب فرماتے ہیں:

"فيه إشارة إلى ثبوت الشفاعة لمن أذن له."

کہ اس آیت میں واضح اشارہ ہے کہ جن کواللہ تعالی اذن شفاعت دے گاوہ ضرور شفاعت کریں گے۔

اس بحث كاخلاصه صاحب ضياءالقر آن نے بھی بيان كياہے۔ (٢٢)

## احوال امت ير حضور كا گواه بهونا:

الله تعالیٰ نے سورۃ ہو دمیں ارشاد فرمایا

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أُولَئِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَجِّهِمْ وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ هَؤُلَاءِ اللَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَجِّهِمْ أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾

اور اس سے بڑھ کر ظالم کون جو اللہ پر حجوٹ باندھے اور اپنے رب کے حضور پیش کیے جائیں گے اور گواہ کہیں گے بیہ ہیں جنہوں نے اپنے رب پر حجوٹ بولا تھا، ارے ظالموں پر خدا کی لعنت (۲۳)

<sup>(</sup>۲۱) يونس:۳

<sup>(</sup>۲۲) ضياء القرآن،۲/ ۲۷۹

<sup>(</sup>۲۳) هود:۸۱

اس آیت مبار کہ میں گواہوں سے مراد انبیاء ورسل ہیں۔ حضرت عبداللہ ابن عباس اور حضرت ضحاک کے بزدیک یہی تفییر درست ہے۔ اسی طرح حضرت عبداللہ ابن المبارک رضی اللہ عنہ جو عظیم اولیا میں سے ہیں اور تبع تابعین کے سرداروں میں سے ہیں آپ فرماتے ہیں کہ حضرت سعید بن المسیب فرماتے ہیں۔

جنوری-جون 2021ء

"ليس من يوم إلا وتعرض على النبي الله أمته غدوة وعثية فيعرفهم بسيماهم وأعمالهم فلذلك يشهد عليهم"

"ہر روز رسول الله مَنَا ﷺ پر آپ کی امت صبح و شام پیش کی جاتی ہے حضور ان کی چیزوں اور ان کے اعمال کے سبب انہیں پہنچانتے ہیں اور اسی لیے قیامت کے دن ان پر گواہی دیں گے "(۲۴)

## نبى عليه السلام كانتمانِ سر اطلاع على الغيب كي نفي نهيس:

الله تعالی نے اپنے چنے ہوئے رسولوں کو بذریعہ وحی غیب پر مطلع فرمایا الله تعالی عالم الغیب ہے اور چنے ہوئے رسول مطلع علی الغیب ہیں۔ چنانچہ الله تعالی نے سورۃ آل عمران میں ارشاد فرمایا:

﴿ مَا كَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْحُبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِي مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَلِيَّا اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَيَتَقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ وَتَتَقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾

"الله مسلمانوں کو اس حال پر چھوڑنے کا نہیں جس پرتم ہوجب تک جدانہ کر دے گندے کو ستھرے سے اور الله کی شان یہ نہیں کہ اے عام لو گو! تہمیں غیب کا علم دے دے ہاں اللہ چن لیتا ہے اپنے رسولوں سے جسے چاہے تو ایمان لاؤاللہ اور اس کے رسولوں پر اور اگر ایمان لاؤاور پر ہیزگاری کر و تو تمہارے لئے بڑا ثواب ہے "(۲۵)

#### اسی طرح سوره جن میں ارشاد فرمایا:

﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ۞ إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ حَلْفِهِ رَصَدًا﴾

<sup>(</sup>۲۴) ضياء القرآن،۲ /۳۵۱

<sup>(</sup>۲۵) آل عمران: ۱۷۹

''غیب کا جاننے والا تواپنے غیب پر کسی کو مسلط نہیں کر تا سوائے اپنے پہندیدہ رسولوں کے کہ ان کے آگے پیچھے پہر امقرر کر دیتاہے''(۲۲)

پس معلوم ہوا کہ اللہ تعالی اپنے چنے ہوئے رسولوں کو غیب پر اطلاع عطافر ما تاہے۔ بعض او قات رسول حکمت کے پیش نظر حقیقت کو عیاں نہیں کرتے اس کتان راز کا ہر گزیہ یہ مطلب نہیں ہو تا کہ رسول جانتے نہیں ہیں۔ حبیبا کہ حضرت یعقوب علیہ السلام کے بارے میں ارشاد فرمایا گیا۔

﴿ فَلَمَّا أَنْ جَاءَ الْبَشِيرُ أَلْقَاهُ عَلَى وَجْهِهِ فَارْتَدَّ بَصِيرًا قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ لا تَعْلَمُونَ ﴾

" پھر جب خوشی سنانے والا آیا اس نے وہ کر تالیعقوب کے منہ پر ڈالا اسی وقت اس کی آئکھیں پھر آئمیں (دیکھنے لگیں) کہ میں نہ کہتا تھا کہ مجھے اللہ کی وہ شانیں معلوم ہیں جو تم نہیں جانتے"(۲۷)

لیں یہ آیت مبار کہ واضح کرتی ہے کہ حضرت یعقوب علیہ السلام کا بھی راز یوسف کو چھپائے رکھنا جہاں آپکے صبر کی انتہاہے وہاں آپکے علم کی نفی نہیں ہے۔

درج بالا بحث تفییر مظهری سے خلاصتہ ذکر کی گئ ہے اس کوصاحب ضیاءالقر آن نے اختیار کیا ہے۔ (۲۸) سجدہ عبادت اور سجدہ تعظیم میں فرق:

سجدہ عبادت وہ سجدہ ہے جو عبادت کی غرض سے کیا جائے اور سجدہ تعظیم وہ سجدہ ہے جو فقط تعظیم کی خاطر کسی کو کیا جائے۔ حضرت یوسف علیہ السلام ، انکی زوجہ اور انکے گیارہ بیٹوں نے حضرت یوسف علیہ السلام کو سجدہ کیا جس کو قرآن نے یوں بیان کیا ہے۔ قرآن نے یوں بیان کیا ہے۔

﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَحَرُّوا لَهُ سُجَّدًا وَقَالَ يَا أَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِي حَقًّا وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُمْ مِنَ الْبَدْوِ مِنْ بَعْدِ أَنْ نَزَغَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِحْوَتِي إِنَّ رَبِي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحُكِيمُ

<sup>(</sup>۲۷) الجن:۲۷–۲۷

<sup>(</sup>۲۷) يوسف:۹۲

<sup>(</sup>۲۸) ضاء القرآن،۲/۲۸

"اور اپنے ماں باپ کو تخت پر بڑھایا اور سب اس کے لیے سجدے میں گرے اور یوسف نے کہااہے میرے باپ سے میرے باپ سے میرے پہلے خواب کی تعبیر ہے بیشک اسے میرے رب نے سچا کیا، اور بیشک اس نے مجھ پر احسان کیا کہ مجھے قید سے نکالا اور آپ سب کو گاؤں سے لے آیا بعد اس کے کہ شیطان نے مجھ میں اور میرے بھائیوں میں ناچا تی کرادی تھی، بیشک میر ارب جس بات کوچاہے آسان کر دے بیشک وہی علم و حکمت والاہے "(۲۹)

اس آیت مبارکہ کی تفسیر میں بعض مفسرین نے کہا کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کو سجدہ کیالیکن حضرت قاضی ثناء اللہ نے واضح کیا ہے کہ یہ سجدہ حضرت یوسف ہی کو کیا گیا تھا جیسے آدم علیہ السلام کو فرشتوں نے سجدہ کیا تھا۔ لیکن یہ سجود عبادت نہ تھے بلکہ سجود تعظیم تھے جو پہلی شریعتوں میں جائز تھے لیکن حضور سید دو عالم مَثَّا اللَّیَّامُ کی آمد مبارک کے ساتھ ہی یہ بھی حرام کر دیے گئے تفسیر مظہری سے ان دلائل کو پیر کرم شاہ صاحب نے بھی اختیار کیا ہے۔ (۴۰) تقدیر اور اُسکی اقسام:

اللہ تعالیٰ کا اپنا اندازہ کا مل سے جمیع مخلو قات کے احوال واعمال کو پہلے سے لکھ دینا تقدیر کہلاتا ہے۔ تقدیر کی دو قسمیں ہیں۔(۱) معلق اور (۲) مبر م۔ تقدیر معلق وہ تقدیر ہے جس کے واقع ہونے کے لیے اسے کسی دو سری شے کساتھ مشروط کر دیا گیا ہے۔ کہ اگرید کام ہو تو نتیجتا یہ بھی ہو گا اور اگرید کام نہ ہو اتو نتیجتا اس کا اثر بھی ظاہر نہیں ہو گا گھی اس تقدیر کا معلق ہونالوح محفوظ پر ظاہر ہو تا ہے بھی نہیں۔ یعنی بھی یہ صرف علم الہی میں ہی معلق ہوتی ہو جی جبید دو سری تقدیر مبرم ہے اس کو پختہ تقدیر کہتے ہیں۔ یہ کسی امر کے ساتھ مشروط نہیں ہوتی بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کے اٹل جبیہ دو سری تقدیر مبرم ہے اس کو پختہ تقدیر کہتے ہیں۔ یہ کسی امر کے ساتھ مشروط نہیں ہوتی بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کے اٹل فیصلے ہیں اس میں تغیر و تحریف کی گھڑائش نہیں ہوتی اور اسی کو ہی قضائے لایر د کہتے ہیں حضرت پانی پتی اس حوالے سے ایک واقعہ رقم کرتے ہیں کہ حضرت مجد دالف ثانی رحمہ اللہ نے کشف کر کے دیکھا کہ ان کے دونوں صاحبز ادوں مجہ سعید اور محمہ مصوم رحمہ اللہ کے استاد ملاطام لا ہوری کی پیشانی پر بد بخت لکھا ہوا ہے آپ نے پچوں سے اس امر کا تذکر محموم رحمہ اللہ کے استاد ملاطام لا ہوری کی پیشانی پر بد بخت لکھا ہوا ہے آپ نے پچوں سے اس امر کا تذکر محموم رحمہ اللہ کے استاد ملاطام لا ہوری کی پیشانی پر بد بخت لکھا ہوا ہے آپ نے پچوں سے اس امر کا تذکر محموم رحمہ اللہ کے اس و عوالے تابی میں بدل جائے چناخچہ فرماتے ہیں میں میں دیکھا کہ یہ قطاعہ کہ بی حموم کو شرے بیں مجھے حضرت غوث التقلین محی اللہ بین عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنہ کا قول یاد آیا کہ آپ نے فرمایا ''اہور

(۲۹) يوسف: ۱۰۰

<sup>(</sup>۳۰) ضاءالقر آن،۲/ ۴۵۹

القضاء المبرم يرد بدعوتي ''ميري دعاسے قضائے مبرم بھي ٹل جاتی ہے تو فرماتے ہيں ميں نے بارگاہ الهي ميں عرض کی"

"اے اللہ! تیری رحمت بڑی وسیع ہے تیر افضل کسی ایک پر مقتصر نہیں، میں بڑی امید سے تجھے پکار رہا ہوں اور تجھ سے سوال کر تاہوں کہ اپنے فضل عمیم سے میری دعا قبول فرمااور ملاطا ہرکی پیشانی پرسے شقی کالفظ مٹاکر سعید کالفظ شبت فرما جس طرح تونے غوث الثقلین محی الدین حضرت عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنہ کی دعا قبول فرمائی تھی"

چنانچ حضرت مجد دالف ثانی فرماتے ہیں اس دن کے بعد میں نے دیکھا کہ ان کی پیشانی سے اللہ تعالیٰ نے شقی کا لفظ مٹا دیا اور سعید کالفظ لکھ دیا۔ درج بالا بحث کو تفسیر مظہری سے خلاصتہ ذکر کیا گیا ہے اور اس کو پیر کرم شاہ صاحب نے بھی اپنی تفسیر میں بیان کیا ہے۔ (۳۱)

الله تعالى كاحياتِ مصطفىٰ صَالِينَةُ مِ كَى قَسَم الْهَانا:

الله تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَقِمْ يَعْمَهُونَ

اے محبوب تمہاری جان کی قشم بیثک وہ اپنے نشہ میں بھٹک رہے ہیں (۳۲)

حضرت قاضی صاحب نے اس آیت مبار کہ کی تفسیر میں یہ واضح فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام انبیاعلیهم السلام میں سے صرف حیات مصطفیٰ سَکَاتِیْا کِمُ قَسَم کھائی ہے اور اس پر آپ حضرت عبد اللہ ابن عباس کا قول بھی بیان فرماتے ہیں۔(۳۳)

"ما خلق الله نفسا أكرم عليه من محمد على وما أقسم بحياة أحد إلا بحياته"

"الله تعالیٰ نے حضرت محمد مَثَالِیْنَا ﷺ سے بڑھ کرنہ کسی کو مکر م بنایا ہے اور نہ ہی آپ کے سواکسی اور کی زندگی کی قشم کھائی ہے۔"

<sup>(</sup>۱۳) ضاء القرآن،۲/ ۱۹۷ – ۴۹۰

<sup>(</sup>۳۲) الحجر:۲۷

<sup>(</sup>۳۳) ضياء القرآن،۲/۵۴۳

اس آیت مبارکہ کی تفسیر میں صاحب ضیاء القر آن نے بھی تفسیر مظہری سے اسی تفسیر کو احتیار کیا ہے۔ (۳۴) عقیدہ بعث بعد الموت:

ہر مومن کا یہ عقیدہ ہے کہ اللہ رب العزت مرنے کے بعد سب مخلوقات کو یوم قیامت پھر سے زندہ فرمائے گا اور ان کا حساب کر کے ان کے لیے جزااور سز اکا حکم جاری فرمائے گا اللہ تعالیٰ نے اس قدر عظیم مخلوق انسان کو ایک قطرہ نطفہ سے پیدا فرما یا اور اس میں جمیع مخلوقات سے بڑھ کر اپنی نیابت کی صلاحیتیں رکھیں۔ لیکن اس کے باوجود انسان نہ اپنی اصل کی طرف غور کر تاہے اور نہ ہی مرنے کے بعد جو کچھ اس کے ساتھ ہونے والا ہے اس میں غور وفکر کر تاہے ایک دن ابی بن ابی خلف رسول اللہ سکی اللہ علی ایر گاہ میں ایک بوسیدہ ہڈی لے کر آیا اور کہنے لگا کیا آپ اس ہڈی کے بارے میں ہمیں کہتے ہیں کہ یہ زندہ ہوجائے گی یہ کیسے ممکن ہے ؟ تو اس پر یہ آیت مبار کہ نازل ہوئی

﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾

"(اس نے) آد می کوایک نِتھری بوند سے بنایا توجھی کھلا جھگڑ الوہے۔"(۳۵)

رضائے الهی اور مشیت الهی میں فرق:

رضائے الہی اور مشیت الہی میں فرق بیان کرتے ہوئے حضرت قاضی صاحب بیان فرتے ہیں کہ مشرکین مکہ جب رسول اللہ مُنَّالِیَّا ہِم کے عطاکر دہ دلائل توحید کے آگے عاجز آگئے تو کہنے لگے تم جو کہتے ہو کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے اور کوئی بھی امر کا نئات اس کے امر کے بغیر و قوع پذیر نہیں ہو تا اور وہ شرک کو ناپیند بھی کر تاہے تو پھر اگر ہمارا شرک کرنا اسے ناپیند ہو تا تو وہ ہمیں اور ہمارے آباؤ اجداد کو شرک سے روک نہ دیتا تو اللہ نے یہ آیت مبارکہ نازل فرمائی

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ﴾ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ

"اور مشرک بولے اللہ چاہتا تو اس کے سوا کچھ نہ پوجنے نہ ہم اور نہ ہمارے باپ دادا اور نہ اس سے جدا ہو کر ہم کوئی چیز حرام کھہراتے جیساہی ان سے اگلوں نے کیا تور سولوں پر کیا ہے مگر صاف پہنچادینا" (۳۲)

<sup>(</sup>۳۴) ایضا ۲ /۲۹۸

<sup>(</sup>۳۵) النحل: ۴

اس آیت مبار کہ میں بتایا یہ جارہاہے کہ یہ بات جوتم کہہ رہے ہو یہ کوئی پہلی دفعہ نہیں کہی جارہی بلکہ تم سے پہلی بھی جو قومیں ہوئیں وہ بھی دلائل توحید کے آگے جب عاجز آ جائیں تھیں تووہ یہی کہتیں تھیں کہ اگر اللہ چاہتا توہم مومن اور موحد نہ بن جاتے۔

اصل میں جس طرح وہ نادان اللہ کی رضا اور مشیت میں فرق نہ کر سکے اسی طرح تم بھی رضائے الہی اور مشیت الہی میں فرق نہیں کریارہے۔ چنانچہ حضرت امام مظہری فرماتے ہیں:

" پہلوں نے بھی ان دونوں چیزوں میں شبہات کی وجہ سے تھو کر کھائی کہ اللہ تعالیٰ کی رضا اور اسکی مشیت لازم و ملزوم چیز ہے جبکہ حقیقت یوں نہیں ہے۔"

اگر اللہ تعالیٰ تمہیں مجبور کر کے توحید قبول کروا دیتا تو اس طرح پھر ایک جانور اور انسان میں کیا فرق رہ جاتا ہے؟ یہی چیز تو انسان کو عظیم بناتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انبیا اور رسل کے ذریعے سے جب انسان کے سامنے حق اور باطل کو واضح فرما دیا اور پھر اس کو اختیار دیا ہے کہ ان دونوں میں سے جو اختیار کرناچا ہے اختیار کر سکتا ہے تو اس سے انسان کا امتحان ہو تا ہے کہ خیر کی طرف جاتا ہے یا شرکی طرف جبکہ جہاں تک رضائے الہی ہے تو وہ راضی بے شک توحید میں ہی ہو تا ہے لیکن اس نے ہر انسان کو اپنی مشیت کے ساتھ اختیار کا حق دیا ہے۔ مذکورہ بالا بحث کو صاحب ضیاء القر آن نے بھی تفییر مظہری کے حوالے سے بیان کیا ہے۔ (۲۳۷)

#### من دون الله كامفهوم:

انبیا اور اولیا کے احترام اور ان کی محبت کو من دون اللہ کے تصور میں لے کر اُسے شرک قرار دینا کم علمی و نا فہی ہے۔ جبکہ اللہ تعالیٰ نے من دون اللہ کا لفظ جہاں بھی استعال فرمایا ہے اس سے مراد غیر اللہ کی عبادت ہے نہ کہ محض محبت و تعظیم ۔ جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے۔

﴿ وَإِذَا رَأَى الَّذِينَ أَشْرَكُوا شُرَكَاءَهُمْ قَالُوا رَبَّنَا هَؤُلَاءِ شُرَكَاؤُنَا الَّذِينَ كُنَّا نَدْعُو مِنْ دُونِكَ فَأَلْقُوا إِلَيْهِمُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾

<sup>(</sup>۳۷) النحل:۳۵

<sup>(</sup>س/ ضياء القرآن،٢/٢٨ ١٥ ما

اور شرک کرنے والے جب اپنے شر کیوں کو دیکھیں گے کہیں گے اے ہمارے رب! یہ ہیں ہمارے شریک کہ ہم تیرے سوالو جتے تھے، تووہ ان پر بات کھیئکیں گے کہ تم بیٹک جھوٹے ہو (۳۸)

صاحب تفییر مظہری واضح فرماتے ہیں کہ 'من دونک'سے مرادہے:

"أربابا نعبدهم"

یہ وہ ہمارے رب ہیں جنھیں ہم تیرے سوالو جاکرتے تھے"

من دون اللہ کا یہی معنی تمام مفسرین نے بیان کیا ہے۔ اور صاحب ضیاء القر آن نے بھی تفسیر مظہری سے یہی معنی بیان کیا ہے۔ معنی بیان کیا ہے۔ (۳۹)

ما أهل به لغير الله كاصحيح مفهوم:

ماأهل به لغیر الله کا درست مفہوم کیاہے؟ اس حوالے سے قاضی ثنااللہ فصاحت وبلاغت کے امام حضرت علی المرتضی کرم الله وجہہ الکریم کا قول نقل کرتے ہیں:

''إذا أسمعتم إلى هود والنصارى يهلون لغير الله فلا تأكلوا إذا لم تسمعوهم، فكلوا فإن الله قد أحل ذبا ئحهم وهو يعلم ما يقولون''

''جب تم یہود ونصاری کوسنو کہ وہ ذ<sup>خ</sup> کرتے ہوئے غیر اللہ کا نام لیتے ہیں توان کا ذبیحہ نہ کھاؤاور اگر سنانہ ہو تو کھا لو کیو نکہ اللہ تعالیٰ نے ان کے ذبیحے کو حلال کیاہے حالا نکہ وہ جانتاہے جو وہ کہتے ہیں''

اسی طرح حضرت عبداللہ ابن عباس حضرت مجاہد اور علامہ ابن منظور امریقی نے بھی اُھل کا معنی ذبح مر ادلیا ہے۔اسی طرح حضرت قاضی صاحب حضرت رہیج بن انس کا قول بیان کرتے ہیں۔

قال الربيع بن أنس يعنى ما ذكر عند ذبحه اسم غير الله حتى قيل لكل ذابح مهل وإن لم يجهر مهل.

(۳۸) النحل:۸۶

(٣٩) ضياء القرآن،٢/٢٩٥

"ر بیج بن انس نے کہا اِ ھلال سے یاما اُ ھل لغیر اللہ ہہ سے مر ادوہ جانور ہے جس کے ذبح کے وقت غیر اللہ کانام لیا جائے یہاں تک کہ کہا گیاہر ذبح کرنے والا مھل ہے جاہیے اس نے آواز بلند نہ بھی کی"

> تفیر مظہری سے ان ابحاث کو پیر کرم شاہ صاحب نے بھی بیان کیا ہے۔ (۴۰) برکت کا نثر عی تصور:

اسلام میں مقدس شخصیات ، مقامات اور انکے متر وکات سے برکت حاصل کرنا مستحب و مستحن قرار دیا گیا ہے۔ اوراس پر قرآن پاک کی متعدد آیات قرآنیہ اور احادیث مبار کہ کی کثیر روایات دلالت کر تیں ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَكَذَلِكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَعْلَمُ بِمِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ بَيْنَهُمْ أَعْلَمُ بِمِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ بَيْنَهُمْ مَسْجِدًا ﴾ (٣١)

"اور اسی طرح ہم نے ان کی اطلاع کر دی کہ لوگ جان لیں کہ اللہ کا وعدہ سچاہے اور قیامت میں کچھ شبہ نہیں، جب وہ لوگ ان کے معاملہ میں باہم جھگڑنے لگے تو بولے ان کے غار پر کوئی عمارت بناؤ، ان کارب انہیں خوب جانتاہے، وہ بولے جو اس کام میں غالب رہے تھے قسم ہے کہ ہم توان پر مسجد بنائیں گے "

اس آیت مبار کہ کے تحت حضرت قاضی صاحب نے واضح کیا ہے اس آیت مبار کہ سے تبرک کا مستحسن ہونا ثابت ہے۔ چنانچہ آپ لکھتے ہیں:

" یہ آیت مبارکہ اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اولیاء اللہ کی قبور کے قریب برکت حاصل کرنے کی نیت سے مسجد بنانا تا کہ اس میں نماز پڑھی جائے جائز ہے۔ اور اس حدیث کا معنی جس میں یہود پر لعنت کی گئی کہ انہوں نے اپنے انبیا کی قبور کو مساجد بنالیا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ قبور کو سجدے کرتے تھے جیسا کہ حدیث ابو مر ثد الغنوی سے واضح ہو تا ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول الله منگانی نے ارشاد فرمایا کہ قبروں کے اوپر نہ بیٹھواور نہ ان کی طرف منہ کرکے نماز پڑھو۔ "

<sup>(</sup>۴۰) ضاء القرآن،۲/۲۱۱

<sup>(</sup>۱۲) الكهف:۲۱

### حضرت قاضی صاحب کے اس مؤقف کو پیر کرم شاہ صاحب نے بھی اختیار کیاہے۔ (۴۲) نسبت صالحین کی افادیت:

الله سجانہ و تعالی نے سورہ کہف کی آیت نمبر ۸۲ میں حضرت موسی و حضرت علیهما السلام کا قصہ بیان کرتے ہوئے دو یہتم بچوں کی دیوار کا تذکرہ فرما یا جن کا باپ صالح تھا اور وہ بچے بچین میں شفقت پدری سے محروم ہو گئے تھے پس حضرت خضر علیہ السلام نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو ساتھ ملاکر ان کی دیوار کو تعمیر کر دیا۔ پس اس آیت مبار کہ کی تفسیر کے تحت حضرت محمد بن منکدر فرماتے ہیں۔

"الله تعالی اینے ایک بندے کی صالحیت اور تقوی کے باعث اس کی اولاد ، اولاد کی اولاد اور اسکے خاندان کی حفاظت فرماتاہے"

حضرت قاضی صاحب نے واضح کی ہے کہ ایک روایت کے مطابق اللہ تعالی اپنے ایک نیک بندے کی نیکی کے باعث اسکی سات پشتوں تک کی حفاظت فرما تا ہے۔ ان ابحاث کو تفسیر مظہری کے حوالے سے صاحب ضیاء القر آن نے بھی بیان فرمایا ہے۔ (۲۳۳)

ر سول الله صَّالِقَيْمُ كا قرار عبديت كاسب:

الله تعالى نے خو در سول پاک مَنَّى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَلُ عَمَلُ عَمَلُ عَمَلُ عَمَلُ عَمَلًا عَمَلًا مِنْ اللهُ اللهُ عَمَلُ صَالِحًا وَلا يُشْوِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾

" تو فرماؤ ظاہر صورت بشری میں تو میں تم جیسا ہوں مجھے وحی آتی ہے کہ تمہارا معبود ایک ہی معبود ہے تو جسے اپنے رب سے ملنے کی امید ہواسے چاہیے کہ نیک کام کرے اور اپنے رب کی بندگی میں کسی کو شریک نہ کرے"(۴۴)

اس آیت مبار که کی توضیح و تشر تک میں علانے بیان فرمایا ہے کہ یہ اعلان کرنے کا تھم رسول الله مَثَالِثَیْمُ کو اس لیے دیا گیا کیونکہ دیگر انبیاء نے جب چند معجزے دکھائے تولو گوں نے ان کو کہاں سے کہاں پہنچا دیا۔ حضرت عیسیٰ علیہ

(۲۲) ضاء القرآن، ۳/۲۱

<sup>(</sup>۳۳) ضياء القرآن، ٣ /٥٨

<sup>(</sup>۴۴) الكهف: ۱۱۰

السلام نے جب چند مجرات و کھائے تو ان کی امت نے انہیں خدااور بعض نے خداکا بیٹاتک کہنا شروع کر دیا اس لیے حضرت محمد مثالیقیظم کو اظہار عاجزی کا، تواضع اور اظہار عبدیت و بشریت کے لیے اعلان کا تھم دیا گیا تا کہ اسطرح فتوں کو روز اول سے ہی جڑسے کاٹ دیا جائے کیونکہ رسول اللہ مُنَّالیّٰیظُم کے معجزات تمام انبیا و رسل سے زیادہ ہیں اس لیے سارے کمالات کا اظہار کرنے کے بعد جب آپ نے اظہار عبدیت کیا تو انصاری و یہود جیسی گر اہی کبھی اس امت میں سارے کمالات کا اظہار کرنے کے بعد جب آپ نے اظہار عبدیت کیا تو انصاری و یہود جیسی گر اہی کبھی اس امت میں داخل نہیں ہوگی۔ درج بالا بحث کی تائید میں حضرت قاضی صاحب حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنصما کا قول محمل لائے ہیں۔ جس کا مفہوم بھی یہی ہے جس کو ہم نے مافوق بیان کیا ہے۔ اظہار عبدیت کے سبب کو بیان کرتے ہوئے صاحب ضیاء القر آن نے بھی اسی بحث کو لکھا ہے۔ (۵۳)

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے والد تارخ تھے:

الله تعالیٰ نے قر آن مجید میں جہاں بھی حضرت ابراہیم علیہ السلام کے باپ کا ذکر کیا ہے تو وہاں آذر ہی کو آپ کا باپ قرار دیا جیسا کہ سورہ شعر امیں ہے۔ حضرت قاضی صاحب واضح فرماتے ہیں۔

" یہاں باپ سے مراد آذر ہے اللہ تعالیٰ نے اُسے باپ اس لیے کہا کیونکہ وہ آپ کا چچاتھا اور اس نے آپ کی ۔ یرورش کی تھی"

حضرت امام مظہری فرماتے ہیں کہ قرآن پاک نے آذر کو ابر اہیم علیہ السلام کا والد قرار نہیں دیابلکہ باپ کہا اور یہ عرب میں رواج تھا کہ چچاکے لیے بھی باپ کالفظ استعال کیا جاتا ہے۔ جبیبا کہ سورۃ البقرہ میں ارشاد فرمایا:

﴿ أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَّا وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُونَ ﴾ (٣٦) إِلْمَاكَ وَإِلْهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلْمًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٣٦)

تومعلوم ہوا کہ عرب چپاکے لیے بھی اُب کالفظ استعال کرتے تھے۔ درج بالا بحث سے پیر محمد کرم شاہ صاحب نے بھی استفادہ کیا ہے۔(۴۷)

<sup>(</sup>۵۵) ضياء القرآن،۳/ ۵۷

<sup>(</sup>۲۷) البقرة: ۱۳۳

<sup>(</sup>۲۶) ضياء القرآن، ۳/ ۲۹۷

## نور نبوت کی منتقلی:

حضور سید دو عالم مَثَلِقَیْمِ کا نور نبوت مشیت الهی سے حضرت آدم سے لے کران کے ظہور تک ہر اچھی اور پاکیزہ نسل میں منتقل ہو تا رہا اور یہ نور نبوت نکاح کے ذریع منتقل ہو تا رہانہ کہ سفاح یعنی بدکاری کے ذریع ۔ حضرت قاضی الثنانی صاحب اس بات کی تائید میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ایک حدیث مبار کہ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ مُثَلِقَیْمِ نے ارشاد فرمایا:

"جب نسل انسانی دو حصوں میں بٹی تو مجھے اللہ تعالیٰ نے اس نسل میں سے کیا جو ان دونوں سے بہتر تھی۔ میری اپنے والدین کے ہاں ولادت ہوئی اس حال میں کہ مجھے زمانہ جاہلیت کی کسی چیز نے ملوث نہیں کیا۔ آدم (علیہ السلام) سے لے کر اپنے والدین تک میرے اجداد اور جدات میں سے کوئی بھی بدکاری سے متولد نہیں ہوامیں تم سے اپنی ذات کے اعتبار سے بھی بہتر ہوں اور اپنے آباء کے اعتبار سے بھی سب سے بہتر ہوں "

حضرت قاضی کی اس موقع کے حوالے سے بیان کر دہ حدیث اور اس موقف کو صاحب ضیاء القر آن نے بھی اختیار کیاہے۔(۴۸)

#### مقربین کاروزِ قیامت خوف سے مأمون ہونا:

الله تعالى نے سورة تمل كى آيت نمبر ٨٥ ميں بيان فرمايا ہے كه:

﴿ وَيَوْمَ يُنْفَحُ فِي الصُّورِ فَفَرِعَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ ﴾ (٣٩)

یہاں سے معلوم ہوا کہ قیامت کے روز جب صور پھو نکا جائے گا تو آسان و زمین میں جو پچھ ہے سب کاسب خوف زدہ نہ ہوں۔ خوف زدہ ہو جائے گا مگر وہ لوگ خوف زدہ نہیں ہوں گے جن کے متعلق اللہ تعالی چاہے گا کہ وہ خوف زدہ نہ ہوں۔ قاضی ثناء اللہ پانی پتی اس آیت کی تفسیر میں متعدد آیات و اَحادیث لاتے ہوئے یہ ثابت کرتے ہیں کہ جنہیں کوئی خوف نہیں ہو گاوہ انبیاء، ملائکہ اور اولیاء اللہ ہیں۔ چنانچہ آپ فرماتے ہیں کہ:

<sup>(</sup>۴۸) ضاءالقر آن،۳ /۲۲

<sup>(</sup>۴۹) سورة نمل، ۸۷/۲۷

"لا يفزعون البتة"

صاحب ضاء القرآن نے بھی تغییر مظہری کے اس موقف کی تائید کی ہے۔ (۵۰) مغیباتِ خمسہ اور علم نبوت:

الله تبارک و تعالی نے سورۃ لقمان میں ایسی پانچ چیزوں کا ذکر کیا ہے جن کو مغیبات خمسہ کہا جاتا ہے اور ان کا علم صرف الله کو حاصل ہے چنانچہ فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوثُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (۵۱)

اس آیت مبارکہ میں بیان کردہ مغیبات خمسہ وہ ہیں جن کو مخلوق میں سے کوئی بھی بذاتِ خود کوئی بھی نہیں جانتا مگر اللہ تعالی ان مغیبات پر اپنے خواص کو مطلع فرما دیتا ہے۔ یہ بات کثیر روایات سے ثابت ہے جیسا کہ امام قرطبی نے حضرت عبد اللہ بن عباس کے اس قول کو بیان کیا ہے جس میں سے ہے کہ یہ وہ پانچ چیزیں ہیں جن کو اللہ کے سواکوئی نہیں جانتا اور نہ ہی بذاتِ خود کوئی مقرب فرشتہ انہیں جانتا ہے اور نہ ہی نبی مرسل بذاتِ خود جانتا ہے۔ پس جس نے یہ دعوی کیا کہ وہ ان میں کسی چیز کو جانتا ہے قواس نے کفر قرآن کیا کیونکہ اس نے قرآن کی مخالفت کی۔ البتہ انبیاء علیہم السلام اللہ تعالی کی اطلاع سے ان کے بارے میں بہت کچھ جانتے ہیں اور حقیقت میں اس آیت میں کامنوں نجو میوں اور جو بارش کے بزول کو ستاروں کا اثر مانتے ہیں ان کی تر دید کی گئی ہے۔ (۵۲)

قاضی ثناء اللہ نے بھی یہ واضح کیا ہے کہ اس آیت میں علم کی نسبت اللہ کی طرف ہے اور درایت کی نسبت بندے کی طرف ہے۔ کیو نکہ درایت ایساعلم ہو تا ہے تو غور و فکر سے حاصل ہو تا ہے پس یہ واضح ہو گیا کہ مغیباتِ خمسہ کا علم غور و فکر سے حاصل نہیں ہوسکتا بلکہ اس کے حصول کی ایک ہی صورت ہے اور وہ یہ ہے کہ اللہ تعالی اپنے فضل و احسان سے اپنے رسولوں اور خواص میں سے انہیں مطلع فرما دے۔

<sup>(</sup>۵۰) ضاء القرآن، ۳/ ۴۲۸

<sup>(</sup>۵۱) لقمان، ۱۳/۴۳

<sup>(</sup>۵۲) قرطبی، تفیسر قرطبی، ۸۲/۱۴

تفسیر مظہری میں بیان کر دہ ان عقائد کو تائیدًا تفسیر ضاء القر آن میں بیان کیا گیاہے۔ (۵۳) انسان کی دوموتوں کی حقیقت:

الله كريم نے قيامت والے دن كفاركے أحوال كا ذكر كرتے ہوئے فرمايا كه وہ كہيں گے: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَى خُرُوجٍ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ (۵۳)

اس آیت کی تفسیر میں مفسرین نے بہت سے اقوال بیان کیے ہیں کہ ان دوموتوں اور دوزند گیوں سے کیامر اد ہے؟ چنانچہ علامہ غلام رسول سعیدی نے تفسیر مظہری سے استفادہ کرتے ہوئے حضرت عبد اللہ بن عباس کے اس قول کو اختیار کیا ہے کہ اس سے مر ادبیہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کو نطفہ کی صورت میں اُن کے آباء کی پشت میں رکھا یہ پہلی موت کی شکل تھی کہ وہ وہاں مر دہ عالت میں تھے۔ پھر ان کو زندگی دے کر دنیا میں بھیجا۔ پھر ان کو موت دی اور پھر قیامت والے دن ان کو زندہ کرے گا۔

علامہ غلام رسول سعیدی نے اس قول کو تفسیرِ مظہری سے نقل کیا ہے۔ (۵۵) لفظِ" ذنب"کی رسول اللّٰہ کی طرف نسبت اور اس کی حقیقت:

الله تعالى نے رسول الله مَنَّا عَلَيْم كى رفعت شان كے ليے بيان فرمايا:

﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ۞ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَا لَأَخُرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ (٥٢)

اس آیت مبارکہ میں مغفرت ذنب سے کیا مراد ہے؟ اس کے متعلق مفسرین نے بہت سے اقوال بیان کیے ہیں۔ ایک قول میہ ہے کہ اللہ تعالی نے آپ کے ظاہر اُصادر ہونے والے خلافِ اولی کام معاف فرما دیئے۔ صاحب تفسیر متبیان القر آن علامہ غلام رسول سعیدی صاحب نے بھی اس معنی کو اختیار کیاہے، لیکن اس کے ساتھ تفسیر مظہری سے علامہ غلام رسول سعیدی ایک اور قول بھی بیان کرتے ہیں۔ کہ عطاء خراسانی نے کہا کہ: ''مَا تَقَدَّمُ ''سے مراد آپ کے علامہ غلام رسول سعیدی ایک اور قول بھی بیان کرتے ہیں۔ کہ عطاء خراسانی نے کہا کہ: ''مَا تَقَدَّمُ ''سے مراد آپ کے

<sup>(</sup>۵۳) ضياء القرآن، ۲۲۰/۳

<sup>(</sup>۹۴) سورة مؤمن، ۱۱/۱۱

<sup>(</sup>۵۵) تبیان القرآن، ۱۰/۳۳۱

<sup>(</sup>۵۲) سورة الفتح، ۴۸/ ۱-۲

والدین ہیں اور ''مَا تَأَخَّرَ''سے مراد آپ کی امت ہے۔لیکن علامہ سعیدی نے اس قول سے اختلاف کیا ہے۔علامہ غلام رسول سعیدی نے یہ اقوال تفسیر مظہری سے استفادةً بیان کیے ہیں۔(۵۷) خلاصه کلام:

مذکورہ بالا بحث سے معلوم ہوا کہ تفسیر مظہری بہت ساری جہات خصوصااعتقادی مباحث کے حوالے سے اردو تفسیری ادب پر گہرے اثرات رکھتی ہے، یہی وجہ ہے کہ سینکڑوں اردو تفسیری ادب کے مفسرین نے اس تفسیر ذیثان سے خوب استفادہ کیا ہے۔ یہ تفسیر جہال متقد مین کے اَفکار کے ساتھ تطابق و توافق رکھتی ہے دورِ حاضر کے کئی مسائل اس تفسیر کی روشنی میں حل کیے جاسکتے ہیں۔ اس کے علاوہ عصر حاضر کے کئی علماء نے اس تفسیر کو اپنی کتب میں مرجع کی حیثیت دی ہے اور کثرت سے اس کاذکر کیا ہے۔

\*\*\*

# مصادر ومراجع

- ا. القرآن الكريم-
- یانی پتی، محمد ثناءالله، القاضی، (۷۰۰۷ء)، تفسیر مظهری، دارا لکتب العلمیه، بیروت، لبنان.
  - m. تھانوی،مولانااشرف علی،(س.ن)،بیان القر آن،اداره تفسیر القر آن، دہلی، ہند
- ٣. حلال الدين، محمد قادري، (س-ن)، أحكام القرآن، ضياء القرآن پبلي كيشنز، لا مور، ياكستان
  - ۵. دریا آبادی، عبد الماجد، (س-ن)، تفسیر ماجدی، مجلس نشریات قر آن، کراچی، پاکستان
- ۲. کاند هلوی، محمد إدریس، (۲۰۰۱ء)، معارف القرآن / تفسیر کاند هلوی، قرآن محل پبلشرز، لا مهور، پاکستان
  - کاندهلوی، محمد ادریس کاندهلوی، (۱۳۱۹ه)، معارف القرآن، مکتبه المعارف، سنده، پاکتان
  - ٨. كرم شاه، پير محمد الاز هرى، (١٣٠٠ء)، تفسير ضياء القر آن، ضياء القر آن پېلى كيشنز، لا هور، ياكستان
    - 9. مفتی شفیع، محمد، (۲۰۱۷ء)، معارف القرآن، ادارة معارف القرآن، کراچی، پاکستان۔
      - ا. نعمت علی، محمد، (س-ن)، تنویر الایمان، مکتبه نوربیر رضویه، لا مور، پاکستان

<sup>(</sup>۵۷) تبیان القرآن، ۲۰۴/۱۱

## اہل کتاب سے قرآن حکیم کے اسالیب مخاطبت

ثاکرٔ حافظ محمد سرور جماعتی
 ثاکر شمشاد اخر

#### **ABSTRACT**

From the study of history, it becomes clear that there had been two classes amongst people, during the time of revelation of Qur'an. The people of the Book; who believed in God, the prophets and the heavenly scriptures revealed to them. Contrary to them were those who did not believe in one God the divine law. Most of them adopted the path of disbelief and polytheism and became astrologers, arsonists and idolaters. The Holy Quran addresses the people of the Book in a special way of honoring and reforming their beliefs. The same is focused in the following study.

Keywords: People of the Book, Monotheism, Polytheistic Belief

#### ابتدائيه

تاریخ کے مطالعہ سے یہ عیاں ہوتا ہے کہ نزول قر آن اور بعثت محمدی مُنَا اللّٰیکِمْ سے قبل پوری تاریخ انسانی میں دو طرح کے طبقات موجود رہے ہیں۔ایک وہ جو اپنے اپنے زمانے میں مبعوث ہونے والے انبیاءورسل پر اور ان پر نازل ہونے والی آسانی کتب و صحا گف پر ایمان لائے ،ان کے ذریعے ملنے والے احکام شریعت اور تعلیمات پر عمل کرتے اور ملت توحید پر قائم رہے۔دوسرے طبقے میں وہ لوگ شامل تھے جو کسی نبی یارسول پر ایمان نہ لائے ،نہ کسی آسانی کتاب یاصحفہ کو مانا،نہ بی آسانی شریعت کو قبول کیا ،بلکہ انہوں نے توحید کے بجائے کفر وشرک کی راہ کو اپنایا ، یہی لوگ سورج پرست ،ستارہ پرست ، آتش پرست اور بت پرست گھرے۔

قر آنی آیات کے مطالعہ سے واضح ہو تا ہے کہ ہر دوطرح کے لوگوں کے ساتھ قر آن کا طرز تخاطب، الگ طرح کا ہے۔ قر آن نے اول الذکر طبقے کو اہل کتاب کانام دیاہے، اور ان کو مخاطب کرتے ہوئے، اسلوب ایسااختیار کیاہے جس سے ان

🖈 لیکچر ار، دی کالج آف لاء، نارووال 🏠 🏠 لیکچر ار، پنجاب گروپ آف کالجز، سیالکوٹ کو اپنی کتب اور انبیائے کرام کی اصل تعلیمات کی طرف رجوع کرنے کی ضرورت پیش آئے یا تشویق پیدا ہو۔ قر آن کے اس اسلوب کا مطالعہ ذیل میں پیش نظر ہے۔

#### الل كتاب (People of the Book) كون؟

قر آن حکیم میں اہل کتاب ایسے گروہوں کو کہا گیاہے جو آسانی کتب اور شر انع کو ماننے والے تھے، یعنی یہود (Jews)اور نصالی (Christians) ۔ یہود اہل تورات اور امت موسوی تھے جب کہ نصالی اہل انجیل اور امت عیسوی۔ قر آن حکیم میں ہے:

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ ﴾ (') " اعال كتاب نه غلوكرواين دين مين اور نه كهوالله كم متعلق مرسجي بات - "

#### دوسرے مقام پر ارشاد ہوا:

﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ الْكِتَابُ عَلَىٰ طَائِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَافِلِينَ﴾ (')

"قر آن اس لیے نازل کیا ہے) کہ تم کہیں ہے (نہ) کہو کہ بس (آسانی) کتاب تو ہم سے پہلے صرف دو گروہوں (یہودونصالی) پر اتاری گئی تھی اور بے شک ہم ان کے پڑھنے پڑھانے سے بے خبر تھے۔"

اس آیت سے قبل کاسارا ذکریہودو نصاریٰ سے متعلق ہے۔ اسی طرح، قر آن نے جہاں بھی اہل کتاب کا ذکر فرمایا ہے، وہاں سیاق وسباق سے واضح ہے کہ اس سے مر ادیہود و نصاریٰ ہی کے دونوں گروہ ہی مر ادہیں۔

الماتريدي (٨٥٣ء-٩٣٣ء) اپني تفسير تاويلات اهل السنة مين اس امركي وضاحت يون كرتے بين:

"فَالْمَجُوسِيَّةُ لَيسَتْ عِندَنَا مِن أَهلِ الكِتَابِ، وَالدَّلِيلُ عَلَى ذَالِكَ قُولُ الله تَعَالَىٰ ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٥ أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِتَابُ عَلَى طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ ﴾ "، فَأَحبَرَ الله تَعَالَىٰ إِنَّ اَهْلَ

(۱)النساء ۴/۱۷۱

<sup>(</sup>٢) الانعام ٢/٢٥١

<sup>(</sup>٣) ايضاً،

الكِتَابِ طَائِفَتَانِ ،فَلَا يَجُوزُ أَن يَجَعَلُوا ثَلَاثَ طَوَائِفِ، وَذَالِكَ خِلَافُ مَا دَلَّ عَلَيه القرآن\_"(')

" پس مجوس ہارے نزدیک اہل کتاب میں سے نہیں ہیں، اور اس پر دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے۔ (اور یہ فرمان) برکت والی کتاب ہے جسے ہم نے نازل فرمایا ہے سو (اب) تم اس کی پیروی کیا کرواور (اللہ سے) ڈرتے رہو تا کہ تم پر رحم کیا جائے۔ (قرآن اس لیے نازل کیا ہے) کہ تم کہیں یہ (نہ) کہو کہ بس (آسانی) کتاب تو ہم سے پہلے صرف دو گروہوں (یہودو نصالی) پر اتاری گئی تھی اور بے شک ہم ان کے پڑھانے سے بے خبر سے) گویا اللہ تعالیٰ نے یہاں بتلادیا کہ اہل کتاب صرف دو گروہ ہیں۔ لہذاان کے لیے جائز نہیں کہ وہ تین گروہ بنائیں کیوں کہ یہ اس امر کے خلاف ہو گاجو قرآن نے بہاں۔ لہذا ان کے لیے جائز نہیں کہ وہ تین گروہ بنائیں کیوں کہ یہ اس امر کے خلاف ہو گاجو قرآن نے بتلایا ہے۔ "

علامه ابنِ كثير (١٠ ١١ء-٢٥ اء) تفسير القر آن العظيم مين لكهة بين كه:

"قال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: هم اليهود والنصارى وكذا قال مجاهد، والسدي، وقتادة، وغير واحد"(')

"علی بن ابی طلحہ اور ابن عباس فرماتے ہیں کہ طائفتین سے مر ادیہودو نصاریٰ کے دو گروہ ہیں اور انہیں کو اہل کتاب کہا جاتا ہے۔ اسی طرح مجاہد، سدی اور قنادہ سے بھی روایت ہے۔ اور وہ اس میں منفر د ہیں۔"

قاضى ثناءالله پانى پتى (١٨١٠ء- ١٨١٠ع) نے تفیر مظھري میں اہل كتاب صرف يهودونصارى كو قرار دیا ہے اور كہتے ہیں كه: "إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِتابُ عَلى طائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنا يعنى اليهود والنصارى والاختصاص بانما لأن الباقى المشهور من الكتب السماوية حينئذ لم يكن غير التورية والإنجيل"(")

(1) الماتريدي، ابو منصور، امام، تاويلات اهل السنة، بيروت، لبنان، دار اكتب العلمة. ٣٧٣/٣٠

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر،اساعیل بن عمر،(۱۹۸۰ء)، تفسیر القر آن العظیم، بیروت، لبنان، دار المعرفیة ـ ۳۷ / ۳۷۰

<sup>(</sup>٣) ياني يتى، قاضى ثناءالله، (٣٠٠٧ء)، تفسير مظهرى، بيروت، لبنان، داراحياءالتراث العربي-٣٠٨/٣

''طائفتین سے مرادیہودو نصاریٰ ہیں۔ یہاں انما کے ساتھ اختصاص (قصر) کیا گیا کیونکہ ساوی کتب میں سے مشہور کتابیں تورات اور انجیل کے علاوہ موجو دنہ تھیں۔''

اس لیے تورات اور انجیل کی نسبت سے انہیں مومنین بالکتاب(Believers of the Book) کہا جاتا ہے۔ جب کہ باقی طبقات مذاہب کو غیر مؤمنین (Non-believers) میں شار کیا جاتا ہے۔ تاہم قرآن میں بعض ایسی مذہبی شخصیات مذکور ہیں، جن کا اہل کتاب ہوناواضح نہیں لیکن ان کو غیر مومن بھی نہیں کہا جاسکتا۔ گویا، ایسی شخصیات کا کتاب اور مذہب پر ایمان موجود تھا مگر ان کو اہل کتاب میں شار نہیں کیا جاتا۔

مثال کے طور پر ایک شخصیت زردشت کی ہے ، جن سے منسوب اوستا (Avesta) کی کتاب اور مجو سی مذہب ہے ۔ زرتشت کا ذکر قر آن میں براہ راست نہیں آیا۔ جب کہ اس مذہب کے پیروکاروں کے مطابق زرتشت اللہ تعالیٰ کے نبی سے ۔ زرتشت کا ذکر قر آن میں براہ راست نہیں ہوتی ، تاہم زرتشتی مذہب کے بنیادی عقیدے دو خداؤں کی طرف شے ۔ (۱) اس تصور کی تصدیق، قر آنی آیات سے نہیں ہوتی ، تاہم زرتشتی مذہب کے بنیادی عقیدے دو خداؤں کی طرف قر آن میں اللہین الثنین کا اشارہ موجود ہے۔ (۲) دوسری مثال ذوالقرنین کی ہے۔ تاریخی طور پر اس بادشاہ کو زرتشت کا پیروکار ماناجاتا ہے۔ (۳) جب کہ قر آن نے ذوالقرنین کے ایمان کی تصدیق کی ہے۔ (۴)

اسی طرح بعض مقدس مذہبی کتب بھی ایسی ہیں جن کے مضامین اور بعض دوسرے نکات کی بنیاد پر الہامی ہونے کا گمان ہوتا ہے۔ اس کی مثال ہندوؤں کی مذہبی کتابیں" پر ان اور اپنشد" ہیں۔ ڈاکٹر حمید اللہ (۱۹۹۸–۲۰۰۲ء) کے بقول ان کتب کو الہامی مانا جا سکتا ہے۔ وہ اس لیے کہ "پر ان" لفظ پر انی یا قدیم کے معانی میں استعال ہو تا ہے اور قر آن نے پر ان صحیفوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لفظ" ذُبُرِ الاَّوَلِینَ" (یعنی پر انے لوگوں کی کتابیں) استعال کیا ہے۔ (۵) دوسرے لفظوں میں ہندوؤں کو بھی ایک معنی میں اہل کتاب کہا جا سکتا ہے، لیکن بر اہر است کسی نص قر آنی کے ذیل میں ایسانہیں کیا جا سکتا۔

<sup>(</sup>۱) حميد الله، دُاكلر، (١٩٨٥ء)، خطبات بهاولپور، اسلام آباد، اداره تحقيقات اسلامي- ص: ٩

<sup>(</sup>۲) النحل،۱۲/ ۱۵، الكهف ۱۸/ ۷۳ – ۹۳

<sup>(</sup>٣) جميل احد، (س.ن)، انبيائے قر آن، لاہور، شيخ غلام على اينڈسنز. ٢/ ٥٣٥\_\_٥٧٦

<sup>(</sup>۴)ايضا

<sup>(</sup>۵) حمید الله، ڈاکٹر، خطبات بہاولیور، ص: ۴

### اہلِ کتاب سے قرآنِ حکیم کی مخاطبت کے اسالیب:

قر آن اکثر مقامات پر اہل کتاب کے عقائد کو زیر بحث لا کر ان کی تصبح یا ابطال کرتے ہوئے ، ان سے مخاطب ہو تا ہے۔ مثلاً ، یہود کے ہاں نجات کو اعمال صالحہ سے منسوب کرنے کی بجائے بنی اسرائیل کے لیے مختص کر دیا گیا ہے۔ ان کا عقیدہ ہے کہ صرف یہودی جنت میں جائیں گے خواہ ان کے اعمال کیسے ہی ہوں۔ کیونکہ وہ انبیاء کی اولا داور اللہ کی لاڈلی قوم ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان کے اس عقیدہ کی اصلاح کرتے ہوئے ارشاد فرما تا ہے:

﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَّعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ بَلَى مَن كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (')

" اور انہوں نے کہاہر گزنہ چھوئے گی ہمیں (دوزخ کی) آگ بجز گنتی کے چند دن آپ فرمایئے کیالے رکھا ہے تم نے اللہ سے کوئی وعدہ تب توخلاف ورزی نہ کرے گااللہ تعالیٰ اپنے وعدہ کی یا (یو نہی) بہتان باند ھتے ہواللہ پرجو تم جانتے ہی نہیں، ہاں (ہمارا قانون یہ ہے) جس نے جان کربرائی کی اور گھیر لیااس کو اس کی خطاء نے تو وہی دوزخی ہیں وہ اس میں ہمیشہ رہنے والے ہیں۔"

ان کایہ بھی عقیدہ ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام یہودی تھے، قر آنِ حکیم ان کے اس عقیدہ کی اصلاح فرما تاہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُّسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ ()
"نه تصابراتيم يهودى نه نصرانى، بلكه وه هر مَّر ابى سے الگ رہنے والے مسلمان تھ، اور نه وه شرك كرنے والول ميں سے تھے۔ "

اہل کتاب میں سے یہودیہ کہتے ہیں کہ حضرت عزیر علیہ السلام اللہ کے بیٹے ہیں اور عیسائی کہتے ہیں کہ حضرت مسے علیہ السلام اللہ کے بیٹے ہیں اور قر آن حکیم ، ان کے عقیدہ تثلیث اور الوہیت کا ابطال یوں کر تاہے:

(۱) البقره،۲/۰۸ـ۱۱

<sup>(</sup>۲) آل عمران،۳/ ۲۷

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيخُ ابْنُ اللَّهِ ذَٰلِكَ قَوْلُهُم بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِهُونَ قَوْلَ اللَّهِ عَزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴿ )

"اور کہا یہود نے کہ عزیر اللہ کا بیٹا ہے اور کہا نصر انیوں نے کہ مسیح اللہ کا بیٹا ہے۔ یہ ان کی (بے سروپا) بات ہے ان کے مونہوں سے نکلی ہوئی نقل اتار رہے ہیں ان لو گوں کے قول کی جنہوں نے کفر کیا پہلے، ہلاک کرے انہیں اللہ تعالیٰ، کد هر بھٹکے چلے جارہے ہیں۔"

﴿مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلَانِ الطَّعَامَ انظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ الْآيَاتِ ثُمَّ انظُرْ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿)

"حضرت مسیح ابن مریم صرف اللہ کے رسول ہیں جس طرح قبل ازیں رسول گزر چکے تھے اور اس کی والدہ صدیقہ تھیں اور بیہ دونوں کھانا کھاتے تھے، دیکھیئے ہم کس طرح وضاحت سے ان کے لیے دلائل بیان کرتے ہیں پھر دیکھیئےوہ کیسی اوند ھی باتیں کررہے ہیں۔"

اسی طرح، قرآنِ حکیم نے اہلِ کتاب سے دین میں غلو (یعنی کمی یا زیادتی) کرنے کے رویے کی تصبیح کرتے ہوئے، انہیں عیسی علیہ السلام کی ہستی کی حقیقت سے آگاہ فرمایا ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكُلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثَةٌ انْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ (٢)

"اے اہل کتاب نہ غلو کرواپنے دین میں اور نہ کہواللہ کے متعلق مگر سچی بات بے شک عیسیٰ پسر مریم تو صرف اللہ کے رسول ہیں اور اس کا کلمہ ، جسے اللہ نے پہنچایا تھا مریم کی طرف اور ایک روح تھی اس کی طرف سے ، پس ایمان لاؤاللہ اور اس کے رسولوں پر اور نہ کہو تین (خداہیں) باز آجاؤ (ایسا کہنے سے) یہ

<sup>(</sup>۱) التوبه،۹/۹۳

<sup>(</sup>٢) المائده،٥/٥٥

<sup>(</sup>m) النساء، م /اكا

بہتر ہے تمہارے لیے، بے شک اللہ تو معبود واحد ہی ہے، پاک ہے وہ اس سے کہ ہو کوئی اس کالڑ کا،اسی کا (ملک) ہے جو کچھ آسانوں میں اور جو کچھ زمین میں ہے،اور کافی ہے اللہ تعالیٰ کاساز۔"

یہودی حضرت عیسیٰ علیہ السلام پریہ الزام لگاتے ہیں کہ آپ نے تورات میں تحریف کردی ہے۔ عبد الکریم شھرستانی (۱۱۵۳ء۔۱۸۷۹ء) کے نظریہ کے مطابق، کہ یہود حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی اطاعت نہیں کرتے۔ان کے نزدیک ان کی حیثیت صرف اس قدر تھی کہ وہ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور تورات کی اتباع کریں، لیکن انہوں نے اپنے منصب سے تجاوز کر کے تورات میں تبدیلیاں کردیں۔ مثلاً ہفتہ کے بجائے اتوار کو مقدس دن قرار دیا۔ خزیر کو جسے تورات نے حرام قرار دیا تھا، حلال کردیا۔ اسی طرح ختنہ اور عنسل کے متعلق بھی تورات کے احکام بدل دیئے۔ (ا) الغرض قرآن حکیم نے اہل کتاب کے عقائد کی کئی ایک مقامات پر اصلاح کی ہے۔

#### تمام انبیاء ورسل پر ایمان کی شرط

قر آن کے مطابق مومن ہونے کے لیے دیگر بنیادی عقائد پر ایمان لانے کے ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ تمام انبیاءور سل پر ایمان کا تسلسل قائم رہے۔اییا نہیں ہو سکتا کہ کوئی شخص سلسلہ انبیاء میں سے بعض پر ایمان رکھے اور بعض کی تکذیب کر دے۔ حتی کہ سب کی نبوت ور سالت پر ایمان رکھتا ہو۔ گر کسی ایک نبی کا انکار کر دے تو وہ کا فرجہ و سنت حضرت موسی علیہ السلام کی زندگی میں اور ان کے بعد بھی یہود کا ایمان یہ تھا کہ وہ تورات اور شریعت و سنت موسوی سے تمک اختیار کے رکھیں حتی کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام تشریف لائے تو ان کا اپنا تمک بھی اسی پر تھا۔ پھر بعث علیہ علیہ السلام کی پیروی کریں۔ان میں سے جن کا عقیدہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نبوت ور سالت پر قائم ہوگیا انہوں نے صبح طور پر شریعت موسوی اور تعلیمات عیسوی سے تمک اختیار کر لیا،وہ مومن ہوگئے اور جنہوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نبوت ور سالت کو تعلیمات عیسوی سے تمک اختیار کر لیا،وہ مومن ہوگئے اور جنہوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نبوت ور سالت کو تسلیم کرنے سے انکار کیا اور انجیل کو قبول نہ کیا،خواہ وہ بدستور حضرت موکی علیہ السلام اور قبرات کے نام لیوا ہی رہے، گر وہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے انکار اور ان سے بغض و عداوت کی بنا پر ہلاک اور گر اہ تورات کے نام لیوا ہی رہے، گر وہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے انکار اور ان سے بغض و عداوت کی بنا پر ہلاک اور گر اہ تورات کے نام لیوا ہی رہے، گر وہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے انکار اور ان سے بغض و عداوت کی بنا پر ہلاک اور گر اہ تو کہ اور سابقہ ایمان ان کے کسی کام نہ آیا۔ (\*)

<sup>(</sup>۱) شهر ستانی، عبد الکریم، (۱۳۲۰ه)،الملل والنحل، بیروت:الا دبیته ۲/ ۱۰۸

<sup>(</sup>r) النساء، ۴/ ۱۵۰–۱۵۲

<sup>(</sup>٣) طاہر القادری، ڈاکٹر، (۱۵۰ ۲ء)، اسلام اور اہل کتاب، لاہور: منہاج القرآن پبلی کیشنز۔ ص: ۳۰

بعض یہود نے حضرت مریم پر تہمت لگائی اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی معجزانہ ولا دت پر اُن کے خلاف حسد اختیار کیا۔ آپ کی رسالت کے واضح معجزات اور دلائل و بینات دیکھ کر بھی نہ صرف انکار کیا بلکہ ان کے ساتھ مخالفت و عداوت کی راہ اختیار کی ، حتیٰ کہ انہیں قتل کر دینے یا صلیب پر چڑھا دینے کے زعم باطل میں مبتلا ہوئے۔الغرض وہ حضرت موسیٰ کے بعد کسی بھی اولوالعزم رسول کو ماننے کے لیے تیار نہ تھے۔لہذا ایسے الزام لگانے والے اس روش کے بعد کسی بھی اولوالعزم رسول کو ماننے کے لیے تیار نہ تھے۔لہذا ایسے الزام لگانے والے اس روش کے بعث کا فرقرار دیے گئے۔ار شاد خداوندی ہے:

﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الْأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِمِمْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِمِمْ عَلَىٰ مَرْيَمَ بُهْتَانًا عَظِيمًا ﴾ (')

"پس (انہیں جو سزائیں ملیں وہ) ان کی اپنی عہد شکنی پر اور آیات الہی سے انکار (کے سبب) اور انہیاء کو ان کے ناحق قتل کر ڈالنے (کے باعث)، نیز ان کی اس بات (کے سبب) سے کہ جمارے دلوں پر غلاف (چڑھے ہوئے) ہیں، (حقیقت میں ایسانہ تھا) بلکہ اللہ نے ان کے کفر کے باعث ان کے دلوں پر مہر لگادی ہے، سووہ چندا یک کے سواا یمان نہیں لائیں گے۔ اور (مزیدیہ کہ) ان کے (اس) کفر اور قول کے باعث جو انہوں نے مریم پر زبر دست بہتان لگایا۔"

امام جلال الدين سيوطي (۴۵م) - ۵۰۵ ء) تفسير درِّ منثور ميں لکھتے ہيں كه:

"عن على على الله قال: قال لى النبى أن لك من عيسى مثلًا، ابضغته اليهود حتى بهتوا أمه، واحبته النصارى حتى أنزلوه المنزل الذي ليس له" (٢)

"امام ابن جریر اور ابن ابی حاتم نے حضرت ابنِ عباس رضی الله عنصماسے بھُتَانَاعَظِیْمَا کا یہ معنی نقل کیا ہے کہ انہوں نے حضرت مریم علیھاالسلام پربدکاری کی تہت لگائی،امام بخاری نے تاریخ میں اور امام حاکم نے حضرت علی رضی الله عنہ سے روایت نقل کی ہے جبکہ حاکم نے اسے صحیح قرار دیاہے کہ مجھے نبی کریم مُکَالِیْمَا نے فرمایا اے علی تجھ میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی مثال ہے، یہودیوں نے حضرت عیسیٰ

<sup>(</sup> ا\_) النساء، ۴/ ۱۵۵\_۱۵۹

<sup>(</sup>۲\_) سيوطي، حلال الدين، (٢٠٠٦ء)، تفسير در منثور، لا مور: ضياءالقر آن يبلي كيشنز ـ ٩٦/٥

علیہ السلام سے بغض کیا یہاں تک کہ ان کی ماں پر بہتان لگایا، نصار کی نے ان سے محبت کی ، یہاں تک کہ آپ کوابیامقام دیا،جو آپ کامقام نه تھا۔"

الغرض جنہوں نے سلسلہ بعثت کے تسلسل کے ساتھ اپنے ایمان کی تجدید جاری رکھی اور حضرت موسی ًاور دیگر انبیاءور سل پر ایمان کے ساتھ حضرت عیسی کی پیروی اختیار کرلی اور اللہ تعالیٰ کے نظام رسالت اور سلسلہ بعثت انبیاء کے سامنے سرتسلیم خم کر دیاوہ مؤمن رہے اور جنہوں نے پہلے انبیاء ورسل کو تو مانا مگر اپنے زمانے میں مبعوث ہونے والے رسول کے منکر ہو گئے وہ کافر تھہرائے گئے کیونکہ ان پرایمان لاناان کے لیے واجب تھاجو دراصل سابقہ انبیاءورسل پر ایمان کاہی تسلسل تھا۔

اسي طرح جب نبي مهريال صَّالِقَيْمَ كي بعثت ہو گئي تو حضور صَّلْقَائِمَ كي ذات گرامي ، آپ صَّلْقَائِمَ كي نبوت ورسالت اور آپ مَلَاتِيْنَا کی کتاب وشریعت کو ظاہر وباطن سے ماننا مدارِ ایمان قرار یا گیا۔للہذا جولوگ آپ مَلَاتِیْنَا پر ، آپ مَلَاتِیْنَا کی کتاب پر اور آپ مَنَالِثَیْمَ کی شریعت پر ایمان لے آئے ،وہی مؤمن ہوئے ۔اس کے بر عکس جو لوگ آپ مَنَالِثَیْمَ پر نازل ہونے والی کتاب ( قر آن حکیم ) اور آپ مَنْاتَیْتُمْ کی شریعت و سنت کے منکر ہو گئے وہ کافر تھہرے ،خواہ وہ سابقہ کتب و شر اکع پر اپناعقیدہ ہر قرار ہی کیوں نہ رکھے ہوئے تھے۔ کیونکہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے جہاں اپنی بعثت کے موقع پر رسالت موسوی کی تصدیق کی تھی ،وہیں انہوں نے رسالت محمدی مَثَاثِیْتِمُ کی بشارت بھی دی تھی۔اس لیے رسالت محمدی مَثَلَاتُنِمُ پر ایمان اس تصدیق کا تسلسل تھا جس کی تائید موسی اور عیسی سمیت تمام انبیاء کرتے چلے آرہے تھے۔جبیہا کہ ارشاد قرآنی ہے:

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (')

"اور (وہ وقت بھی باد کیجیے)جب عیسیٰ بن مریمؓ نے کہا:اے بنی اسر ائیل! بے شک میں تمہاری طرف اللّٰہ کا بھیجا ہوار سول ہوں ،اینے سے پہلی کتاب تورات کی تصدیق کرنے والا ہوں اور اس رسول (معظم مُعَالِيَّةً عَلَى آمد آمد) کی بشارت سنانے والا ہوں جو میرے بعد تشریف لارہے ہیں جن کانام (آسانوں میں اس وقت)احمد (مَّأَيَّا يُغْمِّمُ ہے۔ ، پھر جب وہ (رسول آخر الزماں منگاللَّيْمِ ) واضح نشانياں لے كران كے پاس تشريف لے آئے تووہ كہنے لگے بيہ تو كھلا جادوہے۔"

( ا\_)الصف، ۲۱/ ۲

# امام ابنِ کثیر اس آیت کے تناظر میں رقم طراز ہیں کہ:

"التوراة قد بَشَّرَت بي، وأنا مصداق ما أخبرت عنه، وأنا مُبَشّر بمن بعدي، وهو الرسول النبي الأمي العربي المكي أحمد فعيسى، عليه السلام، وهو خاتم أنبياء بني إسرائيل، وقد أقام في ملأ بني إسرائيل مبشرًا بمحمد، وهو أحمد خاتم الأنبياء والمرسلين، الذي لا رسالة بعده ولا نبوة ـ "()

" تورات میں میری خوشنجری دی گئی اور میں اس کامصداق ہوں جو تمہیں خبر دی گئی۔ میں اپنے بعد کے آنے والے کی خوشنجری دینے والا ہوں۔وہ رسول نبی امی العربی، احمد ہے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام بنو اسرائیل کے آخری نبی ہیں۔ آپ نے بنو اسرائیل کو حضرت محمد مُثَلِّقَائِمْ کی خوشنجری دی۔وہ احمد خاتم الا نبیاء والمرسلین ہیں۔ آپ کے بعد رسالت اور نبوت ختم ہوگئی۔"

#### ایک دوسرے مقام پر بوں ارشاد خداوندی ہے:

﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَىٰ آثَارِهِم بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ ٥ وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ٥ وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الْإِنجِيلِ عِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ٥ وَأَنزَلُنَا إِلَيْكَ الْإِنجِيلِ عِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ٥ وَأَنزَلُنَا إِلَيْكَ الْكِيَّابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم عِمَا أَنزَلَ اللَّهُ الْكَتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم عِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحِتَّابِ وَمُهَيْمِنًا عِلْيُهِ مِنْ عُمَّ وَمِنْهَا عَلَيْهِ مَوْعِعَةً وَمِنْهَا عَلَيْهِ اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ اللَّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا عَلَيْهِ فَاحْدُم بَيْنَهُم عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحُقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا عَلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا لَيْهُ وَلَكِن لِيَيْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَوْنَهُ (٢)

"اور ہم نے ان (پیغیروں) کے پیچھے ان (ہی) کے نقوش قدم پر عیسیٰ ابن مریم (علیہ السلام) کو بھیجاجو اپنے سے پہلے کی (کتاب) تورات کی تصدیق کرنے والے تھے اور ہم نے ان کو انجیل عطاکی جس میں ہدایت اور نور تھااور (یہ انجیل بھی) اینے سے پہلے کی (کتاب) تورات کی تصدیق کرنے والی (تھی) اور

(۱) ابن کثیر، تفسیر القر آن العظیم، ۸/ ۱۰۹ (۲) المائدة، ۵/ ۴۶\_۴۷\_۸ (سراس) ہدایت تھی اور پر ہیز گاروں کے لیے نصیحت تھی ،اور اہل انجیل کو (بھی) اس (حکم) کے مطابق فیصلہ کرناچا ہے جو اللہ نے اس میں نازل فرمایا ہے ،اور جو شخص اللہ کے نازل کر دہ حکم کے مطابق فیصلہ (و حکومت) نہ کرے سو وہی لوگ فاسق ہیں ،اور (اے نبی مکرم عُلُاللہ عُلَیْمَ ) ہم نے آپ کی طرف فیصلہ (بھی) سچائی کے ساتھ کتاب نازل فرمائی ہے جو اپنے سے پہلے کی کتاب کی تصدیق کرنے والی ہے اور اس (بھی) سچائی کے ساتھ کتاب نازل فرمائی ہے جو اپنے سے پہلے کی کتاب کی تصدیق کرنے والی ہے اور اس فیصلہ (کے اصل احکام و مضامین) پر نگہبان ہے ، اپس آپ ان کے در میان ان (احکام) کے مطابق فیصلہ فرمائیں جو اللہ نے نازل فرمائے ہیں اور آپ ان کی خواہشات کی پیروئ نہ کریں ،اس حق سے دور ہو کرجو آپ کے پاس آچکا ہے۔ ہم نے تم میں سے ہر ایک کے لیے الگ شریعت اور کشادہ راہِ عمل بنائی ہے ،اور اگر اللہ چاہتا تو تم سب کو (ایک شریعت پر متفق) ایک ہی امت بناویتا لیکن وہ تہمیں ان (الگ الگ احکام) میں آزمانا چاہتا ہے جو اس نے تمہیں (تمہارے حسب حال) دیے ہیں ،سوتم نیکیوں میں جلدی کرؤ ۔ اللہ ہی کی طرف تم سب کو پلٹنا ہے ، پھر وہ تمہیں ان (سب باتوں میں حق و باطل )سے آگاہ فرمادے گاجن میں تم اختلاف کرتے رہتے تھے۔"

مولانامودودی (۱۹۷۹ء-۱۹۰۳ء) اس آیت کے تحت رقم طراز ہیں کہ قرآن اس حقیقت کا بار بار اعادہ کرتا ہے کہ خدا کی طرف سے جتنے انبیاء دنیا کے کسی گوشے میں آئے ہیں ان میں کوئی بھی پچھلے انبیاء کی تر دید کے لیے اور ان کے کام کو ہٹا کر اپنا نیا ند ہب چلانے کے لیے نہیں آیا تھا بلکہ ہر نبی اپنے پیٹر و انبیاء کی تصدیق کرتا تھا جے اگلوں نے ایک یاک ورشہ کی حیثیت سے چھوڑا تھا۔ اسی طرح اللہ تعالی نے اپنی کوئی کتاب اپنی ہی پچھلی کتابوں کی تردید کرنے کے لیے کبھی نہیں بھیجی بلکہ اس کی ہر کتاب پہلے آئی ہوئی کتابوں کی مؤید اور مصدق تھی۔ (')

بعثت مجمدی صَلَّی اللّٰہ اللّٰ کیا متیازی شان اور شریعت محمدی صَلَّی اللّٰہ اللّٰہ کیا ہیں۔ یہ

حضور مَنْ ﷺ کی بعثت مبار کہ کئی اعتبارات سے حضرت موسیٰ علیہ السلام ، حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور دیگر انبیاءور سل کی بعثت سے ممینز اور ممتاز ہے۔

سید محمود آلوسی (۱۸۰۲ء-۱۸۵۴ء) صاحب تفسیر روح المعانی کے مطابق کہ:

(۱) مولانامودودی، (۱۹۷۱ء)، تفهیم القرآن، لا بهور: اداره ترجمان القرآن ـ ۱ / ۲۵۵

ﷺ آپ مَنَا اللَّهُ آ مرف اپنے سے پہلے مبعوث ہونے والے ایک رسول اور ان کی کتاب ہی کے مصدّ ق نہ تھے بلکہ آپ مَنَا اللَّهُ آپ مَنْا اللَّهُ آپ مَنْا اللَّهُ آپ مَنْا اللَّهُ علیه السلام تک پورے سلسلہ نبوت ورسالت کی تصدیق فرمانے والے ہیں۔(')

﴿ آپِ مَنَّالِیَّا ہِمُ کَا بعثت صرف ایک ملک یا خطہ زمین کے لیے ، صرف بنی اساعیل یا بنی اسرائیل کی ایک قوم کے لیے ، صرف بنی اسافی کی طرف کے لیے اور صرف سرزمین عرب یا دنیائے عجم کے لیے نہیں تھی بلکہ آپ مَنَّالِیُّمْ پوری کا ئنات انسانی کی طرف رسول بن کر مبعوث ہوئے حتیٰ کہ آپ مَنَّالِیُّمْ کی بعثت عالم انس کے علاوہ جن و ملائک کے لیے بھی ہے۔ (۱)

کے آپ مُکالِیُّیَا کم بعث سلسلہ نبوت و رسالت کی آخری بعثت تھی ، آپ مُکالِیْیَا اللہ تعالیٰ کے آخری نبی اور رسول ہیں اور قیامت تک تمام ادوار واماکن کے لیے آپ مُکالِیْلِیَّا ہی کی رسالت نے فیض رسال رہناہے۔(")

اس لیے لازم تھا کہ یہود ونصاریٰ یعنی اہل تورات وانجیل ہوں یا دیگر اقوام وملل ، تمام طبقاتِ جن وانس نبوت ورسالت محمدی سَلَّا ﷺ پر ایمان لائیں ، کیونکہ یہ حکم تو ابتداء آ فرینش سے ہی خود جملہ انبیاء کر ام علیہم السلام کو دے دیا گیا تھا۔ سوان کی امتوں کو مجالِ انکار کہاں تھی! قر آن مجید اس سلسلے میں واضح خبر دیتا ہے۔ ارشاد خداوندی ہے:

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَحَذْتُمْ عَلَىٰ ذَٰلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِّنَ الشَّاهِدِينَ ﴿ ( )

"اور (اے محبوب! وہ وقت یاد کریں) جب اللہ نے انبیاء سے پختہ عہد لیا کہ جب میں تمہیں کتاب اور حکمت عطا کر دوں پھر تمہارے پاس وہ (سب پر عظمت والا) رسول (مَثَّلَ عَلَیْمُ ) تشریف لائے جو ان کتابوں کی تصدیق فرمانے والا ہو جو تمہارے ساتھ ہوں گی تو ضرور بالضرور ان پر ایمان لاؤگے اور ضرور بالضرور ان کی مدد کروگے ، فرمایا: کیا تم نے اقرار کیا اور اس (شرط) پر میر ابھاری عہد مضبوطی سے تھام لیا؟ سب نے عرض کیا: ہم نے اقرار کرلیا، فرمایا کہ تم گواہ ہو جاؤ اور میں بھی تمہارے ساتھ گواہوں لیا؟ سب نے عرض کیا: ہم نے اقرار کرلیا، فرمایا کہ تم گواہ ہو جاؤ اور میں بھی تمہارے ساتھ گواہوں

(۱) آلوسى، سيد محمود، (١٩٩٧ء)، روح المعاني، بيروت، لبنان، داراحياء التراث العربي - ٢١٢/٣

<sup>(</sup>۲) طبری، محمد بن جریر، (۹۰ ۴ ۱۵)، جامع البیان، بیروت: دار المعرفه ۲۳۹/۳

<sup>(</sup>۳)ابن كثير ، تفسير القر آن العظيم ، ۲/۲۸

<sup>(</sup>۴) آل عمران، ۱/۳۰ ۸۲ ۸۲

میں سے ہوں،(اب بوری نسل آدم کے لیے تنبیہافر ماما) پھر جس نے اس(اقرار) کے بعدرو گر دانی کی یس وہی لوگ نافر مان ہوں گے۔"

امام ابن کثیر کے مطابق، کہ یہاں اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے کہ اس نے حضرت آدم سے لے کر حضرت عیسیٰ علیھم السلام تک تمام انبیاء سے وعدہ لیا ہے کہ جب ان میں سے کسی ایک کو اللہ تعالیٰ کتاب اور حکمت عطاء کرئے اور وہ بلند مقام و مرتبہ پر پہنچ جائے تو جب اس کے زمانہ میں وہ رسول آ جائے جو اس کی تصدیق کرنے والا ہو تو اس پر لازم ہے کہ وہ اس پر ایمان لائے اور اس کی مد د کرے۔اس کا اپنامقام و مرینبہ اور علم نبوت اس رسول کی اتباع کرنے میں حائل نہیں ہونا چاہیئے۔اللہ تعالیٰ نے رسولوں سے بیہ وعدہ لینے کے بعد فرمایا ،کیاتم نے اقرار کرلیا اور میر ابھاری ذمہ اٹھالیا ۔ حضرت علی بن ابی طالب اور عبد الله بن عباس رضی الله عنهمانے فرمایا که الله تعالیٰ نے جب بھی کسی نبی کو مبعوث فرمایا اس سے بیہ پختہ وعدہ لیا کہ اگر میں نے محمر مَنَّاتِیْمِ کو مبعوث فرمایا تو ان پر ضرور ایمان لانا،اور اپنی امت سے بھی وعده لے لینا۔ (')

پھر اسی مقام پر آگے سلسلہ بعثت کے تسلسل کا ذکر آتا ہے اور اُلوہی نظام نبوت ورِ سالت کے تحت تمام انبیاء ورُسل پر ایمان لا ناشر طِ ایمان قرار دیا گیاہے، جس میں نہ تو تفریق کی اِجازت ہے اور نہ ہی اِختیار وانتخاب کی۔ گویا آپ Pick and Choose نہیں کر سکتے ۔ اللہ تعالیٰ کا قائم کر دہ نظام بعثت ورسالت ایک کلیّت (Totality) ہے ۔ اس میں سے ایک فر د کاا نکار ہو گیا، توساری کلیّت کاا نکار تھیم ہے گا۔(۲)

سورہ اعراف میں بنی اسرائیل کے باب میں قوم موسلی علیہ السلام کا ذکر آیاہے ، جس میں ان کے ستَّر افراد کی ہلاکت انگیز گرفت کا بیان ہے ۔ پھر حضرت موسیٰ علیہ السلام کی اپنی امت کے حق میں دُعا مذکور ہے ، جس میں آپ علیہ السلام الله تعالیٰ سے رحمت ومغفرت طلب کرتے ہیں ۔اس پر باری تعالیٰ نے جواباً ارشاد فرمایا ہے: ہر چند کہ میری رحمت ہر شئے پر وسیع اور محیط ہے مگر میں اپنی رحمت سے ان متقی ومؤمن لو گوں کو نوازوں گا جو اس رسول اور نبی اُمی مَثَالْتِیْزَا کی پیروی کریں گے جس کی صفات و کمالات کا تذکرہ وہ خود تورات اور انجیل میں پڑھتے ہیں ۔سو وہ لوگ اگر اس ر سول گرامی قدریر ایمان لائیں گے اور اس کی محبت اور تعظیم و تکریم کو اپنائیں گے اور اس کے دین کی پیروی کریں گے

(۱) ابن كثير، تفسير القر آن العظيم، الم

<sup>(</sup>۲) آل عمران، ۸۴/۳

اور اُسی کے لائے ہوئے نور سے رہنمائی چاہیں گے ، تومیری رحمت ومغفرت اور دنیا و آخرت کی خیر وبرکت ان کا مقدر بنے گی۔(')

یکی مضمون سورۃ المائدہ میں نے انداز کے ساتھ وارد کیا گیا ہے۔اہل کتاب کو مخاطب فرماکر اعلان کیا ہے کہ اے اہل کتاب! اب تمہاری طرف ہماراوہ رسول تشریف لے آیا ہے جو سراسر نور ہے ،اور آخری روشن کتاب کا حامل بھی ہے۔اب آئندہ ہر ایک کو ہدایت بھی اسی کے ذریعے ملے گی ،رضا وسلامتی کی راہیں بھی اسی سے متعلق ہیں ،اب گر اہی کے اندھیروں سے بھی یہی رسول نکالے گا اور صراط مستقیم کی نعت بھی اسی کے توسط پر منحصر ہے۔(۱) قر آن مجید نے ایمانی تسلسل کے اس قاعدے کوبڑی تصریح و تاکید کے ساتھ سورۃ النساء میں بھی ان الفاظ سے بیان فرمایا ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَٰلِكَ سَبِيلًا أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَأَعْتَدْنَا وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَٰلِكَ سَبِيلًا أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ۞ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ لَلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ۞ وَلَا اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (")

"بلاشبہ جو لوگ اللہ اور اس کے رسولوں کے ساتھ کفر کرتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ اللہ اور اس کے رسولوں کے در میان تفریق کریں اور کہتے ہیں کہ ہم بعض کومانتے ہیں اور بعض کو نہیں مانتے اور چاہتے ہیں کہ اس (ایمان و کفر) کے در میان کوئی راہ نکال لیں ،ایسے ہی لوگ در حقیقت کا فرہیں ،اور ہم نے کا فروں کے لیے رسواکن عذاب تیار کرر کھاہے ،اور جو لوگ اللہ اور اس کے (سب)رسولوں پر ایمان لائے اور ان (پیغیروں) میں سے کسی کے در میان (ایمان لانے میں) فرق نہ کیا تو عنقریب وہ انہیں ان کے اجر عطافر مائے گا،اور اللہ بڑا بخشے والانہایت مہر بان ہے۔"

مولاناعبد الماجد دریآبادی لکھتے ہیں کہ اہلِ کتاب کا ایمان بس ایساہی تھا کہ موسیٰ علیہ السلام کو ماننے کا اقرار کیا اور عیسیٰ علیہ السلام سے انکار کرتے رہے ، حضرت اسحاق علیہ السلام کی تصدیق کی ، لیکن حضرت اسماعیل علیہ السلام ک تکذیب یا مثلاً حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور حضرت کی علیہ السلام کو تو مان لیا، لیکن خود خاتم النبیین مَثَافِیْمِ سے انکار کیے

<sup>(</sup>١) الاعراف، ١٥٨ / ١٥٥ ـ ١٥٨

<sup>(</sup>۲) المائده،۵/ ۱۲\_۲۱

<sup>(</sup>س) النساء، ۴/ ۱۵۰\_۱۵۲

گئے۔الیی حالت میں لفظِ ایمان پر ایمان شرعی کا اطلاق نہیں ہو گا۔ایمان اصطلاحِ شریعت میں تووہ ہے ،جو سارے سلسلہ نبوت پر ہو ،ور نہ ایک نبی پر ایمان لا کر دو سرے انبیاء سے انکار کرنے کے کوئی معنیٰ ہی نہیں۔(') یہی ذکر ہمیں کتب مُنرَّلہ کے ضمن میں بھی ماتا ہے۔ار شاد خداوندی ہے:

﴿ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (')

"الله نے )اپنے ذمّہ کرم پر پختہ وعدہ (لیا)ہے ، تورات میں (بھی) انجیل میں (بھی) اور قر آن میں (بھی) ، اور قر آن میں (بھی) ، اور کون اپنے وعدہ کو اللہ سے زیادہ پورا کرنے والا ہے ، سو (ایمان والو!) تم اپنے سودے پر خوشیاں مناؤجس کے عوض تم نے (جان ومال کو) پیچاہے ، اور یہی توزیر دست کامیابی ہے۔"

ان آیات و بینات سے یہ اصول اخذ ہو تا ہے کہ سلسلہ بعثت کے تسلسل پر ایمان لانا ضروری ہے۔ ہر قوم میں اللہ تعالی نے نبی بھیجے ہیں اور سب ایک ہی چشمہ نبوت سے سیر اب ہوئے ہیں۔ار شاد خداوندی ہے:

﴿وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (")

"اور كوئى اليي امت نہيں جس ميں كوئى ڈرانے والانہ آيا ہو۔"

مولانا مودودی (۱۹۷۹ء - ۱۹۰۳ء) کھتے ہیں کہ یہ بات متعدد مقامات پر فرمائی گئی ہے کہ دنیا میں کوئی امت الی نہیں گزری ہے جس کی ہدایت کے لیے اللہ تعالیٰ نے نبی مبعوث نہ فرمائے ہوں۔ مگر اس سلسلے میں دوبا تیں سمجھ لینی چاہیئے تاکہ کوئی غلط فہمی نہ ہو۔اول یہ کہ ایک نبی کی تبلیغ جہاں جہاں تک پہنچ سکتی ہو وہاں کے لیے وہی نبی کافی ہے۔یہ ضروری نہیں ہے کہ ہر ہر بستی اور ہر ہر قوم میں الگ الگ ہی انبیاء جھیج جائیں۔دوم یہ کہ ایک نبی کی دعوت وہدایت کے آثار اور اس کی رہنمائی کے نقوش قدم جب تک محفوظ ہیں اس وقت تک کسی نئے نبی کی ضرورت نہیں ہے۔ یہ لازم نہیں کہ ہر نسل اور ہر پشت کے لیے الگ نبی بھیجا جائے۔(")

<sup>(</sup>۱) دریاآبادی،عبدالماحد،(۱۹۹۸ء)، تفسیر ماحدی، کراچی، مجلس نشریات قرآن ـ ص:۲۵۹

<sup>(</sup>٢) التوبة ، ٩/ ١١١

<sup>(</sup>٣) الفاطر،٣٥ / ٢٢

<sup>(</sup>۴) مودودی، تفهیم القر آن، ۲۳۰/۲۳۰

یہی مضمون سورۃ الرعد ، سورۃ الحجر ، سورۃ النحل ، سورۃ الشعراء ' میں بھی بیان ہواہے۔خود انبیاء کرام نے اپنے سے ماقبل انبیاء کی تصدیق کی اور نبی آخر الزماں حضرت محمد رسول الله سَلَقَاتِیَّا کی بشارت کی خبر دی ہے۔ اہل کتاب کے روتیوں کا احتساب

قرآن مجید چونکہ وحی اللی کا آخری ایڈیشن تھا،اس لیے اِسے ناسخ اکتب کا درجہ دیا گیا اور اسلام کو ناسخ الادیان کار تبہ ملا۔ لہٰذااس پر ایمان ہی تمام کتب پر ایمان شار کیا گیا۔ سواہل کتاب میں سے جن لو گوں نے ایمانی تسلسل کو بر قرار رکھا اور اس پر ایمان لے آئے،مؤمن شار ہوئے،جو اس کے منکر ہوگئے،کافر قرار پائے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید نے اہل کتاب کے حوالے سے دونوں گروہوں کا ذکر کیا ہے۔ ارشاد ہاری تعالی ہے:

﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُّم مِّنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (')

"تم بہترین اُمَّت ہو جو سب لو گوں (کی رہنمائی) کے لیے ظاہر کی گئی ہے، تم بھلائی کا حکم دیتے ہو اور بُرائی سے منع کرتے ہو اور اللہ پر ایمان رکھتے ہو،اور اگر اہل کتاب بھی ایمان لے آتے تو یقیناان کے لیے بہتر ہو تا،ان میں سے پچھ ایمان والے بھی ہیں اور ان میں سے اکثر نافر مان ہیں۔"

اس آیت سے قبل بھی یہود ونصاری اور امت مسلمہ کا ذکر تسلسل میں چلا آرہاہے ،اور ان کے احوال کا ذکر کرکے مسلمانوں کو بھی اپنے احوال درست رکھنے کی تنبیہ کی جارہی ہے۔ارشاد خداوندی ہے:

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٥ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَخُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَخُودُ وَتُسْوَدُ وَجُوهٌ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ الْعَذَابَ بِمَا كُنتُم تَكْفُرُونَ ﴿ ٢ )

"اور ان لوگوں کی طرح نہ ہو جانا جو فرقوں میں بٹ گئے تھے اور جب ان کے پاس واضح نشانیاں آ چکیں اس کے بعد بھی اختلاف کرنے لگے ،اور انہی لوگوں کے لیے سخت عذاب ہے ، جس دن کئی چبرے سفید

<sup>(</sup>۱) الرعد، ۱۳/ ۷، الحجر، ۱۵/ ۱۰، النحل، ۱۲/ ۳۲، الشعر اء، ۲۰۸

<sup>(</sup>۲) آل عمران،۳/ ۱۱۰

<sup>(</sup> ۳ ) البقره، ۱۰۵/۲ ۱۰۲

ہوں گے اور کئی چہرے سیاہ ہوں گے ، تو جن کے چہرے سیاہ ہو جائیں گے (ان سے کہا جائے گا) کیا تم نے ایمان لانے کے بعد کفر کیا ؟ توجو کفر تم کرتے رہے تھے سواس کے عذاب (کا مزہ) چکھ لو۔" بنی اسرائیل کی تفریق کی وضاحت خود نبی مہر ہاں منگی تیکی فرمادی تھی ،اس حدیث میں جس میں تنبیہاً اینی امت کے بٹ جانے کا ذکر کیا تھا:

إن رسول الله على ثنتين وسبعين ملة وان هذه الأمة ستفترق على ثنتين وسبعين ملة وان هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملة يعني الأهواء كلها في النار الا واحدة وهي الجماعة. (')

"رسول الله مَنَّ النَّيْزَةِ نِينَ كِ بارے ميں بهتر فرمايا ہے كہ اہل كتابين (يعنی ساوی كتب كے حامل دونوں گروہ: يہودو
نصالی) اپنے دين كے بارے ميں بهتر فرقوں ميں بٹ گئے تھے، جب كہ (ميری) بہ امت تهتر فرقوں
ميں بٹ جائے گی۔ تمام فرقے جہنم کی آگ ميں ہوں گے سوائے ایک کے، اور وہ جماعت خاص ہے۔"
امام ابو اسحاق ثعلبی (م ۱۰۳۵ء) الکشف والبيان کے مطابق، كہ حضرت عکر مہ کے نزديک اس سے مراد وہ اہل کتاب يعنی يہودونصال بيں جو اپنے انبياء کی تصديق کرتے تھے اور نبی مہر بال مَنَّ النَّيْظِ کی بعثت سے قبل نبوت محمدی مَنَّ النَّیْظِ کی بعثت سے قبل نبوت محمدی مَنَّ النَّیْظِ کی تصدیق کرتے تھے اور نبی مہر بال مَنَّ النَّیْظِ مبعوث ہو گئے تو وہ حضور مَنَّ النَّیْظِ کی رسالت کا انکار کرے کافر ہو گئے۔ (۲)

مولانا مودودی اس آیت کے تحت لکھتے ہیں کہ اس آیت میں تفصیلات سے قطع نظر کر کے اسلام کے عقائد اور اسلامی طرز عمل کا خلاصہ بیان کر دیا گیا ہے اور وہ بہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو،اس کے فرشتوں کو،اور اس کی کتابوں کو ماننا اس کے تمام رسولوں کو تسلیم کرنا بغیر اس کے کہ ان کے در میان فرق کیا جائے (یعنی کسی کو مانا جائے اور کسی کو نہ مانا جائے)۔اور اس امر کو تسلیم کرنا کہ آخر کار ہمیں اس کے حضور میں حاضر ہونا ہے۔ یہ پانچ امور اسلام کے بنیادی عقائد ہیں۔ان کو قبول کرنے کہ بعد ایک مسلمان کے لیے صبح طرز عمل یہ ہے کہ اللہ کی طرف سے جو تھم پہنچ،اسے وہ ہسر و چشم قبول کرے،اور ایخ حسن عمل پرغرہ نہ کرے، بلکہ اللہ سے عفو و در گزرکی درخواست کر تارہے۔(")

(1) احمد بن حنبل، امام، (١٩٤٨ء)، المسند، بيروت، لبنان، المكتب الاسلامي-١٠٢/٣

<sup>(</sup>٢) ابواسحاق الثعلبي، (٢٠٠٢ء)، الكثف والبيان، بيروت، لبنان، دار احياء التراث العربي \_٢٦٥/٣

<sup>(</sup>m) مودودی، تفهیم القر آن، ا/ ۲۲۳

# اہل کتاب میں اہل خیر کی شخسین

﴿ سب الل كتاب ايك جيسے نہ تھے۔ اس بارے ميں قر آن مجيد كے واضح ارشادات بيں: ﴿ لَيْسُوا سَوَاءً مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللَّهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْمُنكرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْمُنكرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْمُنكرِ وَلُسَارِعُونَ فِي الْمُتَوْرِيَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُكْفَرُوهُ أَو وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَقِينَ ﴾ (')

" یہ سب برابر نہیں ہیں، اہل کتاب میں سے کچھ لوگ حق پر (بھی) قائم ہیں وہ رات کی ساعتوں میں اللہ کی آیات کی تلاوت کرتے ہیں اور سر بسجو در ہتے ہیں۔ وہ اللہ پر اور آخرت پر ایمان لاتے ہیں اور بھلائی کا حکم دیتے ہیں اور برائی سے منع کرتے ہیں اور نیک کاموں میں تیزی سے بڑھتے ہیں اور یہی لوگ نیکوکاروں سے ہیں۔ اور یہ لوگ جو نیک کام بھی کریں اس کی ناقدری نہیں کی جائے گی ، اور اللہ یہ بہیز گاروں کو خوب جانے والا ہے۔"

ابن عباس اور قادہ سے مروی ہے اور اسے امام ابن جریر طبری (۹۲۳ء-۸۳۹ء) اور امام ابواسحاق (م ۱۹۹۱ء) نے بھی اختیار کیا ہے۔ ابن جریر طبری اس کا معنی یوں بیان کرتے ہیں جس کا مفہوم اس طرح ہے کہ اہل کتاب کے دوگروہ ہیں ایک مؤمن اور دوسرے نافر مان و کافر ، ایمان والوں کی مدح اور ان کے اوصاف کو بیان کیا گیا ہے۔ جیسا کہ حضرت ابن عباس، قادہ اور ابن جریج کا قول ہے۔ (۲)

اسی قول کو سعید بن جبیر اور عکر مہنے روایت کیا ہے ، اخفش اور الزجاج نے بھی اسی کی تائید کی ہے ، اور کہا ہے کہ اِس آیت سے قبل اہل کتاب کے کفر ، قتل انبیاء ، بغاوت و حسد ، تکبر ، ذلت و مسکنت اور دیگر بُرے اقوال واعمال کا تذکرہ آر ہاتھا ، سواس بیان کے بعد اب باری تعالیٰ نے یہ واضح فرمایا ہے کہ ان کے کفر اور اعمال فینچ کا ذکر سن کریہ نہ سمجھ لینا کہ وہ سارے ہی ایسے تھے ۔ اب وضاحت فرمائی کہ سب اہل کتاب ایک جیسے نہیں تھے ۔ ان میں ایک طبقہ مؤمنین و صالحین کا بھی ہے ، جو اللہ تعالیٰ کے اوامر و نواہی پر قائم ہے ۔ اپنے انبیاء کی عطاکر دہ شریعت اور احکام و تعلیمات

(۱) آل عمران، ۳/۱۱۳/۱۵

<sup>(</sup>٢) طبري، ابن جرير، جامع البيان في تفسير القر آن، ۴/۵۳/

کا سیح طور پر پیروکار ہے ،وہ راتوں کو قیام کرتے ہیں ، کثرت سے تبجد پڑھتے ہیں ، آیات الہید کی تلاوت کرتے ہیں اور حضور اللہ میں سجدہ ریزیاں کرتے ہیں۔(')

امام ابواسحاق تعلمی (م ۱۰۳۵ء) اپنی تفسیر الکشف والبیان میں عطابن رباح کا قول نقل کرتے ہیں کہ اہل کتاب کے جن مومن و صالح افراد کا یہاں ذکر کیا گیاہے ان میں اہل نجران کے عربوں سے چالیس سے زائد افراد شامل تھے، جبکہ حبشہ سے بتیس اور روم سے نوافراد شامل تھے،اور یہ سب نصال کی یعنی دین عیسوی کے پیروکار تھے۔(')

اسی طرح نبی مہربال مَنْ اَلَّیْمِ کی ججرت مدینہ سے قبل ان میں اہل کتاب انصار میں سے بھی کچھ لوگ شامل سے اس طرح نبی مہربال مَنْ اللّٰهِ کی ججرت مدینہ سے قبل ان میں اہل کتاب انصار میں سے بیں۔ یہ پہلے ہی سے عقیدہ تھے، اسعد بن زرارہ، البراء بن معرور، محمد بن مسلمہ ، ابو قیس ہر مہ بن انس بھی انہی میں سے ہیں۔ یہ پہلے ہی سے عقیدہ توحید پر قائم شے۔ جنابت کے بعد عنسل کرتے شے اور شر انع حنفیہ کو مانتے تھے، یہاں تک کہ حضور مَنَّ اللّٰهِ کُمْ کی بعث ہوئی تو یہ لوگ اسی تسلسل میں حضور مَنَّ اللّٰهُ کُمْ پر ایمان لے آئے، آپ مَنَّ اللّٰهُ کُمْ کی نصریت کی نصریت اختیار کی۔ (")

اس معنیٰ کی واضح تائیہ قرآن مجید کی ان آیات سے بھی ہوتی ہے:

﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ خَاشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمْنَا قَلِيلًا أُولَئِكَ هَمُ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَهِّمِ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴿ () يَشْتَرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمْنَا قَلِيلًا أُولَئِكَ هَمُ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَهِّمِ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴿ () يَشَلَ يَحُواللهِ بِرَايمان الرَحْة بِين اور اللهَ كَتَاب اللهِ بَعِي اللهِ اللهِ عَلَى إلى اللهِ عَلَى إلى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى

ان تمام آیات قرآنی کا ماحصل یہ ہے کہ اُم سابقہ اور بالخصوص اہل کتاب (یہودونصاری) میں حضور مَنَّی ﷺ کی بعثت کے وقت مومن، فاسق اور کا فرہر طرح کے لوگ موجو دیتھے۔اس کا انحصار اس امریر تھا کہ کون کتنا تورات وانجیل کی صیح

<sup>(1)</sup> المقرى، مكي بن ابي طالب، الصداية إلى بلوغ النهاية ، شارجه: بيونيورسني آف شارجه - ٢/ • ١١٠

<sup>(</sup>٢) الثعلبي، ابواسحاق، الكشف والبيان ـ ٣٠ • ١٣٠

<sup>(</sup>٣) ايضا،٣/ ١٣٢/

<sup>(</sup> ۴ ) آل عمران، ۳/ ۱۹۹

تعلیمات پر قائم ہے اور کون کتنامنحرف ہو چکاہے ، کون کس قدر حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی صحیح ہدایات پر عمل پیراہے اور کون کس قدر رو گر دانی کر چکاہے ، کون کہاں تک ایمانی تسکسل کے عمل کے لیے بعث محمد ی مثالثینیا کی بشار توں پر قائم ہے اور کون تحریف کتب اور تغیر عقائد کے اثرات قبول کر کے حسد ، تکبر اور انکار و جحود کی کیفیات کا شکار ہو چکا ہے ۔الغرض یہ تمام تقسیم بعثت محمدی صَلَّالْتَیْمَ سے قبل بھی موجود تھی ۔جب نبی مہرباں صَلَّالِیْمُ کَل بعثت ہو گئی اور تمام لوگ بلا تفریق نبی اکرم مَنَّاتَیْنِظَ پر ایمان لانے کے یابند ہو گئے توجملہ تقسیمات ختم ہو گئیں۔

ابن جریر (۹۲۳ء-۸۳۹ء) نے دوسرے قول کو اختیار کیاہے ،ان کے خیال کے مطابق، کہ یہ اللہ تعالٰی کی طرف سے اہل کتاب کے دوسر بے فاسق گروہ کے لیے وعید ہے ، جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے بتلادیاہے کہ وہ فاسق ہیں اور اس وجہ سے وہ اللہ تعالیٰ کے غضب کی طرف لوٹ آئے ہیں۔اور اس کے ساتھ ساتھ یہ وعیداُ نہی کی طرح دوسرے تفّار کے لیے بھی ہے جواللہ اور اس کے رسول مَثَا عُلَيْهُمْ کا انکار کرتے ہیں ،اور جو کچھ نبی اکرم مَثَاثِیْهُمْ اللّٰہ تعالٰی کی طرف سے لے کر آئے ہیں اس کا بھی انکار کرتے ہیں۔اللہ تعالٰی نے انہی کاذکر کرتے ہوئے فرمایا:

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ (')

"بے شک جنہوں نے کفر کیا۔"

یعنی وہ لوگ جنہوں نے نبی اکرم مَثَاثِیْتُمِ کی نبوت کا انکار کیا اور آپ مَثَاثِیْتُمُ کو اور جو کچھ آپ مَثَاثِیْتُمُ اللّٰہ تعالٰی کی طرف سے لائے اُسے جھٹلا ہا۔ (۲)

🖈 ان قر آنی تصریحات سے مطالعہ مٰداہب کا یہ اصول اخذ کیا جاسکتا ہے کہ حق کی طلب اور سچائی کی تلاش کی جائے۔ ہر مذہب کی تعلیمات کے بارے میں یوری تحقیق کی جائے۔ بغیر جانچ پر کھ کیے کوئی بات کسی مذہب یا اس کے ہادی کی طرف منسوب نہ کی جائے۔مطالعہ مذاہب کا بیہ اصول قر آن حکیم کے ایک دوسرے مقام پر بھی موجو د ہے۔ ارشاد خداوندی ہے:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾(')

<sup>(</sup>۱) آل عمران،۳/ ۱۱۲

<sup>(</sup>٢) طبري، ابن جرير، حامع البيان في تفسير القرآن، ٣/٥٤

"اے ایمان والو!اگر کوئی فاسق تمہمیں خبر دے تو تم اس کی اچھی طرح تحقیق کر لیا کر و،ایسانہ ہو کہ نادانی میں کسی قوم کو ایذا پہنچادو پھر اپنے کیے پر ندامت اٹھاؤ۔"

مطالعہ مذاہب کے ایک بڑے مسلم عالم ، ابور یحان البیرونی (۴۸ • اء-۹۷۳ء) کے نظریہ کے مطابق ، کہ نقابل ادیان کے لیے یہ بہت ضروری ہے کہ ایک محقق اور عالم میں حقائق کی تلاش کی لگن ہونی چاہیئے۔جو ضابطہ اور اصول کی پابندی کے ساتھ حق کی محبت کا بول بالا کرنے اور اس کی بالا دستی کے لیے وقف ہو۔ (۲)

البیرونی اللہ تعالیٰ سے دعاکرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ہم خداسے دعاکرتے ہیں کہ ہمیں اس دنیا کی خرابیوں اور برائیوں کے دیکھنے میں الیی نظر بخشے کہ ہم اسے نکھار سکیں اور حھکے اور مغز میں فرق کر سکیں،اور صحیح وغلط میں امتیاز حاصل کر سکیں۔ میں قارئین کے سامنے ہندوؤں کے نظریات کو اسی طرح پیش کروں گاجیسا کہ وہ ہیں۔(")

سید ابوالاعلی مودودی تقابل ادیان کے اس اصول کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ایک مذہب کی تعلیم کو صحیح خابت کرنے کے لیے یہ ضروری نہیں ہے کہ دوسرے مذاہب کی تعلیمات کو کلیة غلط ثابت کیا جائے، اور نہ یہ ضروری ہے کہ ایک مذہب میں حق وصدافت کے موجود ہونے سے دوسرے مذہب میں اس کاعدم لازم آئے۔ حق ایک کلی حقیقت ہے جس کے افراد خواہ کہیں ہوں بہر حال اسی ایک کل کے فردرہتے ہیں۔ حال و مقام کے بدلنے سے ان کی حقیقت و اصلیت نہیں بدلتی۔ جو حق ہمارے مذہب میں پایا جاتا ہے ،اسی کا دوسرے مذہب میں پایا جانا دونوں میں سے کسی مذہب کے بھی نقص کی بدلتی۔ جو حق ہمارے مذہب میں پایا جاتا ہے ،اسی کا دوسرے مذہب میں پایا جانا دونوں میں سے کسی مذہب کے بھی نقص کی دلیل نہیں ہے کہ دونوں کسی ایک مشترک سرچشمہ حق سے ماخو ذہیں ، جس کا فیض دونوں کے پاس محفوظ رہا ہے ۔ پس حق کا جتنا اور جیسا فیضان بھی کہیں موجود ہے ، اس کا مستحق ہے کہ اس کی قدر کی جائے نہ کہ خواہ مخواہ مخواہ

قر آن کریم کے وسیع اور عمیق مطالعہ سے یہود ونصاری کی نسبت دوقشم کے احکام صراحت کے ساتھ ملتے ہیں۔ایک ان کے عدم قبول اسلام کے باعث کفر کا حکم میں دوسر ایہودونصاری اور دیگر کفارومشر کین میں تفریق کا حکم موجود

<sup>(</sup>۱) الحجرات، ۴۹ / ۲

<sup>(</sup>٢) البيروني، ابوريحان، (١٩٥٨ء)، كتاب الهند، حيدر آباد: دكن ـ ص: ٧٠

<sup>(</sup>۳) ایضا، ص:۸۷

<sup>(</sup>٣) سيد مودودي، (١٩٦٧ء)، الجهاد في الاسلام، لا هور: اسلامي پېلي كيشنز ـ ص:٣٢٨\_٣٢٩

ہے۔ یہودونصاری چونکہ اہل کتاب ہیں، سویہ دونوں طبقات اصلاً کفار ومشر کین میں سے نہیں تھے۔ یہ بنیادی طور پر تمام انبیاء ورسل کی امّتوں کی طرح امت مسلمہ کانسلسل تھے۔ یہود حضرت موسیٰ علیہ السلام کی امت ہیں۔ وہ اصلاً بنی اسرائیل تھے مگر بعد میں ان کے لیے یہی نام معروف ہو گیا۔ اسی طرح نصاری حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی امت ہیں۔ اس لیے قر آن میں ان دونوں کا تذکرہ ان ناموں کے ساتھ آیا ہے۔

جنوری-جون 2021ء

نصاریٰ (عیسائیوں) کے عقائد میں تثلیث کا تصور عہد رسالت مآب مَثَلِقَیْمُ کے بعد یا آج کے دور میں داخل نہیں ہوا۔ یہ بعث محمدی مَثَلِقَیْمُ اور نزول قر آن کے زمانہ سے بہت پہلے ان کے عقائد کا حصہ بن چکا تھا۔ اس لیے قر آن مجید نے جابجا اس کی تردید کی ہے اور واضح ارشاد فرمایا ہے:

﴿ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلا تَقُولُوا ثَلَاثَةً ﴾ (')

" پس تم الله اور اس کے رسولوں پر ایمان لا وَاور مت کہو کہ (معبود) تین ہیں۔"

اس کے باوجود قرآن مجید میں انہیں اہل کتاب ہی کا درجہ دیا گیا ہے۔ یہ نام ان کے عقائد کی در تنگی یا خرابی سے متعلق نہیں ہے بلکہ اس کا تعلق ان کی فد ہی اصل سے ہے۔ چونکہ وہ تورات اور انجیل کو ماننے والے سے اور اصلاً حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی امت سے ، سوانہیں ان کفار و مشرکین سے الگ شاخت دے دی گئی جو سرے سے نہ آسانی وحی کے قائل سے ، نہ کسی الہامی کتاب کے ، نہ کسی پنجمبر اور اس کی شریعت کو ماننے سے ، نہ بعث بعد الموت اور روز قیامت کو ، نہ جزاء و سزاء اور جنت و دوزخ کو ، نہ ملا نکہ کے وجود کو اور نہ ہی نقذیر اللی کو ماننے سے ۔ یا یہ کہ وہ بنیادی طور پر بت پر ست ، ستارہ پر ست ، آتش پر ست یا مظاہر پر ست سے اور شر وع سے ہی توحید کے بجائے شرک کی راہ پر گامز ن پر بت پر ست ، ستارہ پر ست ، آتش پر ست یا مظاہر پر ست سے اور شر وع سے ہی توحید کے بجائے شرک کی راہ پر گامز ن سے ۔ اُنہوں نے پیغام الٰہی کو اصلاً قبول ہی نہیں کیا تھا جبکہ یہو دو نصاریٰ ، اپنے عقائد کی ساری خرابیوں کے باوجو دان تمام اعتقادی اصولوں پر اصلاً ایمان رکھتے سے ۔ ان کے کفر کا سبب صرف بعثت محمدی سُلُونِیُمُ کا انکار کر نا اور عقائد میں بگاڑ کا اعلی کر دینا ہے ۔ (\*)

یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید نے کفار و مشر کین مکہ کو یاستارہ پر ستوں اور مجو سیوں کو یا دیگر مشر کوں کو کہیں بھی اہل کتاب نہیں کہا کیونکہ وہ صاحبان کتاب تھے ہی نہیں۔ یہ لقب قرآن مجید میں بھی اور حدیث نبوی سَالَ اللّٰیَام میں بھی

<sup>(</sup>۱) النساء، ۴/ ۱۷۱

<sup>(</sup>٢) ڈاکٹر طاہر القادری،اسلام اور اہل کتاب،ص:۵۹

صرف انہی دوطبقات کے لیے خاص رہاہے جب کہ وہ عقیدہ تثلیث کو نزولِ قر آن سے بہت پہلے ہی اپنا چکے تھے۔اس کا رد قر آن مجیدنے اکثر و بیشتر مقامات پر کیاہے۔(')

ان کی کتابوں میں تحریف، نزول قر آن اور بعثت محمدی منگانگیز مسے کئی صدیاں پہلے ہو چکی تھی۔ یہ تاریخ سے ثابت ہے۔ اس کا ذکر بھی قر آن مجید میں موجو دہے۔(۲)

چنانچہ ان تمام کتابی تحریفات اور اعتقادی خرافات کے باوجود ، یہودو نصاری کو قرآن مجید میں اسام تبہ اُھل الکتاب کہہ کر مخاطب کیا گیاہے ، جب کہ ۱۲ مرتبہ الَّذِینَ اُوتُوا الکِتَابَ کہہ کر اور ۸ مرتبہ اُتینَاهُمُ الکِتَابَ کہہ کر خطاب کیا گیاہے ۔ اس کا مطلب سے ہے کہ قرآن مجید نے یہودونصاری کو انہی عقائد و اعمال کے مجموعے کے ساتھ نہ صرف اہل کتاب تسلیم کیاہے بلکہ اس عنوان کی تسلسل کے ساتھ توثیق کی ہے ۔ اسی طرح حدیث ، تفسیر اور سیرت کی سب میں تیس ہزار (۳۰۰۰۰) سے زائد مرتبہ ان کا ذکر اہل کتاب کے عنوان سے آیا ہے ۔ جب کہ مذاہب اربعہ کی کتب فقہ اور کتب عقائد میں پندرہ ہزار (۳۰۰۰۰) سے زائد مرتبہ اسی عنوان سے ان کا ذکر ماتا ہے ۔ (۳)

کے۔ قرآن کیم نے بہت سے مقامات پر اہل اسلام اور یہودونصارٰی کا ذکر اور ان سب کی مقد س کتابوں کا ذکر ایک ہیں۔ خرآن کی ہے کہ اسلام کے علاوہ الہامی مذاہب صرف دوہیں، جن کے پیروکار اہل کتاب کہلاتے ہیں۔ قرآن کیم نے تینوں مذاہب کا ذکر اکٹھا کر کے اصولی اور تاریخی لحاظ سے ان تینوں کو تقسیم اہل کتاب کہلاتے ہیں۔ قرآن کیم نے تینوں مذاہب کا ذکر اکٹھا کر کے اصولی اور تاریخی لحاظ سے ان تینوں کو تقسیم ادیان کی ایک سے میں جمع کر دیاہے:

﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ الْكِتَابُ عَلَىٰ طَائِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

" قرآن اس لیے نازل کیاہے ) کہ تم کہیں یہ (نہ ) کہو کہ بس (آسانی) کتاب تو ہم سے پہلے صرف دو گروہوں (یہودونصالی) پراتاری گئی تھی اور بے شک ہم ان کے پڑھنے پڑھانے سے بے خبر تھے۔"

اسی طرح سورۃ التوبۃ میں تینوں کا نام وعدہ الٰہی کے طور پر اکٹھا مذکورہے:

<sup>(</sup>۱) المائده، ۵/ ۱\_التوبير، ۹ (۱)

<sup>(</sup>٢) المائده، ۵/ ۱۳ القره، ۲/ ۵۵ ـ ۹

<sup>(</sup>۳) ڈاکٹر طاہر القادری،اسلام اور اہل کتاب،ص: ۲۱

<sup>(</sup>٤) الانعام، ١/ ١٥١

﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالْهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجُنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللللِهُ الللللَّهُ اللللللْعُلُولُ اللللللللَّهُ الللللَّهُ الللل

"بِ شک الله نے اہل ایمان سے ان کی جانیں اور ان کے مال ، ان کے لیے (وعدہ) جنت کے عوض خرید لیے ہیں ، اب وہ الله کی راہ میں (قیام امن کے اعلیٰ تر مقصد کے لیے ) جنگ کرتے ہیں ، سووہ (دوران جنگ) قتل کرتے ہیں ، اور (خود بھی ) قتل کیے جاتے ہیں۔ (اللہ نے ) اپنے ذمّہ کرم پر پختہ وعدہ (لیا) ہے ، تورات میں (بھی ) انجیل میں (بھی ) اور قر آن میں (بھی ) ، اور کون اپنے وعدہ کو اللہ سے زیادہ پورا کرنے والا ہے ، سو (ایمان والو!) تم اپنے سود سے پر خوشیال مناؤ جس کے عوض تم نے (جان ومال کو) ہیچاہے ، اور یہی توزیر دست کا میا بی ہے۔"

سورۃ الانعام میں ایک اور مقام پر کتابِ اللی (قر آن) کو پہلی کتابوں کا تصدیق کرنے والا قرار دیاہے۔(')
یمی مضمون سورۃ یونس میں بھی بیان ہواہے۔('') اسی بات کو سورۃ الفاطر اور سورۃ آل عمران میں بھی بیان کیا گیا
ہے۔('')

اسی طرح تورات اور انجیل بھی حضور نبی رحمت مُلَاثَیْنِم کی نبوت ورسالت اور آپ مُلَاثِیْنِم کے اوصاف و کمالات کے ذکر پر مشتمل تھیں، گویا وہ کتابیں بھی اپنے ماننے والوں کے سامنے رسالت محمدی مُلَّاثِیْنِم اور حقانیت قرآن کی تصدیق کرتی تھیں:

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَ الْأُمِّيَ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ ( ( ) )

<sup>(</sup>۱) التوبه، ۹/ ۱۱۱

<sup>(</sup>۲) الانعام، ۲/ ۹۲

<sup>(&</sup>lt;del>س</del>) يونس،۱۰/ سر

<sup>(</sup>م) فاطر ،۳۵/ اسر آل عمران ،۳/ س

<sup>(</sup>۵) الاعراف، ١٥٤ م

" یہ وہ لوگ ہیں) جو اس رسول (عَنَّا لَیْدُوّم) کی ہیر وی کرتے ہیں جو اُمی (لقب) نبی ہیں (یعنی دنیا میں کسی شخص سے پڑھے بغیر من جانب اللہ لوگوں کو اخبار غیب اور معاش و معاد کے علوم و معارف بتاتے ہیں) جن (کے اوصاف و کمالات) کو وہ لوگ اپنے پاس تورات اور انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں، جو انہیں اچھی باتوں کا حکم دیتے ہیں اور بُری باتوں سے منع فرماتے ہیں اور ان کے لیے پاکیزہ چیزوں کو حلال کرتے ہیں اور ان پر پلید چیزوں کو حرام کرتے ہیں اور ان سے ان کے بارِ گراں اور طوقِ (قیود) جو ان پر (نافرمانیوں کے باعث مسلط) سے ساقط فرماتے (اور انہیں افرر ان کی سے بہرہ یاب کرتے) ہیں۔ پس جو لوگ اس (برگذیدہ رسول مَنَّا اَلَّیْکِمٌ) پر ایمان لائیں گے اور ان کی تعظیم و تو قیر کریں گے اور ان کی ہیروی کریں گے جو ان کے ساتھ اتارا گیا ہے ، وہی لوگ ہی فلاح یانے والے ہیں۔ "

یہاں تک کہ تورات اور انجیل میں جانثاران مصطفیٰ مَثَلَیْتُیْم یعنی صحابہ کرام علیہم الرضوان کے اوصاف کا بھی تذکرہ موجود تھا۔(') اسی طرح حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ ، حضرت ہارون اور حضرت یکیٰ علیہم السلام کو عطاکی جانے والی کتابوں کا ذکر بھی تسلسل کے ساتھ آیا ہے۔(')

#### خلاصه بحث

اہل کتاب کے ایمان و کفر کی داستان دیگر کفار و مشرکین کی داستان سے بالکل الگ نوعیت کی ہے۔ جہال ان کے کفر کی تصریح اور ان کے باطل عقائد کی تردید آئی ہے۔ وہاں ان کی کتب اور ان کے سابقہ عقائد کی بناء پر انہیں قر آن اور رسالت محمدی سُلُقَیْمِ پر گواہ بھی کھہر ایا گیا ہے ، پھر انہی کے عقائد و اعترافات کی بناء پر ان کے انکار و انحر ان پر گرفت کی گئی ہے۔ پورے قرآن میں ایک مقام بھی ایسا نہیں ہے جہاں ان کی طرف اصلاً عقیدہ توحید کی نفی اور استہزاء، کلیتاً انکار رسالت اور مطلقاً تکذیب و حی کو منسوب کیا گیا ہو بلکہ رسالت محمدی سُلُقیْمِ کے انکار کے وقت ان کے انہی سابقہ عقائد کو دلیل بناکر انہیں سچائی کی یاد دہائی کر ائی گئی ہے۔ انہی مسلمات و مشترکات کو بنیاد بناتے ہوئے انہیں دعوتِ اسلام دی گئی ہے اور اس دعوت کے انکار کے باعث انہیں کا فر مھہر ایا گیا ہے۔ اس کے بر عکس جب دیگر کفار و وجوہ یکسر مختلف نوعیت کی بیان کی گئی ہیں۔

\*\*\*

(۱) الفتح، ۸م/ ۲۹

<sup>(</sup>۲) الصافات، ۳/ ۱۲/ ۱۱ \_ مریم، ۱۹/ ۱۲ \_ النساء، ۴/ ۱۲ \_ ۱۹۲ \_ ۸۲ \_ ۸۲ \_ ۸۹ \_ ۱۹۲ \_ ۱۹۲ \_ ۱۹۲ \_ ۱۹۲ \_ ۱۹۲ \_ ۱۹۲

# مصادر ومراجع

ا۔القر آن الحکیم

۲ ـ آلوسی، سید محمود، روح المعانی، (۱۹۹۷ء)، بیروت، لبنان، دار احیاء التراث العربی ـ

٣- البيروني، ابوريحان، (١٩٥٨ء)، كتاب الهند، حيدر آباد: دكن، انڈيا

٣ ـ ياني پتي، قاضي ثناء الله، (٣٠٠٠)، تفسير مظهري، بيروت، لبنان، دار احياء التراث العربي \_

۵ ـ الثعلبي ، ابو اسحاق ، احمد بن محمد بن ابر انهيم (۲۰۰۲ء)، الكشف والبيان ، بير وت: دارِ احياء التر اث العربي

۲۔ جمیل احمد، (س-ن)، انبیائے قر آن، لاہور، شیخ غلام علی اینڈ سنز

۷\_ احمد بن حنبل ،امام (۱۴۱۴هه)، مند امام احمد ، بیروت: دار الفکر

۸۔ حمید الله، ڈاکٹر، (۱۹۸۵ء) خطبات بہاولپور، اسلام آباد، ادارہ تحقیقات اسلامی

۹ ـ دریا آبادی، عبد الماجد، (۱۹۹۸ء)، تفسیر ماجدی، کراچی، مجلس نشریات قرآن

• ا ـ سيوطي ، حلال الدين ، امام ، ( ٢ • • ٢ ء ) ، تفسير در منثور ، لا مور : ضياء القر آن پبلي كيشنز

اا ـ شهرستانی، عبد الکریم، ( • ۱۳۲ه ۵ )،الملل والنحل، بیر وت:الا دبیة

۱۲ طبری، محدین جریر، امام (۰۹ مهاره)، جامع البیان، بیروت: دار المعرفه

۱۳ ـ طاہر القادری، ڈاکٹر، (۱۵۰۰ء)، اسلام اور اہل کتاب، لاہور: منہاج القر آن پبلی کیشنز ، لاہور

۱۴ ـ ابن کثیر ،علامه اساعیل بن عمر بن کثیر ، (۱۳۸۵ هه)، تفسیر ابن کثیر ، بیر وت : دار الاندلس

۱۵\_ المقرى، مكى بن ابي طالب (۳۵۵هـ ۷۳۷هه) الهداية الى بلوغ النهاية ، شارجه: يونيورسيُّ آف شارجه

١٦\_ مودودي، ابوالا على، سيد (١٩٤١ء)، تفهيم القر آن، لا هور: اداره ترجمان القر آن، لا هور

١٤ ـ اليضاً، (١٩٦٧ء)، الجهاد في الاسلام ، لا مور: اسلامي يبلي كيشنز

# مصارف زكوة اور تمليك شخص

(وجوب اور عدم وجوب تملیک کے قائلین اور ائمہ کی آراء کا تقابلی مطالعہ)

﴿ وَاكثر مفتى محمد شفق
 ﴿ وَاكثر شعيب عارف

#### **ABSTRACT**

The word "Expens" is the plural of "Expenses", which means place to spend or time to spend, and when this word is added to the word Zakat, it means "giving Zakat wealth to those who are entitled to Zakat". This means the Zakat money should be spended on the wealth or wherever and however the deserving people want, or spend the Zakat money on their interests and profit. So that Zakat is spent on the needs and benefits of those who need it, but Zakat money is not given to those in their possession. The Muslim Ummah is unanimously agreed that the expenditure of Zakat are only eight which are mentioned in Surah Touba Ayat No. 60: It is necessary to make the person who is entitled to every expenditure the owner of the zakat wealth, as the zakat wealth will be given in his possession so that he can spend the zakat wealth wherever he wants, although there is a difference of opinion about the last four expenditures. Whether the person who is entitled to each of these expenses will be made the owner of Zakat property or not, According to the majority of Hanafi's jurists, attachment to these last four expenditures is also a member and condition of Zakat, while according to some Hanafi's jurists and all Maliki, Shafi's and Hanbali jurists, attachment to the last four expenditures is not obligatory and conditional according to them. Out of the Zakat money, the Zakat money will not be given to any deserving person, but the Zakat money will be spent on the benefits and profits of each of these last four expens.

Key words: Poor rate, ownership, Quran, Zakat.

لفظ مصارف "مَصْوِفْ" کی جمع ہے ،جو" اَلصَّرَف "مصدر سے اسم ظرف کا صیغہ ہے ،جس کا معنی ہے خرج کرنے کی جگہ یاخرچ کرنے کاوفت اور لفظ "تملیک" مَلِکُ سے باب تفعیل کامصدر ہے جس کا معنی ہے مالک بنانا

<sup>﴿</sup> پی۔انگے۔ڈی اسکالر، یونیور ٹی آف لاہور۔ ﴿ ﷺ لیکچر ارشعبہ علوم اسلامیہ ، یونیور سٹی آف گجرات۔

دستور العلماء میں ہے "کسی رامالک چیزی گردانیدن" یعنی، کسی کوکسی چیز کامالک بنادینا، اور معجم لغة الفقهاء میں ہے "جعل الشی لاخو، یحوزہ وینفو د بالتصوف فیه "یعنی، شی کوکسی دوسرے کے قبضہ و تصرف میں اس طرح دینا کہ وہ اکیلا اس چیز میں جس طرح چاہے تصرف کرے ۔ موسوعة الفقهیه الکویتیه میں ہے "تملیک الشيء جعله ملکا للغیر "" یعنی شی کامالک بنانا بایں طور کہ وہ چیز غیرکی ملکیت اور قبضہ میں چلی جائے۔

قرآن پاک میں ہے۔

"لِلدِّمُلُكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَافِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ""

آسانوں، زمینوں اور جو کچھ ان میں ہے ان کی سلطنت اللہ ہی کی ملکیت میں ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

اور جب ان الفاظ کی اضافت لفظ زکوۃ کی طرف کی جائے تو اس کا معنی ہو تاہے "مال زکوۃ مستحقین زکوۃ کے قبضہ و تصرف اور ملکیت میں دینا یا مستحقین پر مال زکوۃ خرج کرنا "اور مصارف زکوۃ سے مر او وہ افراداور اشخاص ہیں کہ ، زکوۃ کے مستحق ہونے کی وجہ سے مال زکوۃ جن کے قبضہ و تصرف اور ملکیت میں دے دیا جائے بایں طور کہ وہ اس مال کو جہاں اور جیسے چاہیں خرج کریں یا اس سے مر او وہ افراد ہیں ، کہ بوقت ضرورت زکوۃ جن کے مصالح و منافع پر خرج کی جات اور کیکن مال زکوۃ ان کے قبضہ و تصرف میں نہیں دیا جاتا۔

اللہ تبارک و تعالی نے قرآن کریم میں زکوۃ کی فرضیت اور صاحب نصاب سے زکوۃ لینے کے تھم کو متعدد مقامات پر بیان فرمایا ہے لیکن اموال زکوۃ کتنے اور کون ،کون سے ہیں ان کی تفصیل قرآن کریم نے بیان نہیں فرمائی ۔اموال زکوۃ کی تفصیل ہمیں احادیث رسول مُنگافیا سے حاصل ہوتی ہے جبکہ مصارف زکوۃ کو قرآن کریم میں کھول کر بیان کیا گیاہے تاکہ جو حق دار نہیں ہے وہ مال زکوۃ پر اپنے حق کا دعوی نہ کرسکے۔

#### مصارف ز کوة:

قرآن كريم مين جن آثره فتم كولوگون زكوة كالمستحق اور مصرف قرار ديا گيا به وه مندر جه ذيل بين و إنَّ الصَّدَقاتُ لِلْفُقَراءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعامِلِينَ عَلَيْها وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقابِ وَالْعارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾

ا- احمد نگری،عبدالنبی بن عبد الرسول،دستور العلماء،بیروت،لبنان،دار الکتب العلمی ق/۲۳۷:۱-۲۳۷

<sup>·-</sup> قلعجى، محمد رواس، قنيبي، حامد صادق، معجم لغة الفق ١٤٧٤ النفائس/١٤٧١ -

<sup>-</sup> الموسوعة الفقهي الكويتي، الكويت، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية / ١٠٤ - ١٠

ئ- المائدة: ١٢٠-

"ز کوۃ کے مصارف صرف فقر اء اور مساکین اور زکوۃ کی وصولیابی پر مامور لوگ اور جن کے دلوں کو اسلام کی طرف راغب کرنامقصود ہو ، اور جن غلاموں کو آزاد کرناہو ، اور مقروض لوگ ، اور اللہ کے راستے میں نکلنے والے اور مسافرین ، یہ اللہ کی جانب سے ایک فریضہ ہے اور اللہ بہت علم والا ، بے حد حکمت والا ہے۔"

نہ کورہ بالا آیت کی بناپر امت کا اس پر اجماع وا تفاق ہے کہ مصارف زکوۃ صرف یہی آٹھ ہیں، ان میں نہ تو کی ہوسکتی ہے اور نہ زیادتی اور اس بات پر بھی اتفاق ہے کہ پہلے چار مصارف (فقراء، مساکین ، عاملین زکوۃ اور موکفۃ القلوب) میں سے ہر مصرف کے مستحق کو، مال زکوۃ کا مالک بنایا جائے گا، بایں طور کہ مال زکوۃ ان کے قبضہ و تصرف میں دے دیا جائے گا کہ وہ مال زکوۃ کو اپنی مرضی سے اپنی ضرورت کے مطابق جیسے اور جہاں چاہیں خرچ کریں البتہ آخری چار مصارف (غلام، مقروض، فی سبیل اللہ اور ابن سبیل) کے بارے میں اختلاف ہے کہ ان مصارف میں سے ہر مصرف کے مستحق کو مال زکوۃ کا مالک بنایا جائے گایا نہیں، جمہور فقہائے احناف کے نزدیک ان آخری چار مصارف میں بھی تملیک ادائیگی زکوۃ کارکن اور شرط ہے جبکہ بعض فقہائے احناف اور ائمہ ثلاثہ یعنی ماکی، شافعی اور حنبلی فقہاء کے نزدیک آخری چار مصارف میں سے ، مال زکوۃ کی مصارف نے پر خرچ کیا جائے گا بلکہ مال زکوۃ ہر مصرف کے مصالح و منافع پر خرچ کیا جائے گا۔

مصارف زکوۃ میں مالک بنانا واجب اور شرط خبیں ہے۔ ان حضرات کے نزدیک آخری چار مصارف میں سے ، مال زکوۃ مصارف زکوۃ میں ملیک کے وجو ب پر جمہور فقہائے احناف کے دلائل کوۃ مصارف نے مصالح و منافع پر خرچ کیا جائے گا۔

جمہور فقہائے احناف مثلا "امام ابو بکر الجصاص الرازی الحنفی ،امام السرخسی ، علاء الدین السمر قندی ،صاحب تحفة الفقہاء ،علامہ المرغینانی ،صاحب المحیط البر هانی ، مجد الدین ابو الفضل الحنفی ،امام الزیلعی ،علامہ الحدادی ،امام ابن هام ،ملا خسر و ،علامہ بدرالدین العینی ،علامہ الکاسانی ،ابن نجیم ،ملا علی القاری ، شیخ زادہ ، ،اصحاب الفتاوی الهندیة ،علامہ الطحطاوی ، ابن عابدین شامی اور علامہ آفندی "وغیر هم نے زکوۃ کی ادائیگی کے لیے تمام مصارف زکوۃ میں تملیک کو زکوۃ کارکن اور شرط قرار دیا ہے۔

بدائع الصنائع میں ہے:

فركن الزكاة هو اخراج جزء من النصاب إلى الله تعالى، وتسليم ذلك إليه يقطع المالك يده عنه بتمليكه من الفقير وتسليمه إليه-٢

ا\_ سورةالتوبة: • ٢\_

<sup>&#</sup>x27;- الكاساني, أبو بكر بن مسعود بن أحمد, علاء الدين, الحنفي (م٥٨٥ه), بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع, دار الكتب العلمية ٢/: ٣٩-

ز کوۃ کار کن بیہ ہے کہ نصاب میں سے ایک جز کو اللہ کی طرف نکالا اور سپر د کیا جائے (بایں طور کہ) مال ز کوۃ فقیر کے قبضہ وتصر ف دینے سے مالک کی اس جز سے ملکیت منقطع ہو جائے۔

سطر بالا میں بیان کیے گئے اپنے اس موقف کے ثبوت کے لیے علامہ کاسانی نے قر آن و احادیث سے استدلال کیاہے چنانچہ قر آن پاک سے استدلال کرتے ہوئے انہوں کہا کہ قر آن پاک میں ارشاد باری تعالی ہے:

أَ لَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ- '

کیاوہ بیه نہیں جانتے کہ بے شک اللہ ہی اپنے بندوں کی توبہ قبول کر تاہے اور وہی صد قات لیتا ہے۔

علامہ کاسانی مذکورہ بالا آیت سے استدلال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ؛ اللہ تبارک و تعالی نے فقیر کومال زکوۃ کا مالک بنانے کا تکم دیا ہے کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے: "آتوا الزکوۃ" اور "آتوا" کا مصدر "الایتاء" ہے جس کا معنی تملیک ہے ، اور "إذَّ مَا الصَّدَ قاتُ لِلْفُقَراءِ "سے استدلال کرتے ہوئے کہا کہ اللہ تعالی نے اس آیت میں زکوۃ کو صدقہ فرمایا ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے: "إِنَّ مَا الصَّدَ قاتُ لِلْفُقَراءِ "اور تصدق کا معنی تملیک ہے ، پس نصاب کا مالک زکوۃ کی مقدار کو اللہ کی طرف نکالنے والا یعنی مالک بنانے والا ہوتا ہے۔ "

اسى علامه كاسانى نے حدیث سے استدلال كرتے ہوئے كہا كہ: نبى كريم مَثَلَّ اللَّهُ مَا كافرمان ہے:

الصدقة تقع في يد الرحمن قبل أن تقع في كف الفقير-'

فقیر کی ہتھیلی پر آنے سے پہلے صدقہ رحمن کے ہاتھ میں آتا ہے۔

علامه المرغيناني، حنفي لكھتے ہيں۔

لا يبنى بها مسجد ولا يكفن بها ميت لانعدام التمليك وهو الركن ولا يقضى بها دين ميت لأن قضاء دين الغير لا يقتضى التمليك منه لا سيما من الميت، ولا تشترى بها رقبة تعتق- "

١-التوبة:٣٠٠١\_

<sup>&#</sup>x27;\_التوبة: • ٢\_

<sup>&</sup>quot;\_بدائع الصنائع / ۲: ۹ س

<sup>·</sup> الطبراني, سليمان بن أحمد بن أيوب (م • ٣٦ه) المعجم الكبير القاهر ق، مكتبة ابن تيمية / رقم الحديث: ١ ١٥٥٠ م

<sup>ْ۔</sup> الموغینانی، علی بن أبی بكر،الفوغانی(م۹۳ه)،الهدایة،لبنان،بیروت،دار احیاء التراث العربی،باب من یجوز دفعالصدقة/ ۱:۱۱۱.

مال زکوۃ سے مسجد بنائی جائے گی اور نہ ہی میت کو گفن دیا جائے گا کیونکہ اس صورت میں تملیک نہیں ہے اور نہ ہی اس سے میت کا قرض اتارا جائے گا کیونکہ غیر کا قرض اداکر نے سے میت کی طرف سے تملیک نہیں ہے اور نہ ہی مال زکوۃ سے غلام خرید کر آزاد کیا جائے گا۔

فتح القدير ميں ہے۔

قوله لانعدام التمليك وهو الركن فإن الله تعالى سماها صدقة، وحقيقة الصدقة تمليك المال من الفقير، وهذا في البناء ظاهر وكذا في التكفين لأنه ليس تمليكا للكفن من الميت- المناء طاهر وكذا في التكفين المناء طاهر وكذا في التكفين الأنه ليس تمليكا للكفن من الميت- المناء طاهر وكذا في التكفين التكفين المناء طاهر وكذا في التكفين التكف

(مال زکوۃ سے مسجد بنائی جائے گی اور نہ ہی میت کو کفن دیا جائے گا) کیونکہ اس صورت میں تملیک نہیں ہے اور تملیک زکوۃ کارکن ہے کیونکہ اللہ تعالی نے زکوۃ کو صدقہ فرمایا ہے اور صدقہ کی حقیقت یہ ہے کہ فقیر کو مال کا مالک بنایا جائے گا، یہی بات ظاہر الروایہ کے مطابق ہے اور ایسے ہی میت کی تحقین میں بھی کیا جائے گا کیونکہ میت کو کفن یہنا نے میں تملیک نہیں ہے۔

آخری چار مصارف زکوۃ میں عدم وجوب تملیک کے قائل بعض فقہائے احناف کے دلائل:

فقہائے احناف میں سے علامہ خفاجی ، علامہ ابو سعود حنفی ، علامہ شیخ زادہ اور علامہ آلوسی وغیر هم نے کہا ہے کہ زکوۃ کی ادائیگی میں تملیک کا تعلق مصارف زکوۃ کی پہلی چار اقسام کے ساتھ ہے اور آخری چار اقسام میں تملیک نہیں کی جائے گی بلکہ مال زکوۃ کو ان کی ضروریات اور مصالح میں خرج کیا جائے گا چنانچہ علامہ الخفاجی ، الحفی لکھتے ہیں:

أن الأصناف الأربعة الأوائل يملكون ما يدفع إليهم لأخذهم له تملكا، والأواخر لا يملكونه بل يصرف في جهتهم، ومصالحهم فمال المكاتب يأخذه سيده والغارم رب الدين. ٢

(پہلے چار مصارف کے ساتھ "لام" اور آخری چار مصارف کے ساتھ "فی "ذکر کرنے میں کت ہیہ ہے کہ) پہلے چار مصارف نو کو تاکہ کا مال نو کا مالک بنا دیا جائے گا اور آخری چار مصارف زکوۃ میں مستحقین حیار مصارف نو کو تاکہ کا میں مستحقین

' ابن الهمام، محمد بن عبد الواحد، كمال الدين (م ١ ٢٨ه)، فتح القدير، دار الفكر /٢ : ٢ ٧ ـ

رالخفاجي، أحمد بن محمد بن عمر،شهاب الدين،الحنفي (٩٩٠١ه)،عناية القاضي و كفاية الراضي ،بيروت،دار صاد، /٣٠٢هـ

ز کو ق کو مال ز کو ق کا مالک نہیں بنایا جائے گا بلکہ مال ز کو ق ان کے مصالح پر خرج کیا جائے گالیں مکاتب کے حصہ کی ز کو ق اس کے مالک کو دے دی جائے گی اور مقروض کے حصہ کی ز کو ق اس کے قرض خواہ کو دے دی جائے گی۔ علامہ شیخ زادہ، حفی کلصتے ہیں:

العدول عن الام الى في للدلالة على ان الاستحقاق للجهم لا للرقاب - ا

پہلے چار مصارف کا ذکر کرنے کے بعد "**لام**" سے "فی "کی طرف عدول کرنے میں دلیل ہے ہے کہ تملیک کا بیہ استحقاق پہلے چار مصارف کے لیے ہے،"ا**لوقاب**"(اور بعد والے مصارف) کے لیے نہیں ہے۔ علامہ محمود الآلوسی ،الحنفی لکھتے ہیں:۔

والعدول عن اللام إلى في في الأربعة الأخيرة على ما قال الزمخشري للإيذان بأنهم أرسخ في استحقاق الصدقة ممن سبق ذكره لما أن في للظرفية المنبئة عن إحاطتهم بها وكونهم محلها ومركزها وعليه فاللام لمجرد الإختصاص ثم سرا آخر هو أظهر وأقرب وذلك أن الأصناف الأوائل ملاك لما عساه أن يدفع إليهم وإنما يأخذونه تملكا فكان دخول اللام لائقا بهم وأما الأربعة الأواخر فلا يملكون لما يصرف نحوهم بل ولا يصرف إليهم ولكن يصرف في مصالح تتعلق بهم -

ز مخشری نے کہا کہ آخری چار مصارف میں "لام "سے" فی "کی طرف عدول کرنے میں نکتہ یہ ہے کہ آخری چار مصارف پہلے چار مصارف کے مقابلے میں صدقہ اور زکوۃ دیے جانے کے زیادہ مستحق ہیں کیونکہ "فی "ظرفیت کے لیے آتا ہے اور اس میں تنبیہ ہے کہ آخری چار مصارف ،زکوۃ کا مصرف اور محل ہیں اور یہ آتیت اس پر دلیل ہے کہ "لام "محض اختصاص کے لیے ہے پھر ان آخری چار مصارف میں دوسرا ،راز یہ ہے کہ یہ آخری چار مصارف زکوۃ پہلے چار مصارف کے مقابلے میں زکوۃ کے زیادہ مستحق ہیں اور یہ کہ پہلے چار مصارف زکوۃ کی رال زکوۃ کا مالک بنا دیا جائے گا پس "لام" کا دخول انہی

'\_شيخزاده,محمدبنمصلحالدين,محيىالدين,الحنفى,حاشية,شيخزاده على تفسير القاضى البيضاوى, لبنان, دار الكتب العلمية '\_٤٧٤:٤/

لا الآلوسي محمود بن عبدالله ما بو الفضل مروح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني بيروت دار إحياء التراث العربي / ۱۲:۲۲-

کے لائق ہے اور آخری چار مصارف میں مستحقین کو مال زکوۃ کا مالک نہیں بنایا جائے گا بلکہ مال زکوۃ ان کے مصالح و منافع پر خرچ کیا جائے گا۔

آخری چار مصارف زکوۃ میں عدم وجوب تملیک کے قائل ائمہ ثلاثہ کے دلائل:۔

ائمہ ثلاثہ یعنی مالکیہ ،شوافع اور حنابلہ کا موقف یہ ہے کہ آخری چار مصارف میں تملیک ضروری اور واجب نہیں ہے۔ چنانچہ ابو

# عبدالله قرطبی، ماکلی امام مالک کاموقف بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

قَالَ مَالِكَ: هِيَ الرَّقَبَةُ تُعْتَقُ وَوَلَاؤُهَا لِلْمُسْلِمِينَ، وَكَذَلِكَ إِنْ أَعْتَقَهَا الْإِمَام... وَاخْتُلِفَ هَلْ يُعَانُ مِنْهَا الْمُكَاتَبُ، فَقِيلَ لَا. رُوِيَ ذَلِكَ عَنْ مَالِكٍ، لِأَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ لَمَّا ذَكَرَ هَلْ يُعَانُ مِنْهَا الْمُكَاتَب، فَقِيلَ لَا. رُوِيَ ذَلِكَ عَنْ مَالِكٍ، لِأَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ لَمَّا الْمُكَاتَب فَإِنَّمَا هُوَ دَاخِلٌ فِي كَلِمَةِ الْعَارِمِينَ بِمَا الرُّقَبَةَ دَلَّ عَلَى أَنَّهُ أَرَادَ الْعِتْقَ الْكَامِل، وَأَمَّا الْمُكَاتَبَ فَإِنَّمَا هُوَ دَاخِلٌ فِي كَلِمَةِ الْعَارِمِينَ بِمَا عَلَيْهِ مِنْ دَيْنِ الْكِتَابَةِ، فَلَا يَدْخُلُ فِي الرِّقَابِ. '

امام مالک نے کہا کہ غلام کو آزاد کر دیاجائے گااور اس کی ولاء مسلمانوں کے لیے ہوگی، اگرچہ اس کو امام نے آزاد کیا ہو البتہ اس میں اختلاف ہے کہ آیا مکاتب کو آزاد کر انے میں اس کی معاونت کی جائے گی یا نہیں کیو نکہ جب اللہ تعالی غلام آزاد کرنے کا ذکر فرما تا ہے اور رہا مکاتب تو وہ غارمین کے کلمہ میں داخل ہے کیونکہ اس کے اوپر مکاتبت کا قرض ہو تا ہے اس لیے وہ رقاب میں داخل نہیں ہو گا۔

## امام الرازى،الشافعي لكھتے ہيں:

والدليل عليه أنه تعالى أثبت الصدقات للأصناف الأربعة الذين تقدم ذكرهم بلام التمليك وهو قوله إِنَّا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقْرَاء ولما ذكر الرقاب أبدل حرف اللام بحرف في فقال وَفي الرَّقَابِ فلا بد لهذا الفرق من فائدة وتلك الفائدة هي أن تلك الأصناف الأربعة المتقدمة يدفع إليهم نصيبهم من الصدقات حتى يتصرفوا فيها كما شاؤوا وأما في الرَّقَابِ فيوضع نصيبهم في تخليص رقبتهم عن الرق ولا يدفع إليهم ولا يمكنوا من التصرف في ذلك النصيب كيف شاؤوا بل يوضع في الرقاب بأن يؤدي عنهم وكذا القول في الغارمين يصرف

<sup>&#</sup>x27; القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح، ابو عبدالله ، الجامع لاحكام القرآن ، القاهرة ، دار الكتب المصوية / ٨ ٢ ـ ١ م

المال في قضاء ديونهم وفي الغزاة يصرف المال إلى إعداد ما يحتاجون إليه في الغزو وابن السبيل كذلك والحاصل أن في الأصناف الأربعة الأول يصرف المال إليهم حتى يتصرفوا فيه كما شاؤوا وفي الأربعة الأخيرة لا يصرف المال إليهم بل يصرف إلى جهات الحاجات المعتبرة في الصفات التي لأجلها استحقوا سهم الزكاة- '

اللہ تعالی کے فرمان "إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء "میں مصارف زکوہ کی پہلی چار اقسام کا ذکر کرنے سے پہلے "لام" تملیک لانے اور "الرقاب" کا ذکر کرتے وقت حرف" لام "کو حرف" فی "سے بدل دینے اور "وَ فِی الرِقَاب "فرمانے میں کوئی فائدہ ضرور ہے اور وہ فائدہ ہیہ ہے کہ پہلے چار مصارف میں مستحقین کو زکوہ دے کرمال زکوہ کا مالک بنا دیا جائے گا کہ وہ جس طرح چاہیں اس میں تصرف کریں اور غلاموں کو آزاد کرنے کے لیے ان کا حصہ ان کو نہیں دیا جائے گا اور نہ ان کو اس پر تصرف کی قدرت دی جائے گی کہ وہ اس میں جس طرح چاہیں تصرف کریں بلکہ ان کی طرف جائے گا اور نہ ان کو اس پر تصرف کی قدرت دی جائے گی کہ وہ اس میں جس طرح چاہیں تصرف کریں بلکہ ان کی طرف سے ان کی قیمت ادا کر دی جائے گی ، اس طرح مقروضوں کی زکوہ کا حصہ ان کے قرض خواہوں کو دے دیا جائے گا ، اس طرح مجاہدین کی زکوہ کا حصہ ان کی ضرورت کا اسلحہ خرید نے میں خرچ کیا جائے گا ، اس طرح مسافروں کے حصہ کی زکوہ ان کی ضرورت میں درے جائیں گے کہ وہ جس طرح چاہیں خرچ کریں اور آخری چار مصارف میں ان کے خصص ان کو نہیں دیے جائیں گے بلکہ جس جہت سے وہ زکوہ کے مستحق ہیں اس جہت میں ان کے حصص ان کو نہیں دیے جائیں گے بلکہ جس جہت سے وہ زکوہ کے مستحق ہیں اس جہت میں ان کے حصہ کی زکوہ ان پر خرچ کی جائے گی۔

#### تفسير الخازن ميں ہے:

ويدل عليه أنه سبحانه وتعالى أثبت الصدقات للأصناف الأربعة المتقدمة بلام الملك فقال: إنما الصدقات للفقراء. وقال: في الصنف الخامس وفي الرقاب فلا بد لهذا الفرق من فائدة وهي أن الأصناف الأربعة المتقدم ذكرها يدفع إليهم نصيبهم من الصدقات فيصرفون ذلك فيما شاؤوا وأما الرقاب فيوضع نصيبهم في تخليص رقابحم من الرق ولا يدفع إليهم ولا يمكنون من التصرف فيه وكذا القول في الغارمين فيصرف نصيبهم في قضاء ديونهم وفي

'الرازي, محمد بن عمر فخر الدين الشافعي (م٢٠١ه) مفاتيح الغيب بيروت لبنان دار الكتب العلمية /١١:٠٩٠

الغزاة يصرف نصيبهم فيما يحتاجون إليه في الغزو وكذا ابن السبيل فيصرف إليه ما يحتاج إليه في سفره إلى بلوغ غرضه-١

اللہ تعالی کے فرمان " إِذَهَمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاء" میں مصارف زکوۃ کی پہلی چار اقسام کا ذکر کرنے سے پہلے لام تملیک لانے اور پانچویں قسم میں "وَ فِی الرِقَاب" فرمانے میں کوئی فائدہ ضرور ہے اور وہ فائدہ بہ کہ پہلے چار مصارف میں مستحقین کو زکوۃ دے کر مال زکوۃ کا مالک بنا دیا جائے گا کہ وہ جس طرح چاہیں اس میں تصرف کریں اور غلاموں کو آزاد کرنے کے لیے ان کا حصہ ان کو نہیں دیا جائے گا اور نہ ان کو اس پر تصرف کی قدرت دی جائے گی کہ وہ اس میں جس طرح چاہیں تصرف کریں بلکہ ان کی طرف سے ان کی قیمت ادا کر دی جائے گی، اسی طرح مقروضوں کی زکوۃ کا حصہ ان کے قرض خواہوں کو دے دیا جائے گا ، اسی طرح مجاہدین کی زکوۃ کا حصہ ان کی ضرورت کا اسلحہ خریدنے میں خرچ کیا جائے گا، اسی طرح مسافروں کے حصہ کی زکوۃ ان کی ضرورت میں خرچ کی جائے گی ۔

اللباب في علوم الكتاب ميس ب:

ولما ذكر "الرقاب" أبدل حرف اللام بحرف «في» فقال: «وفي الرِّقابِ» فلا بدَّ لهذا الفرق من فائدة، وهي أنَّ الأصناف الأربعة يدفع إليهم نَصِيبُهُمْ. وأما الباقون فيصرف نصيبهم في المصالح المتعلقة بحم لا إليهم-

جب الله تبارک و تعالی نے "الوقاب" کاذکر فرمایاتو حرف "لام" کو" فی "سے بدل کر فرمایا" و فی الوقاب "۔اس تبدیلی کوئی فائدہ توضر ورہے اور وہ فائدہ ہیہے کہ پہلے چار مصارف میں ان کے حصہ کی زکوۃ انہیں دے دی جائے گی اور باقی چار مصارف میں ان کے حصہ کی زکوۃ انہیں نہیں دی جائے گی بلکہ ان کے مصالح میں خرج کی جائے گی۔ گی۔

'الخازن، علي بن محمد بن إبر اهيم بن عمر ، تفسير الخازن ، بير و ت ، دار الكتب العلمية /٢٠٥٠ ــ الخازن

<sup>&#</sup>x27; النعماني, سراج الدين عمر بن على ابو حفص اللباب في علوم الكتاب البنان بيروت ، دار الكتب العلمية ٢٦٦٦١٠ ـ

# تمام مصارف زکوۃ میں تملیک کے قائل بعض متاخرین اور معاصر علائے احناف کامو قف:۔

متاخرین یا عصر حاضر کے فقہائے احناف میں سے جن کی رائے اب تک منظر عام پر آ پچکی ہے ان میں سے جمہور متاخرین یا عصر حاضر کے متاخرین فقہائے احناف کا موقف بھی وہی ہے جو جمہور متقد مین فقہائے احناف کا ہے کہ؛ تمام مصارف زکوۃ میں تملیک شرطہے اور تملیک کے بغیر زکوۃ ادا نہیں ہوگی۔

امام احمد رضا خان بریلوی ایک استفتاء کے جواب میں لکھتے ہیں:

لما صرحوا بها أن ركنها التمليك فلا تجوز في بناء مسجد أو تكفين ميت وغير ذالك-ا

اس لیے کہ فقہاء نے اس مسلہ کی تصریح فرمائی ہے کہ زکوۃ کا رکن تملیک ہے گھذا تعمیر مسجد اور تکفین میت اور اس نوع کی دوسری صورتوں میں زکوۃ جائز نہ ہو گی۔

فقیہ اعظم ،مولانامحمہ نوراللہ تعیمی ایک استفتاء کے جواب میں لکھتے ہیں: کر میں کا ایک کے دریانہ

پرائمری سکول کی عمارت کیا مسجد کی عمارت میں بھی زکوۃ فنڈ نہیں دیا جا سکتا۔'

دوسرے مقام پر ایک استفتاء کے جواب میں لکھاکہ:

واقعی زکوۃ میں تملیک شرط ہے۔"

ڈاکٹر وصبہ الزحیلی لکھتے ہیں:

اتفق جماهير فقهاء المذاهب على أنه لا يجوز صرف الزكاة إلى غير من ذكر الله تعالى من بناء المساجد والجسور والقناطر والسقايات وكري الأنهار وإصلاح الطرقات، وتكفين الموتى، وقضاء الدين، والتوسعة على الأضياف، وبناء الأسوار وإعداد وسائل الجهاد، كصناعة السفن الحربية وشراء السلاح، ونحو ذلك من القرب التي لم يذكرها الله تعالى مما لا تمليك فيه؛ لأن الله سبحانه وتعالى قال: ﴿إنما الصدقات للفقراء﴾ [التوبة: ٩/ ٦٠]

ٔ بریاوی،احمد رضا،خان، فمآوی رضویه، پاکستان،لاهور،رضافاؤنڈیش، جامعه نظامیه رضویه /۱۳۱:۲۳۔ ا

<sup>-</sup> فقيه اعظم، محمه نورالله، نعيمي، فمآوي نوريه، او کاژه، بصيريور، دارالعلوم حنفيه فريديه / ٢٢:٢ ا-

<sup>&</sup>quot;- فقیه اعظم، محمد نورالله، تعیمی، فتاوی نوریه، او کاژه، بصیر پور، دارالعلوم حنفیه فریدیه / ۱۲۷:۲ـ

وكلمة ''إنما'' للحصر والإثبات، تثبت المذكور وتنفي ماعداه، فلا يجوز صرف الزكاة إلى هذه الوجوه؛ لأنه لم يوجد التمليك أصلا- ا

جہور فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ اللہ تعالی کے بیان کردہ مصارف زکوۃ کے علاوہ پر زکوۃ خرج کرنا جائز نہیں ہے بعنی زکوۃ کی رقم سے مساجد، پل، عمار تیں، سقایا، نہریں، سڑکیں بنانا، مر دوں کو کفن پہنانا، میت کا قرض اداکرنا ، مہمان نوازی کرنا، جیلیں بنانا اور سامان حرب و ضرب خرید نا(مثلا فوج کے لیے کشتی اور اسلحہ و غیرہ) جائز نہیں ہے اور اسی طرح اللہ تعالی کا قرب عطاکر نے والے وہ کام جن کو اللہ تعالی نے تملیک کے باب میں ذکر نہیں کیا کیونکہ اللہ تعالی کا فرمان ہے "اندہ الصدقات للفقراء "اور کلمہ "اندہ "حصر و اثبات کے لیے آتا ہے جو مذکور چیزوں کو ثابت کر دیتا ہے اور غیر مذکور کی نفی کر دیتا ہے اور غیر مذکور کی نفی کر دیتا ہے اور غیر مذکور کی نفی اسلاملیک نہیں پائی جائے۔

## دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

ولأن الله أثبت الحق في هذه الصدقات بلام التمليك للأصناف الثمانية-

کیونکہ اللہ تعالی نے مال زکوۃ میں ان آٹھ قسموں کے لیے لام تملیک کے ساتھ حق کو ثابت کر دیا ہے۔ آخری چار مصارف میں عدم وجوب تملیک کے قائل بعض متاخرین علاء کامو قف:

ائمہ ثلاثہ یعنی مالکی ، شافعی اور حنبلی فقہاء کی طرح بعض متاخرین علاء بھی آخری چار مصارف زکوۃ میں تملیک کے قائل نہیں ہیں اور ان کاموقف یہ ہے کہ آخری چار مصارف میں زکوۃ مستحقین کے قبضہ وتصر ف میں نہیں دی جائے گی بلکہ ان کے مصالح و منافع میں خرج کی جائے گی۔

### نواب صديق حسن خان بهويالي لكھتے ہيں:

فإن قلت لم عدل عن اللام إلى (في) في الأربعة الأخيرة قلت للإيذان بأنها أرسخ في استحقاق التصدق عليهم ممن سبق ذكره وقيل النكتة في العدول أن الأصناف الأربعة الأول يصرف المال إليهم حتى يتصرفوا به كما شاءوا، وفي الأربعة الأخيرة لا يصرف المال

'-الزحيلي، وهبه بن مصطفى، الدكتور، الفقه الإسلامي و ادلته، دار الفكر /٢٥:٢/٨٠

<sup>&#</sup>x27;دايضا, التفسير المنير, دمشق, دار الفكر المعاصر /٢٦٠:١٠

إليهم بل يصرف إلى جهات الحاجات المعتبرة في الصفات التي لأجلها استحقوا سهم الزكاة.'

- 129 -

پس اگر تو کہے کہ آخری چار مصارف میں "لام" سے "فی" کی طرف عدول کیوں کیا، تو میں کہوں گا کہ آخری چار مصارف، پہلے چار مصارف کی مقابلے میں مال زکوۃ کے زیادہ مستحق اور حق دار ہیں اور یہ بات بھی کہی گئی کہ " لام " سے "فی " کی طرف عدول کرنے میں نکتہ یہ ہے کہ پہلے چار مصارف زکوۃ میں مال زکوۃ ان کے قبضہ و تصرف میں دے دیاجائے گا بلکہ ان کے بایں طور کہ وہ اسے جیسے چاہیں خرچ کریں اور آخری چار میں مال زکوۃ ان کے قبضہ و تصرف میں نہیں دیاجائے گا بلکہ ان کے حسمہ کی زکوۃ ان کی حاجات ضرور یہ میں خرچ کی جائے گا۔

الدكتور يوسف القرضاوي لكھتے ہيں:

الحاصل أن الأصناف الأربعة الأولى يصرف المال إليهم حتى يتصرفوا فيه كما شاؤوا في الأربعة الأخيرة لا يصرف المال إليهم بأن يصرف إلى جهات المعتبرة في الصفات التي لأجلهااستحقوا الزكوة - ٢

حاصل کلام یہ ہے کہ (مصارف زکوۃ) کی پہلی چار قسموں میں مال مستحقین کے قبضہ میں دے دیا جائے گا حتی کہ وہ جیسے چاہیں خرج کریں اور دوسری چار قسموں میں مال مستحقین کے قبضہ میں نہیں دیا جائے گا بلکہ ان کی ان ضروریات میں خرج کیا جائے گا جس کی وجہ سے وہ زکوۃ کے مستحق ہوئے ہیں۔

تفسير المنار ميں ہے:

أَنَّ مَصَارِفَ الصَّدَقَاتِ فِي الْآيَةِ قِسْمَانِ (أَحَدُهُمَا) أَصْنَافٌ مِنَ النَّاسِ يَمْلِكُونَهَا تَمْلِيكًا بِالْوَصْفِ الْمُقْتَضِي لِلتَّمْلِيكِ، وَعَبَّرَ عَنْهُ بِلامِ الْمِلْكِ. (وَتَانِيهِمَا) مَصَالِحُ عَامَّةٌ اجْتِمَاعِيَّةُ وَلُوصْفِ الْمُلْكِ. (وَتَانِيهِمَا) مَصَالِحُ عَامَّةٌ اجْتِمَاعِيَّةُ وَدُولِيَّةً لَا يُقْصَدُ كِمَا أَشْخَاصٌ يَمْلِكُونَهَا بِصِفَةٍ قَائِمَةٍ فِيهِمْ وَعَبَّرَ عَنْهُ بِهِ " فِي " الظَّوْقِيَّةِ-"

آیت صد قات (إِنَّمَا الصَّدَقاتُ لِلْفُقَراءِ) میں مصارف زکوۃ کی دوقتمیں ہیں ان قیموں میں سے پہلی قتم وہ ہے جس میں لوگ مالک بنتے ہیں ایسے وصف کی وجہ سے جو تملیک کا تقاضا کرتی ہے اور اس وصف

'\_نواب، محمد صديق خان بن حسن بن على، فتح البيان في مقاصد القر آن , بيروت ، المكتبة العصرية / ٣٣٠ ـ ٣٣٠

<sup>&#</sup>x27;القرضاوى, يوسف, الدكتور, فقه الزكوة, مؤسسة الرسالة. م ا ٢.

<sup>&</sup>quot;محمدر شيدبن على رضاع تفسير المنار ، الهيئة المصرية العامة للكتاب (طبع ٩٩٠) / ٠ ٢:١٠ ٣٠٠ ـ

کو قرآن کریم نے لام تملیک کے ساتھ بیان کیا ہے اور دوسری قشم کا تعلق عامۃ الناس، ملکی اوراجماعی معاملات سے ہے ،اس قشم میں کسی شخص کو مالک بنانے کا قصد نہیں کیا جاتا ایسی صفت کی وجہ سے جو ان میں موجود ہوتی ہے اور اس چیز کو قرآن نے" اللام التملیک "کی بجائے" فیی" ظرفیت کے ساتھ بیان کیا

### مجتهد في العصر علامه غلام رسول سعيدي لكصته بين:

فقہاء احناف نے تملیک کے ثبوت میں جو دلیل دی ہے کہ آتو ا اور صدقہ کرنے کا معنی فقیر کو مالک بنانا ہے وہ کتب لغت اور قر آن مجید کی آیات سے ثابت نہیں ہے اور ائمہ ثلاثہ نے زکوۃ میں تملیک کورکن یاشر ط قرار نہیں دیاالبتہ سورة توبه كي اس آيت ميس مذاهب اربعه كے مفسرين نے" للفقراء و المساكين و العاملين عليها و المؤلفة قلوبهم " میں لام کو تملیک کے لیے قرار دیا ہے اور" فی الرقاب والغاد مین وفی سبیل الله وابن السبیل "میں لام کی جگه "فی "لانے کی وجہ ان مفسرین نے یہ بیان کی ہے کہ غلام آزاد کرنے اور مقروضوں کے قرض ادا کرنے اور اللہ کی راہ میں اور مسافروں پر خرچ کرنے کے لیے زکو ۃ کی رقم کا ان کو مالک بناناضر وری نہیں ہے بلکہ زکوۃ کی رقم کو ان کی ضروریات اور مصلحتوں میں بھی خرچ کیا جا سکتا ہے ، خصوصا حنفی مفسرین میں سے علامہ خفاجی ،علامہ شیخ زادہ ،علامہ ابو سعو داور علامہ آلوس کا یمی مختار ہے ،سو اگر ہمارے علاء احناف اس نظریہ سے اتفاق کر لیس تو اس کا فائدہ یہ ہو گا کہ دینی مدارس،مساحد، ہیتالوں اور دیگر فلاحی کاموں پر زکوۃ کی رقم خرچ کی جاسکے گی اور حبلہ کرنے کی ضرورت نہیں رہے گی ہمارے اہل علم اور اہل فتوی حضرات کو اس پر غور کرنا جاہیے۔'

#### امين احسن اصلاحي لکھتے ہيں:

ادا ئیگی زکوۃ کے لیے تملیک کوئی ضروری شرط نہیں ہے۔اس کے حق میں کوئی نص موجو د نہیں ہے۔جولوگ تملیک کے رکن باشر ط ہونے کا دعوی کرتے ہیں ، وہ اپنے دعوی کے ثبوت میں جو کچھ پیش کرتے ہیں ، اس کی حیثیت ا یک استناط سے زیادہ نہیں ہے۔ اور اور محض ایک استناط اس بات کے لیے کافی نہیں ہے کہ اس کی بنا پر تملیک کو ز کو ۃ کا ر کن قرار دیاجائے۔ ۲

شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کے افادات کو جمع کرتے ہوئے مسز فریدہ سجاد لکھتی ہیں:

ا ـ سعيدي، غلام رسول، تبيان القر آن، لا مور، ار دوبازار، فريد بك سٹال / ١٤٩٥ ـ ١

<sup>&#</sup>x27;۔اصلاحی،امین احسن،مسّلہ تملیک،المورد،۵۱ کے ماڈل ٹاؤن لاہور / ۳۵۔

مختف فقہائے کرام کے اجمالی مؤقف سے بنیادی نقطہ بہر حال واضح ہوجاتا ہے کہ ادائیگی زکوۃ میں تملیک ذاتی شرط نہیں بلکہ اس میں بڑی وسعت پائی جاتی ہے اور ادائیگی کے لیے بہت سے طریقے اپنائے جاسکتے ہیں۔ چنانچہ کرنا کہ زکوۃ صرف انفرادی طور پر لوگوں کو دینے سے ہی ادا ہوگی ، اجماعی مقاصد و مصالح پر خرچ نہیں ہوسکتی یہ تصور سرے کسی فقہی مذہب میں نہیں ہے نہ احناف اور مالکیہ کا ہے ، نہ شوافق اور حنابلہ کا یہ قول ہے۔ اسی فقہی کوزکوۃ کارکن قرار دینے کے قائل فقہائے احناف کے دلاکل کا ناقد انہ جائزہ:۔

جمہور فقہائے احناف نے ادائیگی زکوۃ کے لیے تمام مصارف زکوۃ میں تملیک کو زکوۃ کارکن قرار دیاہے چنانچہ علامہ کاسانی وغیر ہم نے اپنے اس موقف پر قرآن پاک کی آیت "و آتوا الزکوۃ"کو دلیل بناتے ہوئے کہا کہ اس آیت میں موجود لفظ "آتوا: کا اصل" الایتاء"ہے جس کا معنیٰ "کسی کو کسی چیز کا مالک بنانا"ہے اور لفظ صدقہ کو دلیل بناتے ہوئے کہا کہ "صدقۃ"کا معنی بھی تملیک کارکن ہونا ثابت ہوتا ہے۔ بناتے ہوئے کہا کہ "صدقۃ"کا معنی بھی تملیک ہے جس سے زکوۃ کی ادائیگی کے لیے تملیک کارکن ہونا ثابت ہوتا ہے۔ تو آیئے دکھتے ہیں کہ فقہائے احناف نے جن الفاظ کا معنی تملیک لیاہے ،ائمہ لغت نے ان الفاظ کے کیا معانی بیان کے ہیں۔

صاحب تاج العروس، علامہ الزبیدی نے بحوالہ "الکشاف" کو اللہ "السُقهَر الإیتاء فی مَعْنی الإعطاء "یعن الایتاء ،الاعطاء کے معنی میں مشہور ہے اور امام راغب، اصفهانی کے حوالہ سے لکھا کہ "الایتاء کمخصوص بدفع الفظ عد قہ دینے کے معنی میں مخصوص ہے نیز علامہ الزبیدی نے امام راغب اصفهانی کی مندرجہ بالاعبارت کو دلیل بناتے ہوئے کہا کہ لفظ "الایتاء" قرآن پاک میں صدقہ دینے کے معنی کے ساتھ خاص ہے۔ "جیسا کہ اللہ تعالی کے فرمان "و یُؤ و نَ الذّ کا قائو سے د" میں صدقہ دینے کے معنی کے ساتھ خاص ہے۔ " جیسا کہ اللہ تعالی کے فرمان "و یُؤ و نَ الذّ کا قائو کا کہ اللہ تعالی کے فرمان "و یُؤ و نَ الذّ کا قائو الذّ کا قائو الذّ کا قائو کا کہ اللہ کا کہ اللہ تعالی کے فرمان "و یُؤ و نَ الذّ کا کہ اللہ کا کا کہ کا کہ اللہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کی کو کا کہ کا کا کہ کے کہ کا کہ کی کے کا کی کا کا کہ کا کا کہ کا کے کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کر کا کہ کی کے کا کہ کی کے کی کے کا کہ کا کہ کی کی کا کہ کا کہ کا کہ کی کا کہ کو کر کی کا کہ کی کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کی کا کہ کی کے کا کہ ک

این منظور افریقی لفظ"ا**لایتاء**"کابیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

الايتاء بمعنى الاعطاء ہے یعنی کسی کو کوئی چیز دینا،عطاکرنا۔

ا مسز فريده سجاد، زكوة اور صد قات از افادات شيخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری، منهاج پيليكيشنز، لاہور / ٦٥ـ

<sup>&#</sup>x27;\_البقرة:٣٣\_

<sup>-</sup>مرتضى الزبيدي, محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق, تاج العروس من جو اهر القاموس, دار الهداية/٣٤:٣٧

ئالمائده: ۵۵\_

<sup>°</sup>\_البقرة: • ١ ١\_

<sup>-</sup> مرتضى الزبيدى محمد بن محمد بن عبد , تاج العروس من جو اهر القاموس ، دار الهداية , باب ، اتى / ٣٤ - ٣٠ ـ مرتضى الزبيد على محمد بن مكر مبن على السان العرب , بيروت , دار صادر / ١٣ : ١٠ ـ ـ ـ

امام راغب، اصفهانی لفظ "الایتاء" کامعنی بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

الایتاء بمعنی الاعطاء ہے یعنی کسی کو کوئی چیز دینا یا بخشا، اور کہا کہ قر آن پاک میں یہ لفظ بالتخصیص صد قات دینے کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ ا

ہم نے مندرجہ بالا میں مشہور ائمہ لغت کے حوالہ سے لفظ "الایتاء" کے معانی بیان کیے ہیں جس سے یہ بات ثابت ہو گئی ہے کہ مشہور ائمہ لغت میں سے کسی نے بھی لفظ "الایتاء "کا معنی تملیک یامالک بنانا نہیں لکھااور نہ ہی "الایتاء " بمعنی تملیک قرآن یاک کی کسی آیت سے ثابت ہے۔ چنانچہ قرآن یاک میں ہے۔

قَالَ يَاقَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُمِّيَتْ عَلَيْكُمْ - ٢

(نوح علیہ السلام نے) کہا ہے میری قوم یہ بتاؤا گرمیں اپنے رب کی طرف سے (واضح) دلیل رکھتا ہوں اور اس نے اپنے پاس سے مجھ کور حمت عطاکی ہو۔

دوسرے مقام پر ارشاد باری تعالی ہے۔

فَلَمَّا أَنْقَلَتْ دَعَوَا اللَّهَ رَبَّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحًا لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ-"

پھر جب وہ حاملہ ہو گئی توان دونوں نے اپنے رب سے دعا کی ،اگر تونے ہمیں نیک بیٹا دیا تو ہم ضرور تیرے شکر گزار ہو جائیں گے۔

اسے اگلی آیت میں ارشاد ہے۔

فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحًا - '

یس اللّٰد نے جب انہیں بہترین بچہ دیا۔

سورة البقرة ميں ہے۔

فَآتَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ- °

ا ـ الراغب، حسن بن محمه ، الاصفهاني ، مفر دات القر آن ، لا هور ، اہل حدیث اکاد می ـ ص ۱۲ ـ

۲۸\_هود:۲۸\_

<sup>&</sup>quot;\_الاعراف: ١٨٩\_

أرايضا: • 9 ار

<sup>°</sup> ـ البقرة: ٢٦٥ ـ

تواس باغ نے دگنا کھل دیا۔

سورۃ الکھف میں ہے۔

آتُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ-

مجھے لوہے کے بڑے، بڑے ٹکڑے لا دو۔

سطور بالامیں پیش کی گئیں تمام آیات میں لفظ"**الایتاء**"اصل مادہ کے طور پر استعال ہواہے کیکن مذکورہ آیات میں سے کسی آیت میں بھی اس لفظ کا معنی مالک بنانا بیان نہیں ہوا۔

فقہائے احناف میں سے علامہ کاسانی اور امام ابن ہمام وغیر ھم نے تملیک کے ثبوت میں دوسری دلیل ہے دی ہے کہ قرآن یاک میں مستعمل لفظ صدقہ کا معنی تملیک ہے۔

توآئے دیکھے ہیں کہ ائمہ لغت نے لفظ صدقہ کے کیا معانی بیان کیے ہیں۔

علامه مجد الدین فیروز آبادی لفظ صدقه کامعنی بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

الصدقة بمعنی "ماأعُطَيْنَهُ في ذاتِ الله تعالى "لیعنی صدقه وه چیز ہے جسے تواللہ کی ذات کے لیے دیتا ہے۔"

مرتضی الزبیدی لکھتے ہیں:

الصّدَقَة بَمِعَىٰ "مَا أَعْطَيْتَه فِي ذَاتِ اللهِ تَعَالَى للفُقراءِ" يعنى صدقه وه ہے جے تو الله كے ليے فقراء كو ديتا ہے۔ اور بحواله الصحاح لكھا "مَا تصدَّ قُتَ بِهِ على الفُقَراءِ" يعنى صدقه وه ہے جے تم فقراء پر صدقه كرواور بحواله مفردات امام الراغب، اصنهانى لكھا" الصّدَقة: مَا يُخرِ جُه الإنسانُ من مالِه على و جُهِ القُرْبةِ، كالزّكاة "يعنى صدقه وه ہے جے انسان اپنے مال سے بطور عبادت نكالتا ہے جیسے زكوة اور پھر آخر میں لكھاكه "لَكِن الصّدَقَة فِي الأَصْل تُقالُ للمتطَوَّ ع بِهِ، والزّكاة تُقال للواجِب" يعنى: ليكن صدقه اصل ميں نفلى خيرات كو كہا جاتا ہے اور زكوة خيرات واجبه كو كہتے ہیں۔"

الغرض قرآن مجید میں موجود لفظ "الایتاء" کے تمام صغیوں اور ان کے اطلا قات سے یہی معلوم ہو تا ہے کہ لفظ "الایتاء" کا معنی حاضر کرنا اور کسی کو کوئی چیز دینا اور مہیا کرنا ہے اسی طرح احادیث میں بھی بیہ لفظ جہاں کہیں

'رالكهف:٩٦ـ

\_ القاموس المحيط/١٦٢:١\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_تا جالعروس/٢٦:٢٦\_

استعال ہوا ہے تو اسی معنی میں استعال ہوا ہے لھذا مذکورہ بالا تحقیق سے بیہ بات ثابت ہو گئی ہے کہ لفظ "الایعاء" کے معنی میں تملیک کا معنی و مفہوم داخل نہیں ہے۔

اسی طرح مذکورہ بالا میں ائمہ لغت کی طرف سے پیش کی گئیں لفظ صدقہ کی معنوی تصریحات سے بھی یہ بات ثات ہو گئی ہے کہ لفظ صدقہ کے لغوی معنی میں تملیک کامعنی ومفہوم موجو د نہیں ہے۔

پھر یہ کہ ائمہ ثلاثہ کی بیان کر دہ زکوۃ کی تعریفات اور فقہی تصریحات سے بھی یہ بات ظاہر ہے کہ ان کے نز دیک ز کوۃ ادا کرنے کے لیے مالک بناناضروری اور لازم نہیں ہے چنانچہ علامہ الماور دی نے مندرجہ ذیل الفاظ میں ز کوۃ کی تعریف بیان کی ہے۔

أَنَّ الزَّكَاةَ فِي الشَّرْعِ، اسْمٌ صَرِيحٌ لِأَخْذِ شَيْءٍ مَخْصُوصٍ، مِنْ مال مخصوص، على أوصافه عَنْصُوصَةِ لِطَائِفَةِ مَخْصُوصَةٍ-

کسی مخصوص چز کو مخصوص مال سے اوصاف مخصوصہ کے ساتھ جماعت مخصوصہ کے لیے لیناشر عاز کو ہ ہے۔ اسى طرح علامه منصور بن يونس البھو تى ، الحنبلي لکھتے ہيں۔

الزُّكَاةُ شَرْعًا :حَقٌّ وَاحِبٌ فِي مَالٍ خَنْصُوصٍ لِطَائِفَةٍ خَنْصُوصَةٍ فِي وَقْتٍ خَنْصُوص.

ز کو قاکاشر عی معنی: زکو ۃ ایک ایباحق ہے جو مخصوص مال میں ، جماعت مخصوصہ کے لیے ، مخصوص وقت میں واجب ہے۔ نتيجه بحث:

سطور بالاميں پيش كي تكئيں عبارات سے جو بات بطور نتیجہ سامنے آتی ہے وہ بیہ کہ:

جمہور فقہائے احناف نے تمام مصارف زکوۃ میں زکوۃ کی ادائیگی کے لیے تملیک کو زکوۃ کارکن اور شرط قرار دیا ہے جس پر انہوں نے قرآن یاک کی آیت "**آتوا الز کوۃ**" اور اس معنیٰ کی دوسری آیات اور مطلق صدقہ کرنے کا معنی تملیک بیان کرتے ہوئے کہا کہ تمام مصارف زکوۃ میں تملیک شرطہ۔

جبکہ مالکی ،شافعی اور حنبلی فقہاء نے زکوۃ کی ادائیگی میں نہ تو تملیک کوزکوۃ کا رکن قرار دیا ہے اور نہ ہی شرط؛ البتہ معاصر علماء میں سے نواب صدیق حسن خان بھویالی ،مصری شیخ الد کتوریوسف القرضاوی ،مصری عالم محمد رشیدین علی رضااورامین احسن اصلاحی نے پہلے چار مصارف زکوۃ میں تملیک کو شرط قرار دیاہے جبکہ آخری چار

' ـ الماوردي, على بن محمد بن محمد بن حبيب, الحاوي الكبير, لبنان, بيروت, دار الكتب العلمية /٣: ١ كـ

<sup>&#</sup>x27;دالبهوتي، منصور بن يونس، كشاف القناع عن متن الإقناع، دار الكتب العلمية /٢: ٢ ١ ١ عدم ١ عن منصور بن يونس،

مصارف میں زکوہ کی ادائیگی کے لیے تملیک کو شرط قرار نہیں دیا ہے اور شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے کہا کہ زکوہ کی ادائیگی کے لیے تملیک شرط نہیں ہے اس طرح مجتبد العصر علامہ غلام رسول سعیدی کار جمان بھی اسی طرف ہے کہ آخری چار مصارف زکوہ میں تملیک شرط نہیں ہے۔

#### تملیک شخص کے بارے مقالہ نگار کاموقف:

سطور بالا میں پیش کی گئیں عبارات کی روشنی میں ناچیز راقم الحروف اس نتیجہ پر پہنچا ہے کہ پہلے چار مصارف "فقراء، مساکین ، عاملین اور مولفۃ القلوب "میں ادائیگی زکوۃ کے لیے تملیک واجب ہے بایں طور کہ مال زکوۃ ان مصارف کے قبضہ و تصرف میں دے دیا جائے کہ وہ اسے جہاں اور جیسے چاہیں خرچ کریں یعنی ان کو مالک بنائے بغیر زکوۃ ادا نہیں ہوگی جبکہ آخری چار مصارف میں تملیک واجب اور شرط نہیں ہے بلکہ صاحب نصاب کو یہ اختیار ہے کہ وہ ان آخری چار مصارف میں سے کسی ایک کو یاسب کو مال زکوۃ کا مالک بنا دے یا اگر چاہے تو مال زکوۃ ان کے قبضہ و تصرف میں دینے کی بجائے کسی ایسے فرد ، ادارے اور انجمن کو دے دے جو ان کے مصالح اور منافع میں خرچ کرے تو زکوۃ ادا ہو جائے گی۔ جس کے میرے یاس مندرجہ ذیل دلائل ہیں۔

ا۔ قرآن واحادیث میں جتنی بار اور جس جگہ بھی زکوۃ کا ذکر کیا گیاہے۔ کسی بھی آیت اور حدیث میں تملیک شخص کا معنی ومفہوم منہیں پایاجاتا اور نہ ہی کسی آیت اور حدیث میں کوئی ایسالفظ موجود ہے جس سے تملیک کا معنی ومفہوم مراد لیاجا سکے البتہ سورۃ توبہ کی آیت" إِنَّمَا الصَّدَقاتُ لِلْفُقَر اءِ وَالْمَساكِينِ وَالْعامِلِينَ عَلَيْها وَالْمُؤَلِّفَةِ قُلُوبُهُمُ وَفِي الرِّقابِ وَالْعارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللّهَ وَابْنِ السَّبِيلِ "میں موجود لفظ" لِلْفُقراءِ " کے حرف "لِ "کو بعض علماء نے تملیک کے معنی میں لیاہے۔

تملیک کی شرط کے بغیر بیان کیا ہے کہ کتب لغت اور قرآن پاک کی متعدد آیات کے حوالہ سے یہ بات ثابت کر آئی ہیں کہ فقہائے احناف کالفظ"الایتاء" بمعنی تملیک اور لفظ"صدقة " بمعنی فقیر کومالک بنانا بیان کرنا کتب لغت اور قرآن پاک کی کسی آیت سے ثابت نہیں ہے اب یہ بات میری سمجھ سے بالا ترہے کہ فقہائے احناف نے یہ معنی کیونکر بیان کیا ہے۔

پھر یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ مذاہب اربعہ کے جمہور مفسرین نے سورۃ توبہ کی آیت " إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَراءِ وَالْمُسَاكِينِ وَالْعامِلِينَ عَلَيْها وَالْمُوَّلَّفَةِ قُلُوبُهُمُ" میں "للفقراء" کے لام کو تملیک کے لیے قرار دیا ہے اور " وَفِی الرِقابِ وَالْعارِمِینَ وَفِی سَبِیلِ اللهَ وَابْنِ السَّبِیلِ "میں لام کی جگہ " فی " لانے کی حکمت یہ بیان کی ہے کہ علام آزاد کی حکمت یہ بیان کی ہے کہ علام آزاد

کرنے اور مقروضوں کے قرض ادا کرنے اور اللہ کے راتے میں نکلنے والوں اور مسافسروں پر خرچ کرنے کے لیے زکوۃ کی رقم کا ان کو مالک بنانا ضروری اور شرط نہیں ہے بلکہ زکوۃ کی رقم کو مؤخر الذکر چار مصارف کی ضروریات اور مصالح میں بھی خرچ کیا جا سکتا ہے بالخصوص حفی مفسرین میں سے علامہ آلوسی ،ابوسعود، شخ زادہ اور علامہ خفاجی کا بھی مؤقف ہے کہ اس آیت میں نہ کور مصارف زکوۃ میں سے آخری چار مصارف والوں کو زکوۃ دے کر اس کا مالک بنانا شرط نہیں ہے بلکہ زکوۃ کو ان کے مصالح پر بھی خرچ کیا جاسکتا ہے۔ اگر عصر حاضر کے ہمارے علائے احناف ، ماکی ،شافعی ، حنبلی اور بعض حنی علاء کی اس رائے کو قبول فرمالیں تو اس کا فائدہ یہ ہو گا کہ مدارس دینیہ ،اور دیگر رفاعی اور فلاحی اداروں پر زکوۃ کی رقم خرچ کی جاسکے گی اور حیلہ کرنے کی ضرورت نہیں رہے گی۔ویسے بھی یہ بات ہمارے مشاہدے میں ہے کہ اب تقریبا تمام مدارس اور رفاعی ادارے تملیک فرورت نہیں درہے ہیں اور یہ بات ہمارے مفتیان کرام بھی جانتے ہیں توجب کی شرط کا لحاظ و خیال رکھے بغیر ڈاریکٹ بی زکوۃ وصول کر رہے ہیں اور یہ بات ہمارے مفتیان کرام بھی جانتے ہیں توجب کی شرط کا لحاظ و خیال رکھے بغیر ڈاریکٹ بی زکوۃ وصول کر رہے ہیں اور یہ بات ہمارے مفتیان کرام بھی جانتے ہیں توجب کی شرط کا لحاظ و خیال رکھے بغیر ڈاریکٹ بی زکوۃ وصول کر رہے ہیں اور یہ بات ہمارے مفتیان کرام بھی جانتے ہیں توجب ایک چیز پر عمل ہی نہیں ہورہاتو کیوں ہم اس پر غور نہیں کر رہے۔

#### سطور بالامیں پیش کی گئی تحقیق کاحاصل بحث مندر جہ ذیل ہے۔

ا۔ امت مسلمہ کا اس مسلم پر اجماع و اتفاق ہے کہ مصارف زکوۃ صرف یہی آٹھ ہیں جن کو سورۃ توبہ کی آیت "إِنَّمَا الصَّدَقاتُ لِلْفُقُو اءِ "میں بیان کیا گیاہے۔ الصَّدَقاتُ لِلْفُقُو اءِ "میں بیان کیا گیاہے۔

۲۔ آیت مبار کہ میں بیان کر دہ آٹھ مصارف زکوۃ میں سے پہلے چار مصارف میں تملیک کے وجوب پر تمام علائے امت کا اجماع واتفاق ہے۔

سے جہور فقہائے احناف نے تمام مصارف زکوۃ میں تملیک کوزکوۃ کی ادائیگی کے لیے رکن اور شرط قرار دیا ہے۔

ہے۔ مالکی ، شافعی ، عنبلی فقہاء نے پہلے چار مصارف میں "لام "تملیک کی وجہ سے زکوۃ کی ادائیگی کے لیے تملیک کو واجب قرار دیا ہے جبکہ آخری چار مصارف میں "فی "ظرفیت کی وجہ سے تملیک کو واجب اور لازم قرار نہیں دیا۔

۵۔ سطور بالا میں پیش کی گئی تحقیق کی روشنی میں ناچیز راقم الحروف اس نتیجہ پر پہنچا ہے کہ یہ مسئلہ اجتہاد کے اہل علماء کی توجہ کا منتظر ہے ، جسے عصر حاضر کے علماء کو فقہی اصولوں کی روشنی میں بذریعہ اجتہاد از سر نوحل کرکے ایک اجتماعی رائے اور فتوی دینا چاہیے تاکہ اس مسئلہ سے جڑے گئی جدید مسائل حل کرنے میں مدد مل سکے۔ بالخصوص مفتیان کر ام کو اس پر ضرور توجہ دینی چاہیے لیکن چونکہ عصر حاضر میں مطلوبہ اجتماعی اجتہاد خاصا مشکل کام ہے ، اس لیے میں ضروری سمجھتا ہوں کہ اس موقع پر میں اینے مطالعہ اور تحقیق کی روشنی میں بننے والی اپنی ذاتی رائے کا اظہار

کر دوں کیونکہ میں سمجھتا ہوں کہ میری اس انفرادی رائے سے ہی اجتماعی اجتماد کی راہ ہموار ہو گی،جہاں تک اس مسلہ میں میری رائے کے تواس مسلہ میں میری رائے یہ ہے کہ آخری چار مصارف زکوۃ میں عدم وجوب تملیک کے قائلین کی رائے زیادہ قوی، موزوں،صائب اور درست ہے اور فقہی اور لغوی اصولوں سے زیادہ ہم آہنگ ہے۔

# امام ابن تيميه أور تعليمات تصوف

🏠 محمد محب اللّٰد اظهر 🖈 🏠 ڈاکٹر محمد سرور

#### **ABSTRACT**

Among the scholars, Imam Ibn Taymiyyah is generally considered to be a dry-tempered and outspoken scholar who was a staunch opponent of the teachings of Tareeqah (spirituality) and Sufism. While the fact is that Allama Ibn Taymiyyah's corrective and renewal work included beliefs, commentary, hadith, jurisprudence, principles of jurisprudence, philosophy, logic and ethics, he also wrote corrective books in the field of Sufism. It will be interesting to note that Allama Ibn Taymiyyah was not only a practitioner of the teachings of Sufism in his everyday life, but he also wrote several books in this regard, many of which are based on corrective criticism but some on Sufism are based on the teachings that we find in the books of Sufism which have the status of primary sources. Apparently the reason for this impression is unfamiliarity with the true meaning of Sufism and ignorance of the theories of Allama Ibn Taymiyyah regarding Sufism. In our society, the one who possesses Sufism and Tareeqah is considered to be the one who presides over miracles and who can reveal the phenomenon of habits, while the reality is different. Sufism and spirituality is the name of self-purification and outward and inward reformation which is proved by the Holy Quran & the Sunnah of the Prophet (blessing & peace be upon him) and the biography of the Companions. Allama Ibn Taymiyyah pointed out the innovations took place in mysticism and tried to turn the Ummah towards true Sufism.

> 🛧 ليکچرار منهاج يونيور سڻي لا ہور 🖈 🏠 استثنٹ پروفیسر ،ویٹر نری پونیورسٹی،لاہور

تعارف

اس آرٹیکل میں اس بات کا جائزہ لیا جائے گا کہ امام ابنِ تیمیہ طریقت و تصوف کے مخالف سے یامؤید۔ نیز ان کی اپنی زندگی میں تعلیماتِ تصوف کی جھک نظر آتی ہے یا نہیں۔ کیونکہ ان کے بارے میں عمومی تاثریمی پایا جاتا ہے کہ وہ تصوف و طریقت اور صوفیاء و اولیاء کے سخت مخالف سے۔ اس حقیقت کو سیجھنے کیلئے ضروری ہے کہ ہم پہلے تصوف کا معنی و مفہوم سیجھیں تاکہ علّامہ ابنِ تیمیہ گی زندگی میں اس کے موجود یا معدوم ہونے کا کھوج لگا سکیں۔ تصوف کا مفہوم

تصوّف کے مفہوم کے حوالے سے اہلِ علم کے ہاں مختلف اقوال پائے جاتے ہیں جو درج ذیل ہیں: حضرت علی بن عثمان ہجویری این کتاب کشف المحجوب میں تصوف کا معنی بیان کرتے ہیں: اکتَّصَوُّفُ صَفَاءُ السِّرِ مِنْ کُدُورَة الْمُحَالَفة - (۱)

" باطن کو مخالفت ِحق کی کدورت سے پاک کرنے کانام تصوف ہے"۔

صاحبِ منجد اس مادہ کے حوالے سے لکھتے ہیں:

الصفو هو الاخلاص في المودة، الصفي هو الصديق الخالص-(r)

"الصفوك معنیٰ محبت میں اخلاص کے ہیں۔اور صفی سے مر اد مخلص دوست ہو تاہے"۔

امام جلال الدین السیوطی ، تصوف کے حوالے سے رقمطر از ہیں:

التصوف: هُوَ الْعِلْمُ بِا لْأَصُولِ الْمَورُوثَةِ مِنْ تَصْحِيحِ الْأَعْمَالِ ظَاهِرًا وَبَاطِنًا. (٣)

"تصوف ان اصولوں پر مبنی علم ہے جواعمال کی ظاہری وباطنی تصحیح پر مشتمل ہو"۔

امام مناوی تصوف کی تعریف میں یوں گویاہیں:

ا. جحويري،سيد على بن عثان (٢٠١٠)، كشف المحجوب مترجم، ضياءالقر آن پبليكيشنزلا مور،ص:٨٨

۲. ييوعي،لوئيس معلوف، (١٩٧٥ء)المنجد، دارالا شاعت كراجي،ص: ٥٧٠.

٣. سيوطي، عبد الرحمٰن بن ابي بكر ، جلال الدين (٢٠٠٣ء)، مجم مقاليد العلوم في العلوم والرسوم ، مكتبة الآداب، القاهره، مصر– ص:٢١٠

التصوف: الوقوف مع الآداب الشرعية ظاهرا فيرى حكمها من الظاهر في الباطن، وباطنا فيرى حكمها من الباطن في الظاهر.(١)

"آوابِ شرعیہ کے ساتھ ظاہری طور پہ اس طرح تمسک کرنا کہ ان کا تکم باطن میں نظر آئے اور آوابِ باطن کیساتھ اس طرح تمسک کہ ان کا تکم ظاہر میں نظر آئے تصوّف کہلا تاہے"۔

تصوف کی تعریف کرتے ہوئے قاضی عبدالنبی لکھتے ہیں:

التصوف: بَّحْريد الْقلب لله تَعَالَى واحتقار مَا سوى الله تَعَالَى. (٢)

" الله تعالی کیلئے دل کو ہر غیر سے خالی کرلینا اور ماسوی الله کو حقیر جاننا تصوف کہلا تاہے "۔

المعجم الوسيط ميں تصوف كالمعلى بيربيان كيا گياہے:

(التصوف) طَريقَة سلوكية قوامها التقشف والتحلي بالفضائل لتزكو النَّفس وتسمو (r) لرّوح-

''تصوف سلوک کاوہ طریقہ ہے جس کی بنیاد ترکِ لذّت ہواور جو فضائل سے مزین ہو تا کہ (اہلِ سلوک) نفس کا تزکیہ کر سکیں اور روح کی حقیقت کو جان سکیں۔''

> امام محمد الغزالى اپنى كتاب احياء علوم الدين مين تصوف كے حوالے سے رقمطر از بين: وأما التصوف فهو عبارة عن تجرد القلب لله تعالى واستحقار ما سوى الله. (م)

"جہاں تک تصوف کا تعلق ہے تو یہ اللہ تعالیٰ کیلئے دل کو تنہا اور فارغ کرنے اوراس کے سواہر شے کو حقیر جاننے سے عبارت ہے"۔(2)

امام قشیری ، شیخ احمد بن محمد نوری کے حوالے سے تصوف کی تعریف لکھتے ہیں:

١. مناوي، مُحمد عبدالرؤف،زين الدين، ( ١٩٩٠ء)،التوقيف على مهمات التعاريف، الناشر: عالم الكتب،القاهر ة،ص:٩٨

٢. قاضي،عبدالنبي،(••٠٠ء)، جامع العلوم في اصطلاحات الفنون: دستورالعلماء، دار الكتب العلمية، لبنان، بير وت ـ جلد ا، ص:٣٠٣

m. مجمع اللغة العربية ، المعجم الوسيط ، (سن) ، دارالد عوة القاهر ه ، مصر ، ص : ٥٢٩

٣. الغزالي، ابوحامد محمد بن محمد بن محمد ، (س ن)، إحياء علوم الدين ، دار المعرفة ، بيروت ، ج: ٢، ص: • ٢٥

التصوفُ تركُ كُلِّ حَظٍّ لِلنَّفس. (١)

"قصوف، اپنی ذات کیلئے ہر ھے کوترک کر دینے کانام ہے"۔

امام جوزی تصوف کا مادہ اہل صفہ کو بیان کرتے ہیں:

وَقَدْ ذهب قوم إِلَى أن التصوف منسوب إِلَى أهل الصفة وإنما ذهبوا إِلَى هَذَا لأنهم رأوا أهل الصفة عَلَى مَا ذكرنا من صفة صوفة في الانقطاع إِلَى اللَّه عز وجل وملازمة الفقر.

''ایک گروہ کا نکتہ نظر یہ ہے کہ تصوف،اہل صفہ سے منسوب ہے۔اوروہ اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ اہل صفہ اس صفت سے متصف ہیں جو ہم نے بیان کی کہ انہوں نے اللہ عزّ وجلّ کی خاطر ہر ایک سے تعلق توڑ کر فقر کو اینے اوپرلازم کرلیاتھا"۔

> شيخ عبد القادر جيلانيٌ ، غنسه الطالبين ميں تصوف كامفهوم يوں تحرير كرتے ہيں: وقيل: إن التصوف: الصدق مع الحق، وحسن الخلق مع الخلق. <sup>(٣)</sup>

"اوریہ بھی کہا گیا کہ تصوف، حق تعالی کے ساتھ صدق اور مخلوق کے ساتھ حسن خلق کانام ہے"۔

مذکورہ بالا تمام تعریفات کا جائزہ لیاجائے تو تصوف کے بارے میں حسب ذیل نکات سامنے آتے ہیں:

- صوفی وہ ہو تاہے جس کا باطن حق کی مخالفت سے باک ہو۔
- تصوف،اخلاص کانام ہے۔اور صوفی وہ ہو تاہے جو سرایا اخلاص ہو۔
  - اعمال کی ظاہری و باطنی تصیح کا نام تصوف ہے۔
  - آداب شرعیہ سے تمسک کو تصوف کہا جاتا ہے۔
- الله تعالیٰ کیلئے دل کو ہر غیر سے خالی کرلینا اور ماسوی اللہ کو حقیر حاننا تصوف کہلا تا ہے۔
  - تصوف، سلوک کاوہ طریقہ ہے جو فضائل سے مزین ترک لذت پر مبنی ہو۔
- تصوف اللہ تعالیٰ کیلئے دل کو تنہا اور فارغ کرنے اوراس کے سواہر شے کو حقیر حاننے سے عمارت ہے

ا. القشيري، عبد الكريم بن هوازن، ابوالقاسم (سن)، الرسالة القشيرييه، دار المعارف، القاهره، ج:١، ص: ٨٣

٢. الجوزي،عبدالرحمٰن بن على، ابو الفرج (١٠٠١ء)، تلبيس إبليس، دار الفكر للطباعة والنشش، ببروت، لبنان- ص:١٣٧٦

- تصوف، اہل صفہ سے منسوب ہے کہ اہل صفہ نے اللہ عزّ وجلّ کی خاطر ہر ایک سے تعلق توڑ کر فقر کو اپنے اوپر لازم کر لیاتھا
  - اپنی ذات کیلئے ہر سے کو ترک کر دینے کا نام تصوف ہے
  - تصوف، حق تعالی کے ساتھ صدق اور مخلوق کے ساتھ حسن خلق کا نام ہے

علامہ ابنِ تیمیہ کی سیرت کا اگر بالاستیعاب مطالعہ کیا جائے تو یہ بات روزِ روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ وہ نہ کورہ بالا تصوف کی تعریفات پر نہ صرف پورے اترتے تھے بلکہ ان میں یہ صفات بدرجہ اتم پائی جاتی تھیں۔اس مقصد کیلئے ضروری ہے کہ ان کی سیرت پر مشتمل کتب کا اس پہلوسے مطالعہ کیا جائے۔

### علامه ابن تيميه گی سيرت پر مفيد کتب

آپ کے حالات زندگی پر ابو عبداللہ الصالحی نے العقود الدریہ فی مناقب شخ الاسلام احمد بن تیمیہ، شخ مرعیٰ حنبلی نے الکوکب الدریہ، سراج الدین عمر بن علی البزار نے الاعلام العلیہ فی مناقب ابن تیمیہ، حافظ عبدالسلام نے الامام ابن تیمیہ، شخ محمد ابوزہرہ نے ابن تیمیہ حیاتہ و عصرہ - آراؤہ و فقہہ اور اسی طرح شھاب الدین احمد بن یحییٰ بن فضل اللہ العری وغیرہ کئی اہل علم نے علیٰحدہ علیٰحدہ کتابیں لکھیں۔اردو میں آپ کی سوائح پر ڈاکٹر غلام جیلا نی برق کی کتاب امام ابن تیمیہ، اور مولانا ابو الحن علی ندوی کی کتاب تاریخ دعوت وعزیمت جلد دوم بہت مفید ہیں۔

مناقب پر کس جو مآخذ کی حیثیت رکھتی ہیں۔ ان میں سے پہلے حافظ ابو عبداللہ بن احمد بن عبدالہادی الصالی المتوفی الت تحریر کس جو مآخذ کی حیثیت رکھتی ہیں۔ ان میں سے پہلے حافظ ابو عبداللہ بن احمد بن عبدالہادی الصالی المتوفی التحدد کے ساقت من مناقب شیخ الاسلام ابن تیمیة ککھی جبکہ دوسرے حافظ ابو حفص عمر بن علی البخدادی البز ارالمتوفی میں جنہوں نے الاعلام العلیّه فی مناقب شیخ الاسلام ابن تیمیة ککھی۔

# ابنِ تیمیہ کی مخالفت کے اسباب

ندوی (۱۹۵۱ء) تاریخ دعوت وعزیمت میں علامہ ابنِ تیمیہ کی جامع کمالات شخصیت کے مختلف پہلو بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

"ان غیر معمولی علمی و ذہنی کمالات اور مسلّم اخلاص و تدیّن کے ساتھ ایک سلیم الطبع انسان کے دل میں بیہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ ان کے معاصرین اور بعض متاخرین نے کیوں اس شدّت سے ان کی مخالفت کی۔ اوران کی ذات ان کے زمانہ سے لیکر اس وقت تک کیوں موضوعِ بحث بنی ہوئی ہے۔ ایسے جامع کمالات انسان کی قبولیت پر تو

سب کا اتفاق ہوناچا ہئیے! یہ سوال حق بجانب ہے اوراس کا مستحق ہے کہ ان کی سیرت اوران کی معاصر تاریخ کی روشنی میں سنجید گی سے اس کاجواب دیاجائے:

اولاً تو یہی ان کی عظمت کی دلیل ہے کہ ان کی ذات کے بارے میں شروع سے دو فریق ہے ہوئے ہیں اوران کے بارے میں حریفانہ کشکش جاری ہے۔ تاریخ میں جو شخصیتیں بہت ممتاز، غیر معمولی اور خارق عادت کمالات کی حامل ہیں، ان کے بارے میں ہمیشہ سے یہی طرزِ عمل رہاہے کہ ایک گروہ ان کے معتقدین کا بن گیا ہے جو ان کی تعریف میں غلو اور مبالغہ سے کام لیتا ہے، دوسر اگروہ ناقدین اور مخالفین کا ہے جو ان کی تنقید بلکہ تنقیص میں انتہا پیند اور غالی نظر آتا ہے۔ عظیم الثان اور غیر معمولی شخصیتوں کے بارے میں تاریخ کا یہ ایک ایسا مسلسل اور متواتر تجربہ ہے کہ بعض فلاسفہ تاریخ اور نفسیات "عظمت وعبقریت قرار دیا ہے۔

ابنِ تیمیہ گی ذات میں ان کے معاصرین کیلئے سب سے بڑا ابتلاء اورامتحان یہ تھا کہ وہ اس زمانہ اور اس نسل کی عام ذہنی و علمی سطح سے بلند سخے۔ اپنے زمانہ کی سطح سے بلند ہونا ایک نعمتِ خداواد اور قابلِ رشک کمال ہے مگر اس کمال کی صاحب کمال کو بہت بڑی قیمت ادا کرنی پڑتی ہے۔ وہ صاحب کمال اپنے معاصرین کی طرف سے ایک مسلسل ابتلاء و آزمائش میں رہتا ہے اور وہ معاصرین اس صاحب کمال کی طرف سے زندگی بھر ایک مصیبت اور زحمت میں مبتلا رہتے ہیں۔ وہ اس کی تازیکی فکر، بلندئی نظر، قوتِ اجتہاد کا ساتھ نہیں دے سکتے اور اس کے آفاقِ علم نظر تک ان کی رسائی نہیں ہوتی۔

مخالفین کا ایک گروہ اس بناپر مخالف تھا کہ وہ اپنی غیر معمولی ذہانت و علم، اپنی شخصیت کی دلآویزی اور بلندی کی وجہ سے عوام و خاص میں مقبول اور حکومت کے اشخاص پر حاوی ہوتے جارہے ہیں۔ اوران کے علم و تقریر کے سامنے کسی کا چراغ نہیں جلتا۔ وہ جہال رہتے ہیں سب پر چھا جاتے ہیں۔ درس دیتے ہیں تو درس کی دوسری محفلیں بے رونق ہو جا تی ہیں، تقریر کرتے ہیں تو علم کا دریا امنڈ تا نظر آتا ہے۔۔۔۔

بہت سے معاصرین کی مخالفت کا ایک قدرتی سبب شیخ الاسلام کی ایک مزاجی خصوصیت بھی تھی جو بہت سے ان اہل کمال میں ہوتی ہے جو غیر معمولی طور پر ذہین، وسیع النظر اور کثیر المعلومات ہوتے ہیں لینی طبیعت کی تیزی اور ذکاوتِ حس، جو بعض او قات ان کو اپنے بعض حریفوں کی سخت تنقید اوران کے جہل اور غباوت اور قلّتِ علم کے اظہار پر آمادہ کر دیتی ہے۔ اور شدّتِ تاثر میں ان کی زبان سے بعض ایسے کلمات نکل جاتے ہیں جس سے ان کے اہل علم معاصرین اوران کے معتقدین و تلامذہ کی ول شکنی اور تحقیر ہوتی ہے اوران کے دل میں مستقل نفرت و عناد کے بھی پڑ جاتے ہیں جو علمی و فقہی اصطلاحات، کفر وضلال کے فتوے اور مسلسل مخالفتوں اور ریشہ دوانیوں کی شکل میں ظاہر ہوتے جاتے ہیں جو علمی و فقہی اصطلاحات، کفر وضلال کے فتوے اور مسلسل مخالفتوں اور ریشہ دوانیوں کی شکل میں ظاہر ہوتے

ہیں۔

مخالفت کا ایک سبب ان کی بعض وہ تحقیقات اور تر جیجات ہیں جن میں وہ متفر ّ داور مذاہبِ مشہورہ اورائمہ اربعہ سے بھی بعض او قات الگ نظر آتے ہیں۔

ان کی مخالفت کا ایک قوی سبب ہے کہ انہوں نے اس طرزِ کلام اورصفات و تنتابہات کی تاویل کے اس طریقہ کی مخالفت کی جو ''عقیدہ اشعریہ'' بلکہ عقیدہ اہلسنت کے نام سے موسوم تھا۔ اوراس سے عدول یا توجہالت پر محمول کیا جاتا تھا یا مخالفت اہلسنت پر۔۔۔۔ اس وقت تمام عالم اسلام پر اشعری العقیدہ علاء و متکلمین کا اثر تھا۔ امام ابنِ تیمیہ کا بیہ اختلاف جو خالص علمی بنیا دوں پر تھا، ایک بدعت اور یتبع غیرسبیل المؤمنین (۱) کا مر ادف سمجھا گیا اوران پر تجسیم کا الزام لگا دیا گیا۔ اس وقت چو کلہ تاویل ہی پر زور دیا جارہا تھا اس لئے ان کا سارا زورِ قلم اس کے مقابلہ میں صرف ہوا۔ الزام لگا دیا گیا۔ اس وقت چو کلہ تاویل ہی پر زور دیا جارہا تھا اس لئے ان کا سارا زورِ قلم اس کے مقابلہ میں صرف ہوا۔ مخالفت کا ایک سبب شیخ اکبر شیخ محی الدین بن عربی کی مخالفت ہے۔ بہت سے لوگوں کے نزدیک خصوصاً جو تصوف کا ند اق رکھتے ہیں، ابنِ تیمیہ کا یہ جرم نا قابلِ معانی ہے اوران کے تمام محاس و کمالات پر پانی پھیر دیتا ہے (۱) اصلاح تصوف کا ند اق رابن تیمیہ گ

علّامہ ابنِ تیمیہ کے اصلاحی و تجدیدی کام میں جہاں عقائد، تفیر، حدیث، فقہ، اصول فقہ، فلفہ و منطق اور اخلاقیات کے موضوعات شامل ہیں وہیں انہوں نے تصوف کے میدان میں بھی اصلاحی کتب تصنیف کیں۔اس حوالے سے برق (۱۱۰۲ء) اپنی کتاب امام ابنِ تیمیہ میں راقم ہیں:

''تصوف کا مقصد اللہ کی عبادت سے روح کی تمام آلا کشوں کو دھونا ہے اور یہ ایک اچھی چیز ہے لیکن آج کی طرح ابنِ تیمیہ کے زمانے میں بھی کچھ معیوب چیزیں نصوف میں راہ پا گئی تھیں۔صوفیاء کا ایک طبقہ صوم و صلو ق ابنِ تیمیہ کے زمانے میں بھی کچھ معیوب چیزیں نصوف میں راہ پا گئی تھیں۔صوفیاء کا ایک طبقہ صوم و صلو ق اورار کانِ شریعت کو غیر ضروری سمجھتا تھا۔ ایک اور طبقہ کرامات کی نما کش کو مقصدِ عبادت کھی راتا تھا۔ کچھ رہبانوں کی طرح نفس کشی کو ذریعہ معرفت سمجھتے تھے۔ ابنِ عربی کے پیرووحدت الوجود کے قائل تھے؛ وہ کہتے تھے کہ کا نئات میں صرف ایک ہستی (خدا) کا وجود ہے اور یہ حیوانات، نباتات اور جمادات و غیرہ اس کے مظاہر بیں۔چو نکہ امام کے نزدیک رسولِ مقبول مگا اللہ تھید گی۔۔۔۔ آپ نے تصانیفِ ذیل میں تصوف کے مختلف راستہ تھا اسلئے آپ نے صوفیاء کے تمام گروہوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ نے تصانیفِ ذیل میں تصوف کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ نے تصانیفِ ذیل میں تصوف کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ نے تصانیفِ ذیل میں تصوف کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ نے تصانیفِ ذیل میں تصوف کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ نے تصانیف دیل میں تصوف کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ نے تصانیف دیل میں تصوف کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ نے تصانیف دیل میں تصوف کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ نے تصانیف دیل میں تصوف کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ کے تھون کے مختلف سلسلوں پر تنقید کی۔۔۔۔ آپ کے تعرب کا میں تعید کی ہے۔

ا. النساء، ۵٠١

۲. ندوی، سید ابوالحن علی، (۱۹۵۲ء). تاریخ دعوت و عزیمت، کراچی، مجلس نشریات اسلام، جلد ۲، ص: ۱۳۷

أ. الحجج العقلية في الردّ على الجهمية والصوفية

ب. رسالة في الذوق والوجد الذي يذكره الصوفية

ج. قاعدة في الردّ علىٰ اهل الاتحاد

د. السبعينية

ه. قاعدة في الشيوخ الاحمدية

و. الفرق بين الخلوة الشرعية والبدعية

ز. تحريم السماع

ح. قاعدة في بيان طريقة القرآن

ط. قا عدة في السيا حة والعز لة في الفقر والتصوّف<sup>(۱)</sup>

# ابنِ تيميهُ أيك عارف بالله اور صوفى مزاج شخصيت

ندوی (۱۹۵۹ء) تاریخ دعوت وعزیمت میں رقمطراز ہیں:

"جن لوگوں نے عام سوائح نگاروں اور تذکرہ نویسوں کی مددسے شخ الاسلام کو سیجھنے کی کوشش کی ہے یاان کے متاخرین و منتسبین کود کھ کران کے متعلق قیاس کیا ہے وہ ان کوایک محد ّثِ خشک اور عالم ظاہر بین سے زیادہ مقام نہیں دے سکے لیکن 'مدارج السالکین '(شرح منازل السائرین از امام ہر وئ ) میں ابنِ قیم نے جستہ جستہ شخ الاسلام کے جو اقوال و احوال پیش کیے ہیں اور علامہ ذھبی و غیرہ نے ان کے تذکرہ میں بر سبیل تذکرہ ان کے اظلاق و اذواق، عادات و شائل اور اشغال و اعمال کا تذکرہ کیا ہے ، اس کو سامنے رکھنے سے ایک منصف شخص اس اخلاق و اذواق، عادات و شائل اور اشغال و اعمال کا تذکرہ کیا ہے ، اس کو سامنے رکھنے سے ایک منصف شخص اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ شخ الاسلام کا شار اس امت کے عارفین اور اہل اللہ میں کیا جانا چا ہیئے ۔ اور ایسے شخص کو اس بات کا وجد ان حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ ان منازل پر فائز اور ان منازل سے بہرہ مند شے جن کے حصول کیلئے سالہا سال ریاضت ، مجاہدہ ، ائمہ فن سلوک کی صحبت اور دوام فرکر و مر اقبہ کاراستہ بالعموم اختیار کیا جاتا ہے اور جس کو متاخرین صوفیہ نسبت مع اللہ سے تعبیر کرتے ہیں۔ (''و لے لِكَ فَصْلُ الله یُوْ قِیهِ مَنْ یَشَاءُ ''۔

ا. برق،غلام حيلاني، ڈاکٹر، (۱۱۰ ۲ء). امام ابن تيميه، لا ہور، الفيصل ناشر انِ و تاجرانِ کتب، ص: ۱۷۴

۲. ندوی، سید ابوالحن علی، (۱۹۵۷ء). تاریخ دعوت وعزیمت، کراچی، مجلس نشریاتِ اسلام، جلد۲، ص:۱۲۵

البز "ار، (۱۹۷۱ء). نے الاعلام العلیّه فی منا قب شیخ الاسلام ابن تیمیه میں چار فصلیں صرف علامه ابن تیمیه کی عبادت گذاری، ورع، زهدو تجر "د، دنیاسے بے رغبتی اور فقر و تواضع کیساتھ ایثار پر مبنی بیان کی ہیں جن سے ثابت ہو تاہے کہ وہ صرف ایک متبحر عالم ہی نہیں بلکہ صاحب زہدوورع صوفی بھی تھے۔ ان فصول کے عنوانات حسب ذیل ہیں:

- ا. الفصل الرابع: في ذكر تعبده
- ٢. الفصل الخامس: في ذكر بعض ورعه
- m. الفصل السادس: في ذكر بعض زهده وتجرّده وتقاعده عن الدنيا
  - $^{(r)}$ . الفصل السا بع: في إيثارهِ مع فقرهِ وتواضعهِ  $^{(r)}$

برق (۲۰۱۱) اپنی کتاب امام ابن تیمیه میں راقم ہیں:

"آپ کے لیل ونہار کا بیشتر حصّہ عبادتِ اللّٰی میں بسر ہو تا تھا۔ دورانِ صلوۃ آپ کا بدن خوفِ اللّٰی سے کا نیټار ہتا اور نماز کی تکبیر اس لہجہ میں کہتے کہ سننے والے دہل جاتے۔ نماز پڑھتے وفت آپ کے اعضاء پر رعشہ طاری ہو جاتا۔ رکوع و سجود میں انتہائی خضوع سے کام لیتے۔

آپ د نیوی مال و متاع سے اس قدر مستغنی سے که تمام مدتِ حیات میں بیج و شر اء، معامله و تجارت، مشارکت و مز ارعت وغیر ه کی طرف توجه نه دی۔کسی امیر یا سلطان سے تبھی کوئی انعام یاصله قبول نه کیا۔ در ہم و دینار کی فراہم آوری سے طبیعت متنفّر رہی۔ آپ کی وراثت بقول رسول الله مَثَّاتِیْتِمْ صرف علم تھا''۔ (۳)

یہ امر دلچیبی سے خالی نہ ہو گا کہ علامہ ابنِ تیمیہ ؓ نہ صرف عملی زندگی میں سلوک و تصوف کی تعلیمات کے عامل تھے بلکہ انہوں نے اس حوالے سے متعد ؓ دکتا ہیں بھی لکھیں۔ جن میں سے کئی تواصلا حی تنقید پر مبنی ہیں لیکن بعض سلوک و تصوف کی ان تعلیمات پر مبنی ہیں جو ہمیں کتبِ تصوف میں ملتی ہیں۔ چنانچہ علامہ کے مجموع الفتاویٰ (جو ۳۵۔اجزاء پر

ا. الجمعه، ۴

٢ ـ البزّار، عمر بن على، ابو حفص، (١٩٧٦). الأعلام العليّة في مناقب شيخ الاسلام ابن تيمية، بيروت، دار الكتاب الجديد ـ ص: ٣٥ ـ ٥٠ ـ ٥٠

m. برق، غلام جيلاني، ڈاکٹر، (۲۰۱۱ء)، امام ابن تيميه، لا ہور، الفيصل ناشر انِ و تا جرانِ کتب۔ ص:۹۲،۹۹

مشتمل ہے) میں دواجزاء علم السلوک اورالتصوف پر ہیں جن میں سلوک وتصوف کے اصول بیان کرنے کے علاوہ صوفیاء واولیاء کے احوال بھی بیان کیے گئے ہیں۔ علّامہ" کتاب علم السلوک" جزء: • اکی ابتد امیں تحریر فرماتے ہیں:

فَهَذِهِ كَلِمَاتٌ مُخْتَصَرَاتٌ فِي أَعْمَالِ الْقُلُوبِ - الَّتِي قَدْ تُسَمَّى الْمَقَامَاتِ وَالْأَحْوَالَ - وَهِيَ مِنْ أُصُولِ الْإِيمَانِ وَقَوَاعِدِ الدِّينِ؛ مِثْلُ مَحَبَّةِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَالتَّوَكُّل عَلَى اللهِ وَإخْلَاصِ الدِّينِ لَهُ وَالشُّكْرِ لَهُ وَالصَّبْرِ عَلَى حُكْمِهِ وَالْخَوْفِ مِنْهُ وَالرَّجَاءِ لَهُ وَمَا يَتْبُعُ ذَلِكَ. اقْتَضَى ذَلِكَ بَعْضُ مَنْ أَوْجَبَ اللهُ حَقَّهُ مِنْ أَهْلِ الْإِيمَانِ وَاسْتَكْتَبَهَا وَكُلُّ مِنَّا عَجْلَانُ. فَأَقُولُ: هَذِهِ الْأَعْمَالُ جَمِيعُهَا وَاحِبَةٌ عَلَى جَمِيعِ الْخَلْقِ – الْمَأْمُورِينَ فِي الْأَصْلِ – بِاتِّفَاقِ أَئِمَّةِ الدّينِ. (١)

''تویہ مخضر کلمات اعمالِ قلوب کے بیان میں ہیں جن کو مقامات اوراحوال کے نام سے تعبیر کیا جاتا ہے۔اور سیر اصولِ ایمان اور قواعدِ دین میں سے ہیں مثلاً اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول مَثَلَّالِیُّمْ کی محبت، توکل علی اللہ، دین میں اللہ تعالیٰ کیلئے اخلاص ہونا،شکر الٰہی، تھکم الٰہی پر صبر ،خوف ور جائے الٰہی اوراہلِ ایمان میں سے جن پر اللہ تعالیٰ نے اپناحق واجب کیا تو انہوں نے اس کا تقاضا کیا اور انہیں تحریری شکل میں محفوظ کرنے کو کہا۔ اور ہم میں سے ہر کوئی جلد باز ہے۔ پس میں کہتا ہوں: یہ سب اعمال تمام مخلوق پر واجب ہیں جو اصل میں ائمہ دین کے ہاں بالا تفاق ماُ مور ہیں''۔

<u>اعمالِ قلوبِ اور مقامات و احوال ، تو کل علی الله ، اخلاص اور خوف و رجاء وه اصطلاحات ہیں جو صوفیاء میں رائج</u> ہیں اور کتب تصوّف میں استعمال ہو ئی ہیں۔

اسی طرح حضرت شیخ عبد القادر جیلانی رحمة الله علیه کی تعلیمات بیان کرتے ہوئے راقم ہیں:

وَالشَّيْثُ عَبْدُ الْقَادِرِ وَخَوْهُ مِنْ أَعْظَمِ مَشَايِخ زَمَانِحِمْ أَمْرًا بِالْتِزَامِ الشَّرْعِ وَالْأَمْرِ وَالنَّهْي وَتَقْدِيمِهِ عَلَى الذَّوْقِ وَالْقَدَرِ، وَمِنْ أَعْظَمِ الْمَشَايِخِ أَمْرًا بِتَرْكِ الْمُوى وَالْإِرَادَةِ النَّفْسِيَّةِ. فَإِنَّ الْخَطَأَ فِي الْإِرَادَةِ مِنْ حَيْثُ هِيَ إِرَادَةٌ إِنَّمَا تَقَعُ مِنْ هَذِهِ الْجِهَةِ؛ فَهُوَ يَأْمُرُ السَّالِكَ أَلَّا تَكُونَ لَهُ إِرَادَةٌ مِنْ جِهَةِ هَوَاهُ أَصْلًا؛ بَلْ يُرِيدُ مَا يُرِيدُهُ الرَّبُّ عَزَّ وَجَلَّ: إمَّا إِرَادَةٌ شَرْعِيَّةٌ أَنْ تُبَيِّنَ لَهُ ذَلِكَ؛ وَإِلَّا جَرَى مَعَ الْإِرَادَةِ الْقَدَرِيَّةِ فَهُوَ إِمَّا مَعَ أَمْرِ الرَّبِّ، وَإِمَّا مَعَ خَلْقِهِ وَهُوَ سُبْحَانَهُ لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ. وَهَذِهِ طَرِيقَةٌ شَرْعِيَّةٌ صَحِيحَةٌ.

ا. ابن تيميه، احد بن عبد الحليم الحراني، (١٩٩٥ء)، مجموع الفتاوي، المدينة النبوبي، مجمع الملك الفهد، جزء: • ١، ص: ٢

٢. ابن تيميه، احمد بن عبد الحليم الحراني، (١٩٩٥ء)، مجموع الفتاويٰ، المدينة النبوييه، مجمع الملك الفهد، ١٠ (٣٨٨-٣٨٩

"اور شخ عبد القادر اور آپ جیسے اپنے زمانے کے عظیم ترین مشاکنے نے شریعت اور امر و نہی کو بجالانے کا حکم دیا ہے۔
اور اس کو اپنے ذوق اور قدرت پر مقدّ مرکھنے کا حکم دیا ہے۔ اور عظیم ترین مشاکنے نے ہوائے نفس اور ارادہ نفسانیہ کو ترک کرنے کا حکم بھی دیا ہے۔ پس ارادے میں خطا اس اعتبار سے کہ وہ ارادہ ہے اسی جہت سے واقع ہوتی ہے۔ چنانچہ وہ (شخ عبد القادر رحمۃ اللّٰہ علیہ ) سالک کو حکم دیتے ہیں کہ اس کا ارادہ اس کی خواہش کی جہت سے اصلاً نہ ہو بلکہ وہ وہ ہی چاہے جو اس کار ہی عرب عرب علیہ اس سے چاہتا ہے۔ جہاں تک ارادہ شرعیہ کا تعلق ہے تو وہ اس کیلئے اس کے رہ کی طرف سے بیان کر دیا جا تا ہے۔ اور اگر وہ اپنی قدرت کے ارادہ کے ساتھ نہیں چلتا تو وہ اسی اللّٰہ کیلئے ارادہ کے ساتھ نہیں چلتا تو وہ اپنے رہ کے ارادہ کے ساتھ جہتو خلق اور امر دونوں اسی اللّٰہ کیلئے ارادہ کے ساتھ ہے تو خلق اور امر دونوں اسی اللّٰہ کیلئے ہیں اور یہی صحیح شرعی طریقہ ہے "۔

# فتوح الغيب كى شرح

علّامہ ابنِ تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کا تصوف و طریقت سے شغف اورلگاؤ کا مزید اندازہ اس بات سے ہو تا ہے کہ انہوں نے حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب" فتوح الغیب" کی شرح تحریر کی۔

علامہ ابنِ تیمیہ گی شرح کا اصل نسخہ "شرح کلمات من فتوح الغیب" کے نام سے ایک رسالہ ہے جو دیگر رسائل کے ساتھ ان کی کتاب جا مع الرسائل میں مندرج ہے اور یہ کتاب ا ۲۰۰۱ء میں دارالعطاء – الریاض، سعودی عرب سے جھپ چکی ہے۔ اس میں فتوح الغیب کے ۷۸۔ مقالات میں سے چار مقالات (مقاله نمبرایک، چھ، دس اوراٹھارہ) کی شرح کی گئی ہے۔ جبکہ پاکتان میں اس رسالہ کو "شرح فتوح الغیب" کے نام سے علامہ عبدالحکیم شرف قادریؓ کی تقدیم کے ساتھ مؤسسۃ الشرف – لاہور نے ۲۰۰۳ء میں شائع کیا ہے جس میں فہ کورہ چار مقالات کی شرح کے علاوہ حضرت شیخ سیّدنا عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللّه علیہ کے باقی ۲۵۔ مقالات کو بھی مِن و عَن شامل کر دیا گیا ہے۔ اس طرح اصل کتاب فتوح الغیب مکمل طوریہ اس شرح میں شائع ہوگئی ہے۔

حَسَن الساحی سویدان ، شرح فتوح الغیب کے مقدمہ میں لکھتے ہیں کہ میں نے اس شرح کی طباعت میں تین نسخوں پر اعتاد کیا ہے:

> پہلا وہ نسخہ جوریاض (سعودی عرب) سے مطبوعہ مجموع الفتاویٰ میں موجو دہے۔ دوسر اوہ جس کو ڈاکٹر محمد رشاد سالم رحمۃ اللّہ علیہ نے مجموعۃ الرسائل کے ضمن میں نشر کیا ہے۔

# تیسر اوہ نسخہ جس کو مطبعۃ المثنیٰ بغداد نے شائع کیا ہے۔ (۱) کر **امات و فر** است

البز"ار، (۱۹۷۱ء) اپنی کتاب الاعلام العلیّه فی مناقب شخ الاسلام ابن تیمیة میں راقم ہیں:

"مجھے متعدد ثقہ لوگوں نے شخ ابنِ تیمیه گی کرامات بیان کی ہیں جن میں سے میں بعض علی سبیل الاختصار بیان کر تا

ہوں۔اور میں ان میں سے اپنے ذاتی مشاہدے سے ابتداکر تاہوں۔ایک دفعہ میرے اور کچھ فضلاء کے در میان

چند مسائل پر نزاع پیداہوااور کلام طول کپڑ گیا۔ہم نے ہر مسکلہ پر بیہ کہہ کر کلام منقطع کیا کہ ہمیں اپنے شخ ابن تیمیہ کی طرف رجوع کرناچا ہیئے اور انہیں کے قول کو ان مسائل میں ترجیح دینی چاہئے۔پھر جب شیخ تشریف لائے

اور ہم نے ان سے سوال کرنے کا ارادہ کیا تو انہوں نے سبقت کرتے ہوئے ہمارے بولنے سے پہلے ہی ایک ایک ایک کرے ہمارے مسائل بیان فرمادیے جن کا ہم قصد کرکے آئے اور راج قول کو دلیل سے بیان فرمایا۔ یہاں تک کہ تمام مسائل بیان فرمادیے جن کا ہم قصد کرکے آئے سے ۔ان کے اس کشف پر میں اور میرے ساتھی فضلاء مہوت و متعجّب ہوئے کہ جو پچھ ہمارے دلوں میں تھا اللہ تعالیٰ نے وہ ان پر ظاہر فرمادیا۔"'')

## ابنِ تيميه لطور نقاد تصوف

اس میں شک نہیں کہ علامہ ابنِ تیمیہ تخود ایک زاہد و عابد اور صاحب تقوی و ورع انسان سے مگر طریقت و تصوف کی تعلیمات کے عامل ہونے کے باوجو دہر وہ شے جو انہیں قرآن و سنت اور سیر تِ صحابہ کے منافی نظر آتی اس پر بیبا کی سے آواز بھی اٹھائے اگر چپہ وہ کسی طبقہ صوفیاء سے ہی صادر ہو۔ چو نکہ علامہ کے نزدیک رسول الله مُنگائی اورآپ بیبا کی سے آواز بھی اٹھائے انہوں نے کوئی بھی موقف کے صحابہ کر ام رضوان الله علیهم اجمین کا طریق ہی درست اور مبنی برہدایت طریق تھا اسلئے انہوں نے کوئی بھی موقف اپنانے میں سنت ِ رسول مُنگائی اور سنتِ صحابہ کو معیار بنایا اور جہاں بھی کوئی چیز خلافِ سنت نظر آئی اس پر تنقید کی، قطع نظر اس کے کہ وہ صوفیاء کے کس طبقہ اور گروہ سے متعلق تھی۔

ا. ابن تيبيه، تقى الدين احمد الحر" اني، (٣٠٠٠)، شرح فقوح الغيب، لا بور، مؤسسة الشرف، ص: و

٢. البزّار، عمر بن على الوحفص، (١٩٧٦ء)، الاعلام العليّه في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية، بيروت، دارالكتاب الجديد، ص: ٥٣.

چنا نچہ اس سلسلہ میں ابنِ عربی گا نظریہ وحدت الوجود ہو یا علائق دنیوی ترک کرکے رہبانیت اپنا نا ہو یا کر امات کی نمائش کرکے صوم وصلاۃ سے پہلو تھی کرنا؛ سب ہی کو انہوں نے ہدفِ تنقید بنایا۔ مثلاً زُ ہدسے مراد کونسازُ ہد ہے۔ اس کی توضیح یوں کرتے ہیں:

جنوری-جون 2021ء

وقد قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُحَرِّمُواْ طَيَّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾. (١) نزلت في عثمان بن مظعون و طائفة معهُ كانو ا قد عزموا على التبتل و نوع من الترهب.

وفي الصحيحين عن سعد أنه قال: ردّ رسول الله على عثمان بن مظعون التبتل ولو أذن له لاختصيناه. والزهد النافع المشروع الذى يحبه الله ورسوله هو الزهد فيما لا ينفع فى الآخرة. فأما ما ينفع في الآخرة وما يستعان به على ذلك فالزهد فيه زهد في نوع من عبادة الله وطاعته. والزهد إنما يراد لا نه زهد فيما يضر أو زهد فيما لا ينفع. فامّا الزهد في النافع فحهل وضلال. كما قال النبي على: احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجزه. (٢)

"اور تحقیق اللہ تعالی نے فرمایا: یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُواْ لاَ شُحُرِّمُواْ طَیُبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَکُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهُ لاَ يُحِرِّمُواْ طَیْبَاتِ مَا أَحَلَ اللهُ لَکُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهُ لاَ يُحِرِّمُوا اللهُ لَهُ تَمْهَارے لئے طلل کی بیں انہیں (اپنے یُجِبُ الْمُعْتَدِینَ. "اے ایمان والو! جو پاکیزہ چیزیں اللہ نے تمہارے لئے طلل کی بیں انہیں اور پر) حرام مت مشہراؤ اور نہ (ہی) حد سے بڑھو، بیشک اللہ حد سے تجاوز کرنے والوں کو پیند نہیں فرماتا'،یہ آیت عثمان بن مظعون اورآپ کے ساتھ ایک گروہ کے بارے میں نازل ہوئی جنہوں نے ترکِ دنیا اور بہانیت کی ایک قسم کا ارادہ کر لیا تھا۔

اور صحیحین میں حضرت سعد رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، انہوں نے کہا: رسول اللہ مَنَّا ثَلِیْمِ نے عثان بن مظعون رضی اللہ عنہ کے تنبیّل (ترکِ دنیا) کورد فرما یا اوراگر آپ مَنَّالِیُّیْمِ ان کو اجازت دیتے تو ہم بھی اس کو اپنا لیتے۔ اور نفع بخش زُصد جو مشروع ہے، اس سے مراد وہ زُہد ہے جو اللہ تعالی اور اس کے رسول مَنَّالِیْیُمِّ کو پیند ہو اور بیہ اس شے کاترک کرنا ہے جو آخرت میں نفع دے اور جس کے ذریعے سے اس

ا. المائده ۵:۵۸

ابن تيميه، تقى الدين احمد الحر" انى، (۳۰ • ۲ء). شرح فتوح الغيب، لا مهور، مؤسسة الشرف، ص: ۵ م

٣. المائده ١٤٠٥ م

پر مدد طلب کی جائے تو وہ ایساز ہدہے جو اللہ تعالیٰ کی عبادت اور طاعت پر مشتمل ہو۔اور وہ زہد جو (حضرت شخ عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی) مر ادہے وہ الیم شے کاتر ک ہے جو نقصان دہ ہویا الیمی شے کاتر ک ہے جو نافع نہ ہو۔اور نفع بخش شے کو ترک کر دینا تو جہالت اور گمر اہی ہے۔جیسا کہ نبی اکرم مَثَّلَ ﷺ نے فرمایا: 'اس شے کی حرص کر جو مجھے نفع دے اور اللہ سے مد دمانگ اور اس سے عاجز نہ ہو''۔

جنوری-جون 2021ء

# علمی مقام

ایک جامع العلوم اور متبحر شخصیت سے بیہ تو قع نہیں کی جاسکتی کہ انہوں نے اسلام کے روحانی پہلو کو یکسر نظر انداز کر دیاہو۔علامہ ابن تیمییہ کے علمی مقام کا اندازہ درج ذیل اقتباسات سے ہو تاہے ؟

البزّار، (۱۹۷۱ء). الاعلام العليّه في مناقب شخ الاسلام ابن تيمية مين دوسرى فصل كاعنوان "في غزارة علومه ومؤلفاته ومصنفاته وسعة نقله في فتاويه ودروسه البديهية ومنصوصاته" تحرير كرت بين- چنانچه اس كے ضمن مين رقمطر ازبين:

شخ ابنِ تیمیہ کے علوم کی کثرت میں سے ایک، ان کا قر آنِ مجید کے علوم کی معرفت، اس کے دقائق کا استنباط، اس کی تفسیر میں علاء کے اقوال کو نقل کرنا، قر آنی دلائل کیساتھ ان کا استشہاد، اللہ تعالی کے ودیعت کر دہ نکاتِ عجیبہ کا بیان، اسکی حکمتوں کے فنون، اس کے نوادر کے غرائب اور قابلِ فخر فصاحت ہے۔۔ پس جب ان کی مجلس میں آیاتِ قر آنی پڑھی جا تیں تو وہ ایک آیت کی تفسیر اور درس میں ہی پوری مجلس گذار دیتے اور وقت ختم ہو جاتا۔ اور ان کی مجلس کیلئے دن کا چوتھائی وقت مقرّر تھا۔۔۔۔ چنانچہ صرف قُلُ ہُوَ اللهُ اَ حَدُ (ا) کی تفسیر میں ایک پوری جلد املاء کی گئے۔ اور باری تعالیٰ کے قول الرَّ حُمْنُ عَلَی الْعُوْ شِ اسْتَوٰی (۲) کی تفسیر سے ۳۵۔ صحفیے بھر کئے۔

اسی طرح وہ سنت ِ رسول مَنْ عَلَیْهِمْ کی معرفت و بصیرت میں بھی تمام لو گوں سے زیادہ ضابط تھے۔۔۔۔
اوراس سلسلے میں سب سے زیادہ عجیب ترچیز ہے ہے کہ جب انہیں مصر میں قید کر دیا گیا اور کتابوں کی فراہمی بھی
ان سے روک دی گئ تو انہوں نے اس دوران حجودٹی بڑی بہت سی کتب تصنیف کیں۔ جن میں

ا. الاخلاص، ۱۱۱۲:

۲. ظا، ۲:۵

احادیث، آثار، اقوالِ علاء، محدثین کی کتب کے حوالے اوران کے اساء بیان کرکے ان کے ناقل اور قائل کی طرف منسوب کرکے کھے۔ یہ چیزان کی قوتِ حافظہ کی بداہت پر دال ہے "۔(۱)

ابوز هره (سن ندارد) اپنی کتاب ابن تیمیه حیاتهٔ وعصره - آراؤهٔ وفقههٔ میں رقمطر از ہیں:

"ابنِ تیمیہ (ایسی ہمہ جہت علمی شخصیت تھے کہ ان) کو ان کی فقہ کے میدان میں خدمات نے انہیں فقیہ العصر بنا دیا، علم الکلام میں کا وشوں نے اس فن کی نمایاں شخصیت بنادیا، قر آنِ کریم کی تفسیر ات، اصولِ تفسیر اور ان کیلئے نئے منا هج وضع کرنے سے وہ مفسرین کی صفوں میں شامل ہو گئے۔اوران تمام علوم میں ان کی آراء ایسی شخصیق و تفتیش پر مبنی ہیں کہ جن کی وجہ سے انہیں ان کا امام شار جاتا ہے "۔(۲)

علامہ ابنِ تیمیہ کے علمی مقام کے اپنے پرائے سب معترف تھے اور یہی وصفِ خاص ان کی دشمنی کا سبب بھی بنا۔اس حقیقت کو بیان کرتے ہوئے ابوز ھر ہ مزید لکھتے ہیں:

"ابن تیمیہ کے تمام معاصرین کا ان کی قوتِ فکر اور وسعتِ علم پر اجماع ہے۔خواہ ان کے دوست ہوں یادشمن سب کی ان کی دقت ِ نظر اور عمین فکر کے قائل ہیں۔ چنانچہ ان کی اسی قوتِ فکریہ نے ان کے دوستوں کو ان کی مدد و نصرت پر آمادہ کیا اور دشمنوں کو ان کی دشمنی پر اکسایا۔ اگر وہ اپنی ذات اور فکر میں کمز ور ہوتے تو دشمنوں کی دشمنی حرکت میں نہ آتی "۔"

### تجديدى واصلاحى كام

علامہ ابنِ تیمیہ کی شخصیت کا نمایاں وصف اسلامی تعلیمات میں تجدید و اصلاح تھا۔ چنانچہ جہاں جہاں اصلاح طلب پہلو نظر آئے انہوں نے اس کے خلاف قلم اٹھایا۔ ندوی (۱۹۵۲ء) تاریخ دعوت وعزیمت میں رقمطر از ہیں:

ا. البزّار، عمر بن على ابو حفص، (١٩٤٦ء). الاعلام العليّه في مناقب شيخ الاسلام ابن تيميه، بيروت، دارالكتاب الحديد، ص:٢٣٠٢٨

۲. ابوز هره، محمد، (سن). ابن تيميه حياته وعصره - آراؤه وفقهه، بيروت، دارالفكر العربي، ص: ۹۳

٣. ايضاً

" شیخ الاسلام حافظ ابنِ تیمیہ نے اسلام کی تاریخ دعوت وعزیمت میں جواہم کارنامہ سر انجام دیاوہ اگر چہ بہت سے علمی و عملی شعبوں اور پہلووں پر حاوی ہے لیکن اس کوان چار حصّوں پر تقسیم کیا جاسکتا ہے جوان کی تاریخ اصلاح و تجدید میں خصوصی اہمیت رکھتے ہیں۔ یہ چار شعبے حسبِ ذیل ہیں:

- ا. عقیده توحید کی تجدید اور مشر کانه عقائد ور سوم کا ابطال
- ۲. فلیفه ومنطق اور علم کلام کی تنقید اور کتاب و سنت کے طر زواسلوب کی ترجیح
  - ۳. غیر اسلامی ملل و فرق کی تر دید اوران کے عقائد، رسوم وانژات کامقابله
    - ۳۰. علوم شریعت کی تجدید اور فکر اسلامی کا احیاء <sup>(۱)</sup>

### تتيجه بحث

مذکورہ بالا تمام بحث یہ نتیجہ بآسانی اخذ کیا جاسکتا ہے کہ علّامہ ابنِ تیمیہ تصوف و طریقت کے مخالف نہیں بلکہ اس کے عامل تھے۔البتہ تصوف کے ناقد بایں طور تھے کہ جو چیز بھی انہیں قر آن و سنت کے منافی نظر آتی اس کی اصلاح کیلئے ضرور آواز اٹھاتے تھے۔

اہلِ علم کے ہاں بالعموم امام ابنِ تیمیہ گو ایک خشک مزاج اور ظاہر بین عالم تصور کیاجا تا ہے جو طریقت و تصوف کی تعلیمات کے سخت مخالف تھے۔ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ علامہ ابنِ تیمیہ ؓ کے اصلاحی و تجدیدی کام میں جہاں عقائد، تفسیر، حدیث، فقہ، اصول فقہ، فلسفہ و منطق اوراخلا قیات کے موضوعات شامل ہیں وہیں انہوں نے تصوف کے میدان میں بھی اصلاحی کتب تصنیف کیں۔

یہ امر دلچیبی سے خالی نہ ہو گا کہ علامہ ابنِ تیمیہ ؓ نہ صرف عملی زندگی میں سلوک و تصوف کی تعلیمات کے عامل تھے بلکہ انہوں نے اس حوالے سے متعدّ دکتابیں بھی لکھیں۔ جن میں سے کئی تواصلاحی تنقید پر مبنی ہیں لیکن بعض سلوک و تصوف کی ان تعلیمات پر مبنی ہیں جو ہمیں مآخذ ومصادر کا در جہ رکھنے والی کتبِ تصوف میں ملتی ہیں۔

بظاہر اس تاثر کا سبب، تصوف کے حقیقی مفہوم سے نا آشائی اور علامہ ابنِ تیمیہ کے تصوف کے حوالے سے نظریات سے بے خبری محسوس ہو تا ہے۔ ہمارے معاشرے میں تصوف وطریقت کا حامل اس کو سمجھا جاتا ہے جس سے کرامات کا صدور ہوتا ہو اور جو خرقِ عادت واقعات کا ظہور کر سکتا ہو جبکہ حقیقت حال اس سے مختلف ہے۔ تصوف و روحانیت تو تزکیہ نفس اور ظاہری و باطنی اصلاح کا نام ہے جو قر آنِ حکیم، سنت ِ رسول مُکَالِیَّا اور سیر تِ صحابہ سے ثابت

ا. ندوی،سیدابوالحن علی،(۱۹۵۷ء). تاریخ دعوت وعزیمت، کراچی،مجلس نشریاتِ اسلام، جلد ۲،ص:۱۸۹ .

ہے۔علامہ ابنِ تیمیہ ؓ نے تصوف و طریقت میں در آنے والی بدعات کی نشاندہی کی اور امت کو حقیقی تصوف کی طرف رجوع کرنے کی سعی کی ہے۔

#### مصادرومر اجع

القرآن الكريم\_

برق،غلام جيلاني، ڈاکٹر، (۲۰۱۱)،امام ابن تيميه، لاہور،الفيصل ناشر ان و تاجر ان کتب

البزّار، عمر بن على، ابو حفص، (١٩٧٦ء). الأعلام العاليّة في منا قب شيخ الاسلام ابن تنيمية، بيروت، دار الكتاب الجديد

ابن تيميه، احد بن عبد الحليم الحراني، (١٩٩٥ء)، مجموع الفتاويٰ، المدينة النبويه، مجمع الملك الفهد

ابنِ تيميه، تقى الدين احمد الحرّ اني، (٣٠٠٠ع). شرح فقوح الغيب، لا مور، مؤسسة الشرف

الجوزي،عبدالرحمٰن بن على،ابوالفرج (٥٠٠١ء)، تلبيس إلبيس، بيروت، لبنان، دار الفكر للطباعة والنشر،

جيلاني، شيخ عبد القادر (١٩٩٧ء)، الغنية لطالبي طريق الحق،، بيروت، لبنان، دار الكتب العلميه

ابوزهره، محمد، (س ن). ابن تيميه حياته وعصره-آراؤه و فقهه، بيروت، دارالفكر العربي

السيوطي، عبد الرحمٰن بن ابي بكر، جلال الدين (٣٠٠٠ء)، مجم مقاليد العلوم في العلوم والرسوم، مصر، مكتبة الآواب، القاهر ه

عبدالنبي، قاضي (•••٢ء)، جامع العلوم في اصطلاحات الفنون: دستورالعلماء، لبنان، بيروت، دار الكتب العلمية

الغزالي، ابوحامد محمد بن محمد (سن)، إحياء علوم الدين، بيروت، دار المعرفية

القشيري،عبدالكريم بن هوازن،ابوالقاسم (س ن)،الرسالة القشيريه،القاهره ، دار المعارف

مجح اللغة العربية ،المعجم الوسيط (سن)،القاهره،مصر، دارالدعوة

المناوي، محمد عبدالروف،زين الدين (۱۹۹۰ء)،التوقيف على مهمات التعاريف،،القاهرة،الناشر:عالم الكتب٣٨عبدالخالق ثروت

ندوی، سیدابوالحن علی، (۱۹۵۷ء). تاریخ دعوت وعزیمت، کراچی، مجلس نشریاتِ اسلام

بجويرى،سيد على بن عثمان(١٠١٠)، كشف المحجوب مترجم، لا بور، ضياءالقر آن پبليكيشنز

يسوعي،لو ئيس معلوف،(١٩٧٥ء)المنجد، دارالاشاعت كراجي

# بر صغیر میں جہزر معاشر تی المیہ (اسلام) اَفکار کی روشی میں ناقد انہ جائزہ)

﴿ رابعه نسرین ﴿ ﴿ ﴿ شَّلْفَة سِید ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ حَامِ زا

#### **ABSTRACT**

It is a descriptive statement about dowry in Pakistan as a social Innovation. Pakistan adopted the dowry system from Indian culture,not from Islam. In recent years, there has been an increase in the value of dowries in Pakistan. At the beginning it was voluntary, but later on because of the social pressure, it became compulsory for every one. Dowry at present is a source of both joy and curse in the society. It is also a joy to the husband and his relatives who get cash, jewellery, costly dress, utensils and furniture. But it is a great burden on the bride and her parents who have to bear gigantic cost to satisfy the irrational demands of the family of the boy. The upper class of our society gives dowry according to their own status. They provide the things from basic needs to the things which come in luxuries including luxury cars, luxury bungalows. They show off to the people. The class of poor people is being ground in the competition of dowry. They cannot get their daughter married. Dowry is a social evil which has affected our society very badly. The dowry system has given birth to many evils. It draws many girls to suicide to save their parents from economic drudgery. It is our moral duty, social obligation and legal duty to fight against the dowry system. The evils of dowry system must be removed at any cost. The efforts of the people in society need to act rationally, if they want to remove this evil.

**Key words:** Pakistan, dowry, social Innovation.

ی گور نمنٹ گر لز بائی سکول،لید ۲۲ ۲۲ ایم\_فل اسکالر، شعبه علوم اسلامیه،منهاج یو نیورسٹی،لا ہور ۲۲ ۲۲ ۲۲ کیکچر ار،منهاج بونیورسٹی،لا ہور پاکستان کی تہذیب بہت قدیم اور رنگارنگ ہے۔ پاکستان کا علاقہ ماضی میں دراوڑ، آریا، ایرانی، ایرانی، ایرانی، ایرانی، عرب، ترک ، ہندو، سکھ، افغان اور منگول لوگوں کی ریاستوں میں شامل رہا ہے۔ ان تمام تہذیبوں نے پاکستان کی موجودہ تہذیب پر بہت گہرااثر چھوڑاہے۔ جہز بھی ان اثرات میں سے ایک اثر ہے۔ برصغیرپاک وہند میں سے رسم ہندواثرات کی وجہ سے داخل ہوئی۔

جہیز کالغوی واصطلاحی معنی

لفظ جہیز دراصل عربی زبان کے لفظ "جھاز" سے نکلا ہے جس کا اطلاق بنیادی سازوسامان پر ہو تا ہے۔ یہ باب تفعیل ''جھز بجھز تجھیزا'' سے ہے جس کے معنی ہیں "سامان تیار کرنا، مہیا کرنا" خواہ وہ کسی مسافر کے لئے، کسی دلہن کے لئے یاکسی میت کے لئے ہو۔ مثلاً مصرت یوسف علیہ السلام اور ان کے بھائیوں کے قصہ کے بیان میں قرآن مجید میں ارشاد ہوا:-

﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ ﴾

"اورجب يوسف عليه السلام نے اپنے بھائيوں كاسامان تياركيا"

امام راغب اصفہانی نے مفر دات القر آن میں لکھاہے۔

''الجهاز ما يعد من متاع و غيره التجهيز حمل ذالك أو بعثه''<sup>(r)</sup>

یعنی جھاز اس سامان کو کہا جا تا ہے جو (کسی کے لیے) تیار کیا جا تا ہے اور اس سے ہی تجہیز ہے جس کے معنی ہیں اس سامان کو اٹھانا یا جھیجنا۔

اسلامی انسائیکلوپیڈیا کی روشنی میں "جہیز وہ سازوسامان ہے جو لڑکی کو نکاح کے بعد اس کے ماں باپ کی طرف سے دیا جاتا ہے۔ (۳)

ا . بوسف، ۹۹:۱۲

۲. راغب اصفهانی، (۱۳۳۸ه)، مفر دات القرآن، مترجم: شیخ مثس الحق، اقبال ٹاؤن لا مور۔ ص ۲۳۸
 ۳. قاسم محمود، سید، اسلامی انسائیکلو پیڈیا، الفضل تاجران کت، اردوبازار، لا مور۔ ص ۲۵۷

### جهيز كانتهذيبى وتاريخي پس منظر

بر صغیر میں مسلمانوں کی فتوحات اور آمد سے پہلے ہندوؤں کا راج تھا جو ان گنت خداؤں کے پجاری اور بری رسومات میں حکڑے ہوئے تھے اور کسی بھی ساوی مذہب سے کوسوں دور تھے حتیٰ کہ بے شار ہندوؤں کے اسلام میں داخل ہونے کے باوجود ان کی ہندوانہ کلچر کے اثرات ان سے محونہ ہوسکے اور بے شار فتیج رسومات اور فضول روایات مسلسل ان میں رواج پذیر رہیں۔اگرچہ مسلمانوں نے ہمیشہ اسلامی تشخص کا امتیاز بر قرار رکھنے کی کوشش کی لیکن تہذیب و تدن، معاشرت اور ثقافت میں جب ترقی ہوتی ہے اور دولت و ثروت کی فراوانی ہونے لگتی ہے تو اس کے نتیج میں نئ نئ رسوم اور طریقے ایجاد ہوتے ہیں۔

ہندوستان میں زیادہ تر مغل فرمان رواشہنشاہ اکبر اور دکن میں سلطان محمد قلبی قطب شاہ نے مسلمانوں اور ہندووک کو آپس میں ملانے، اتحاد اور اتفاق پیدا کرنے اور یگانگت کی فضاء قائم کرنے کے لئے بہت سی ہندوانہ رسومات کو اسلامی ثقافت میں ملالیا تھا۔ پیجہتی پیدا کرنے کی خاطر ایسی رسومات اختیار کرلیں: نکاح اور شادی کے موقعہ پر رسم مہندی رتجگا، مانجھا، حلوہ اور بڑی وغیرہ جنکا اسلامی تہذیب یا مسلمانوں سے کہیں وجود نہ تھا۔

انہی رسومات میں سے ایک رسم جہیز کی تھی ہندو چونکہ لڑکیوں کو اپنی جائیداد میں سے حصہ نہیں دیتے تھے اس لئے شادی کے وقت اکٹھا ہی جو میسر ہوسکا "جہیز" کے نام سے لڑکی کے حوالے کر دیا۔ ہندوؤں کی دیکھا دیکھی مسلمانوں نے بھی آہتہ اس رسم کو اپنالیا حتیٰ کہ جہیز شادی کا "جزولا نیفک" بن گیا اور غریب والدین کے لئے مستقل درد سر بن گیا جس نے اب آسان دین کے آسان احکام میں اتنی شکی پیدا کردی کہ بظاہر چھٹکارے کی کوئی صورت ناممکن تو نہیں لیکن مشکل ضرور نظر آتی ہے۔ (۱)

قاری سید محمد شفیق صاحب اپنے کتا بچہ "رسم جہیر اور مسئلہ وراثت" میں جہیز کا پسِ منظر بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں۔

"ہندوستان کے جو غیر مسلم،اسلام میں داخل ہوئے ان میں سے اکثر و بیشتر کی دینی تربیت نہ ہوسکی۔اس وجہ سے ان میں دینی تعلیمات،عقائد واعمال کا فقد ان رہالہٰد اانہوں نے جہالت کی وجہ سے ہندوؤں کی بعض مذہبی اور سابق میں دینی تعلیمات کے مبلے ۔ نیز سابھی رسموں کو بر قرار رکھا مثلاً جہیز دینا اور بیٹیوں کو وراثت سے محروم رکھنا، بیسا کھی اور بسنت کے مبلے ۔ نیز ہندوں کی بیاہ شادی کی کم و بیش تمام رسوم کی پابندی کی۔منگنی، تیل، مہندی اور سہر ابندی کی رسوم، باجے، ناچ

ا. موسی خان، (۴۰۰۴ء)، اسلام میں عورت کی حثیت نسواں، دعا پبلی کیشنز، لاہور۔ ص۱۰۳

گانے و دیگر خرافات اسی طرح ادا کر رہے ہیں جیسے ہندو ادا کرتے ہیں۔ مسلم اور ہندو کی شادیوں میں اگر فرق رہ گیا ہے تووہ مولوی صاحب سے نکاح پڑھوانے اور ولیمے کا فرق ہے اور کوئی فرق نہیں "۔

علامہ اقبال ؒ کے بقول:

وضع میں تم ہو نصاریٰ تو تدن میں ہنود ہیے مسلماں ہیں جنہیں دیکھ کے شرمائیں یہود

اسلام میں جہیز کا تصور:

اسلامی تعلیمات میں جہیز کا کوئی تصور نہیں ہے اور نہ ہی اس کا کوئی با قاعدہ شرعی حکم ہے۔ کتب حدیث و فقہ کا جائزہ لیا جائے تو اس ضمن میں فقہاء نے کئی ابواب قائم کئے کسی میں منگنی کا ذکر (منکوحہ کو ایک نظر دیکھ لینا، کفو کا خیال رکھناوغیرہ)، نکاح کے احکام کا ذکر، حق مہر کا ذکر، ولیمہ کا ذکر ہے اور دلہن دلہا کے ازدوجی تعلقات کے بارے میں بے شار تفاصیل ملتی ہیں لیکن جہیز کے بارے میں اسلام میں کوئی تصور دیکھنے کو نہیں ملتا اسکی شریعت میں کوئی حیثیت نہیں س

"والدین اپنی بیٹی کور خصتی کے وقت اپنی خوش سے تحفہ کے طور پر ضروری سامان دیتے ہیں لیکن جہیز کو اسلام سے منسوب کرناس اسر غلط ہے۔"(۱)

اللہ تعالیٰ کے بنائے ہوئے آئین میں مرد کی بید ذمہ داری ہے کہ وہ جہیز کا مخضر سامان جوضروری ہو جمع کرے۔ یہ ذمہ داری اللہ تعالیٰ نے مردوں کے ذمہ رکھی ہے۔ مردوں کی عور توں پر فضیلت کی ایک اہم وجہ مردوں کا عور توں پر اپنے مال کو خرچ کرنا بھی ہے۔ شریعت اسلامی میں نکاح کا کوئی خرچ عورت کے ذمہ نہیں رکھا گیا بلکہ اسکے برعکس نکاح میں عورت کو مرد کی طرف سے مہر ملے گاوہ عورت پر خرچ کیا جائے گانہ کہ اس سے مانگا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ سورۃ النساء میں فرما تا ہے:-

﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالْهِمْ (٢) "مردعورتوں پر محافظ و منتظم ہیں اس لئے کہ اللہ نے ان میں سے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے اور اس وجہ سے (بھی) کہ مرد(ان پر) اپنے مال خرج کرتے ہیں "

ا. شهزاد،اقبال شام،(۱۹۹۷ء)،اسلام میں عورت کی استثنائی حیثیت اوراسکی وجوہ،شریعه اکیڈمی مین الاقوامی اسلامی یونیورسٹی،اسلام آباد۔ ص ۲۰

<sup>, -</sup>

٢. النساء، ١٠: ٣٣

اس آیت کی تفسیر میں امام رازگ <u>گھتے ہیں</u>: "لینی مر دعورت سے افضل ہے کیونکہ وہ اس کومہر دیتا ہے اور اس کا نفقہ اداکر تاہے۔"<sup>(۱)</sup>

اسی طرح عام مفسرین نے مال خرج کرنے سے مر اد عموماً دوبا تیں ہی بیان کی ہیں کہ اس سے مر اد مہر اور نفقہ ہے۔ اسلوب کلام اور الفاظ کی عمومیت کے لحاظ سے اس میں تمام قشم کے مالی اخراجات خواہ وہ نکاح سے متعلق ہوں یا گھر یلوخرید و فروخت سے ، عموماً جہیز کے دائرہ میں آتے ہیں، اور وہ سب کے سب "انفاق اموال" میں شامل و داخل ہو سکتے ہیں کیو نکہ کہ نفقہ کے ساتھ عورت کے لئے جائے رہائش فراہم کرنا بھی مر دیر واجب ہے۔ مکان کے ساتھ لوازم مکان کی فراہمی بھی شوہر کے ذمہ واجب ہے ان چیزوں کی فراہمی پر دلہن یا اس کے سرپرستوں کو مجبور نہیں کیا جاسکتا۔ لہذا مر دکی ذمہ داری ہے کہ گھر کا سامان تیار کرے۔ اور جس شخص میں ہمت نہیں ہوتی تو اسے رکے رہنے اور کشائش کا انتظار کرنے کا تکم دیا گیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ ﴾ (٢)

اور ایسے لوگوں کو پاک دامنی اختیار کرناچاہے جو نکاح (کی استطاعت) نہیں پاتے یہاں تک کہ اللہ انہیں اپنے فضل سے غنی کر دے۔

امام بخاری ؓ نے دوابواب میں روایات بیان کی ہیں جن میں استطاعت نہ رکھنے والوں کے لیے نکاح سے رکے رہنے کا حکم ہے۔

''باب قول النبي هي من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج وهل يتزوج من لا إرب له في النكاح، وباب من لم يستطع الباءة فليصم''(۲)

قر آن وحدیث میں اس کا ذکر نہیں نہ ملتا کہ والدین کی ذمہ داری ہے کہ جب اپنی لڑکی کی شادی کریں تو رخصت کرتے وقت اس کو پچھ سامان بطور جہیز دیں کہ یہ ایک خلاف عقل اور خلاف فطرت بات ہے۔ چو نکہ ہندوؤں کے ہاں لڑکی کو باپ کے ورثہ میں سے پچھ نہیں ملتا اس لئے والد نکاح کے وقت اس کا دل خوش کرنے کی غرض سے جو پچھ ہو سکتا ہے وہ دے دیتا ہے۔ کیونکہ اب سسر ال والے لڑکی پر جتنا ظلم کریں وہ باپ کے گھر واپس نہیں آسکتی ،ساس

ا. رازی، محمد بن عمر، (س\_ن) التفسير الكبير، دارا لكتب العلمية، لبنان-ص٨٨

۲. النور، ۲۳:۳۳

۳. بخاری، محمد بن اساعیل، (۱۴۰۷ه)، الصحیح، دار این کثیر، الیمامة، بیروت ۸/۱۹۵۰، رقم: ۲۷۷۸

سسر سے علیحدہ گھر میں نہیں رہ سکتی ، باپ کی وراثت میں حصہ نہین پاسکتی ، شوہر کے انتقال پر دوسر ی شادی نہیں کرسکتی ، اسی شوہر کے ساتھ جل کر مرناہو گایا پھر ہمیشہ ہیوہ کی حالت میں زندگی گزار نی ہوگی۔ <sup>(۱)</sup>

لہذا یہ جہیز ہندوؤں کی رسم ہے ان کے ہاں لڑکیوں کو وراثت میں سے حصہ نہیں دیا جاتا حالا نکہ کہ دیگر شرعی ورثاء کی طرح عور توں کو بھی ان کے شرعی حصہ کے مطابق وراثت دیناضر وری ہے۔ قرآن وحدیث میں اس کے بارے میں واضح احکام ہیں اور نہ دینے والوں کے لئے در دناک عذاب کی وعید ہے۔ لیکن جہیز کی رسم کا اسلام میں کوئی ثبوت منہیں ماتا۔ اگر شریعت مطہرہ میں اسکی اہمیت ہوتی تو اسے نظر انداز نہ کیا جاتا۔ طبقات ابن سعد میں صرف ایک ہار کاذکر ماتا ہے جور خصتی کے وقت حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کو دیا۔

"روایت ہے کہ ابوالعاص جنگ بدر میں مشر کول کے ساتھ تھے ان کو عبد اللہ بن نعمان انصاری نے گر فقار کیا پھر جب مکہ کے لو گول نے اپنے قید یول کے فدیہ کے سلسلے میں وفد بھیجاتو ابوالعاص کے فدیہ کے لئے ان کابھائی عمر و بن رہتے آیا۔ اس وفت حضرت زینب رضی اللہ عنہا مکہ ہی میں تھیں۔ آپ رضی اللہ عنہا نے عمر و کے ہاتھ اپنا ہار بھیجاجو حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کا تھا اور انہول نے حضرت زینب کور خصتی کے وقت دیا تھا۔ جب آپ منگا للہ عنہا کا تھا اور انہول نے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہایاد آئیں اور آپ منگا للہ عنہا کا جا ابو اللہ عنہا کا ہارانہیں واپس کر دیا۔"(۲)

#### سنن نسائی میں ہے۔

''عن على ﷺ قال جهز رسول الله ﷺ فاطمة في حميل وقربة ووسادة حشوها ازخر'''(۳)

حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَثَلَ اللّٰهِ مَثَلَ اللّٰهِ عَلَیْمِ نے جنابِ فاطمہ رضی اللہ عنہا کا جہیز تیار کیا ایک چادر،ایک مشکیزہ اور ایک تکیہ، جس میں اذخر گھاس بھر اہوا تھا۔"

حضرت علی و فاطمہ رضی اللہ عنہما کی شادی کا ذکر کرتے ہوئے مولانا شاہ معین الدین ندوی بحوالہ اصابہ لکھتے ہیں کہ" جب حضرت علی رضی اللہ عنہ نے رسول پاک مَثَّالِتُهُمِّمْ سے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہاسے شادی کی درخواست کی تو آپ مَثَّالِتُهُمِّمْ نے فرمایا تمہارے یاس حق مہرکے لئے کیاہے ؟ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا تجھ نہیں، آپ مَثَّالِتُهُمْ

ا. موسیٰ خان، (۴۰۰۴)، اسلام میں عورت کی حثیت نسواں، دعا پبلی کیشنز، لاہور۔ ص ۴۰۱

۲. ابن سعد، محمر، ابوعبد الله، (۱۹۷۸ء)، الطبقات الكبريٰ، بيروت للطباعة والنشر ـ ص۲۵۸

س. نیائی، احمد بن شعیب، (۱۹۹۱ء)، سنن نیائی، دارالکتب العلمیة، بیروت، لبنان ـ رقم الحدیث: ۳۳۸۷\_

نے ان سے پوچھا تہاری حظمی زرہ کہاں ہے؟ اسے فروخت کردو۔ چنانچہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اپنی زرہ حضرت کا نار حض اللہ عنہ نے آپ کی زرہ عثان رضی اللہ عنہ کے ہاتھ ۱۳۸۰ درہم میں فروخت کی۔ بعض روایات کی بنا پر جناب عثمان رضی اللہ عنہ نے آپ کی زرہ خریدی اور بعد میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے درہ کی قیمت لے کر رسول مُنَّالِیْکِمْ کی خدمت میں پیش کردی، آپ مُنَّالِیْکِمْ نے جناب ابو بکر رضی اللہ عنہ، سَلمان فارسی رضی اللہ عنہ اور بلال رضی اللہ عنہ کو بدیہ کروی۔ حضرت علی منہ کے گئے گئے کی خدمت میں بیش کردی، آپ مُنَّالِیْکِمْ نے جناب ابو بکر رضی اللہ عنہ سلمان فارسی رضی اللہ عنہ اور بلال رضی اللہ عنہ کو بلوایا اور کچھ درہم انہیں دے کر فرمایا کہ اس رقم سے جناب فاطمہ رضی اللہ عنہا کے لئے گھر کی ضروری اشیاء خرید لاؤاور اس میں سے کچھ درہم حضرت اساء کو دیئے اور فرمایا کہ اس سے عطر اور خوشبو مہیا کرواور جو درہم باقی نے وہ ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے یاس رکھ دیئے گئے۔ "(۱)

آپ مُنَّا اللَّهُ عَنِي الله عنها كو جو الله عنها كو جو جهی جہیز نہیں دیا، حضرت فاطمہ رضی الله عنها كو جو دیا تھا وہ حضرت علی رضی الله عنه كی دى ہوئى مہر معجل كى رقم میں سے تھا۔ اسى سے چند چیزوں كا انتظام فرما دیا، ایک چا در، ایک مثلک اور ایک تكیہ۔ اور بعض كتابوں میں ایک بستر كا بھی تذكرہ ملتا ہے۔ مزید بر آل حضرت علی رضی الله عنه كو سرور كا ئنات صلى الله علیہ وسلم نے بچین ہی سے اپنی سرپرستی میں لے لیا تھا اور وہ آپ مُنَّالِیْا ُمُم كے بچازاد بھائى بھی تھے۔ آپ مُنَّالِیْا ُمُم بجین ہی سے ان كی كفالت كرتے آئے تھے۔ اس ليے قدرتی بات تھی كہ نیا گھر بسانے كے ليے بطور سرپرست سامان كا انتظام كرتے سو آپ مُنَّالِیْا ُمُم نے ان كی ذرہ سے یہ سامان فراہم كیا۔

#### آثار صحابه كرام:

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے زمانہ میں کہیں سے اس بات کا ثبوت نہیں ملتا کہ انہوں نے لڑکی والوں سے فرمائثی جہیز مانگاہو یا اپنا حق سمجھ کر قبول کیاہو، یااس کوضر وری سمجھاہو۔

#### امام غزالي لكھتے ہيں:

"حضرت بلال رضی اللہ عنہ اور حضرت صہیب رضی اللہ عنہ ایک قبیلے کے پاس آئے اورانہیں پیغام نکاح دیا۔
انہوں نے بوچھاتم کون ہو؟ ان دونوں صحابہ رضی اللہ عنہمانے جواب دیا کہ ہم گر اہ تھے اللہ نے ہمیں ہدایت
نصیب فرمائی، ہم مملوک تھے اللہ نے ہمیں آزاد فرمایااور ہم مفلوک الحال تھے اللہ نے ہمیں غنی بنایا اگرتم ہم سے
اپنی لڑکیوں کی شادی کر و تو الحمد للہ اور اگر نہ کر و تو سجان اللہ۔ ان لوگوں نے کہا کہ (گھبر او نہیں) تمہاری شادی
کر دی جائے گی۔ امام غزالی اس واقعہ سے یہ نتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ کسی نے بھی جہیز کاذکر نہیں کیا۔ نہ مر دوں نے

ا. ندوی، معین الدین، (س-ن)، سیر الصحابه رضی الله عنهم، اداره اسلامیات، لا مور، پاکستان ۱ / ۲۵۲ ـ

اور نہ ہی لڑکیوں کے اولیاء نے۔وہ اس کی وجہ بیہ بیان کرتے ہیں کہ جہیز یعنی گھر کے ضروری سازوسامان کامہیا کرنا خاوند کی ذمہ داری ہے۔"<sup>(۱)</sup>

# امام نعیم ٌحلیة الاولیاء میں بیان کرتے ہیں۔

"مشہور تابعی حضرت سعید بن مسیب ؓ کے پاس ایک آدمی آیا کرتا تھا۔ ایک مرتبہ وہ کئی دن غائب رہااور کافی عرصے کے بعد آیاتو حضرت سعید ؓ نے غائب رہنے کی وجہ دریافت کی۔ اس نے بتایا کہ اس کی بیوی فوت ہو گئی تھی اہذا مصروف رہا۔ حضرت سعید بن مسیب ؓ نے پوچھا کیاتو نے کوئی دوسری شادی کر لی ہے؟ اس نے کہا کہ " میں فقیر ہوں مجھے کون رشتہ دے گا؟" حضرت سعید ؓ نے دو درہم مہر کے عوض وہیں اس کا نکاح اپنی بیٹی سے کر دیا۔ وہ آدمی گھر چھوڑ آئے۔ حضرت سعید ؓ نے اپنی بیٹی کا ہاتھ پکٹر کر اس کے گھر چھوڑ آئے۔ حضرت سعید ؓ نے اپنی بیٹی کا ہے رشتہ خلیفہ وقت کو بھی نہیں دیا تھا" (۱)

اس واقعہ سے بھی میہ بات ثابت ہوتی ہے کہ شادی کے موقع پر خاوند یا بیوی کی طرف سے سامان جہز دیا جانا ضروری نہیں۔اور نہ میہ نکاح اور شادی کا لازمہ ہے ورنہ سعید بن مسیب ؓ جیسے متبع سنت تابعی اس کی خلاف ورزی نہ کرتے۔

بیوی کی جملہ جائز ضروریات اور اخراجات کا شرعاً ذمہ دار خاوند ہے، ہدایہ میں ہے النفقة واجبة للزوجة على زوجها مسلمة كانت أو كافرة اذا سلمت نفسها إلى منزله فعليه

كسوتما وسكناها والأصل في ذلك قوله تعالى لينفق ذوسعة من سعته. (٣)

" بیوی مسلمان ہو یا کتابیہ اس کا ہر قسم کا خرچہ خاوند پر واجب ہے جبکہ وہ (بیوی) اپنے آپ کو خاوند کے سپر د کردے اور اس کے گھر میں منتقل ہو جائے اس خرچہ میں اس کی خوراک، لباس اور رہائش کے لئے مکان داخل ہے۔ اور اس حکم کی بنیاد اللہ تعالیٰ کاار شادہے کہ وسعت والے کو اپنی وسعت کے مطابق خرچ کرناچاہیے۔ "

بیوی کو سکنی (رہائش کے لئے مکان) کا دینا واجب ہے بعد از طلاق بھی عدت کے دوران بیوی کے لیے سکنی مہیا کرنالازم ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

ا. غزالی، محمد بن محمد، (س\_ن)، احیاء علوم، دارالمعرفة ، بیروت، لبنان ۲ / ۵۰

ابونعيم، احمد بن عبدالله، (س-ن)، حلية الاولياء وطبقات الاصفياء، دارالكتاب، لبنان - ص ا ٩ -

۳. مرغنیانی، بر بان الدین، (س-ن)، بدایه، دارالمعرفة، بیروت، لبنان- ص۱۵س-

أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجْلِكُمْ.

''تم اُن (مطلّقه )عور توں کو وہیں رکھو جہاں تم اپنی وسعت کے مطابق رہتے ہو۔''

ظاہر ہے جب رہنے کا مکان خاوند کے ذمہ ہے تو ایک مکان میں رہنے کے لیے جن چیزوں کی ضرورت ہو سکتی ہے اور اٹھنے بیٹھنے، کھانے پینے اور سونے کے لیے جن اشیاء کا استعمال میں لا ناضروری ہے اور جنکو ہماری اصطلاح میں جہیز کہا جا تاہے وہ بھی خاوند ہی کے ذمہ واجب ہوگی۔

صحاح ستہ ، معروف کتب احادیث اور چاروں فقہاء کی امہات الکتب میں "باب الجہیز" کے عنوان سے کوئی باب نہیں اگر کوئی شرعی حکم ہو تا تو کوئی وجہ نہ تھی کہ جہاں نکاح سے متعلق دیگر احکامات تفصیلاً بیان ہوئے وہاں جہیز کا بیان نہ ہو تا۔ لیکن جیسا کہ او پر بیان ہو چکا ہے کہ اسلام کا دائرہ کار وسیع ہو جانے سے اور مسلمانوں کے مختلف ممالک میں بیان نہ ہو تا۔ لیکن جیسا کہ او پر بیان ہو چکا ہے کہ اسلام کا دائرہ کار وسیع ہو جانے سے اور مسلمانوں کے مختلف ممالک میں جہیز کو جہ سے بعض رسومات ان میں دانستہ یا نادانستہ پیدا ہو گئی تھیں جن میں سے ایک جہیز ہے۔ اس کے مسلمانوں میں آجانے کی وجہ سے بعض متاخرین فقہاء کے فاوی میں جہیز کے سلسلے میں چند جزوی احکامات ملتے ہیں۔

الاحوال الشخصيد ميں مشہور فقيہ محمد ابوز ہر ہ "متاع البيت " کے عنوان سے فقہاء حنفیہ کی رائے بتاتے ہوئے لکھتے ہیں۔

رأی الحنفیة وهو أن إعداد البیت علی الزوج کان النفقة بکل أنواعها من مطعم أو ملبس ومسکن علیه وإعداد البیت من المسکن فکان بمقتضی هذا الإعداد علی الزوج إذا النفقة بکل انواعها تجب علیه والمهر لیس عوض الجهاز لانه عطا و نحلة کما سماه القرآن فهو ملك خالص لها وهو حقها علی الزوج بمقتضی احکام الزواج ولیس ثمه من مصادر الشریعة ما یجعل المتاع حقا علی المبرئة ولا یثبت حق من حقوق الزواج من غیر دلیل. (۲) "حنی فقهاء کی رائے بیہ کہ گر (اور گر یلوسامان) کی تیاری فاوند کے ذمہ ہے کیونکه ہر قتم کا خرچہ مثلاً کھانا، لباس اور رہائش کی جگہ دینا اس پر واجب ہے۔ اور گر یلوساز وسامان کی تیاری فاوند پر واجب ہوئی۔ حق مہر جہیز کا عوض کے مکان میں داخل ہے۔ پس اس اعتبار سے گھر یلوساز وسامان کی تیاری فاوند پر واجب ہوئی۔ حق مہر جہیز کا عوض

ا. الطلاق، ۲:۲۵

٢. ابوزېره، محمد، محي الدين، (١٩٨٥ء)،الاحوال انشخصيه،السعادة القاهره،مصر-ص ٩٧٧-

نہیں ہو سکتا کیونکہ وہ صرف اور صرف عطیہ ہے جیسا کہ قر آن مجید نے اسکانام نحلۃ (عطیہ) رکھا۔ وہ خالصتاً ہوی کی ملکیت ہے اور خاوند پر اسکاحق ہے۔ مصادر شریعت میں کوئی ایسی دلیل نہیں جسکی بنیاد پر گھریلوسازوسامان کی تیاری عورت کاحق قرار دیاجا سکے۔ اور بغیر دلیل کے مجھی کوئی حق ثابت نہیں ہوتا۔"

مالکی فقہاء کے نزدیک اگر چہ جہیز کے سامان کی تیاری عورت کے ذمہ ہے تاہم اس میں بھی یہ وضاحت ہے کہ یہ سازوسامان پینگی رقم مہرسے بنائیگی نہ کہ اپنے ذاتی مال یا والدین کے مال سے۔ اگر خاوند کی طرف سے پینگی کوئی رقم اس کے پاس نہ بھیجی جائے تواس پر سامان جہیز لازم نہیں ہے۔

السيد سابق لكھتے ہيں:

" بیرا یک عام رواج پاعادت ہے کہ بیوی اور اسکے گھر والے جھیز اور گھر کاساز وسامان تیار کرتے ہیں اور دو سر ا بیہ کہ عورت کے نئے گھر میں جانے کی مناسبت سے عورت کوخوش کرنے کا ایک طریقہ ہے۔"

جس طرح دیگر کئی ایک رسوم کو جن میں کوئی شرعی قباحت یا ممانعت نہ تھی قبول کرلیا گیا، اسی طرح اس رواج (جہیز) کو بھی اپنالیا گیاور نہ یہ کوئی شرعی حکم یا نکاح کا کوئی لاز می جزو نہیں ہے۔

جہیر دینادر جہ مباح میں ہے

یہ بات واضح ہو چکی کہ شادی پر لڑکی کے والدین کا جہیز دینا کوئی شرعی حکم نہیں ہے اور نہ ہی یہ لازمہ نکاح ہے اور نہ ہی سنت ہے۔ جہیز کا سامان مہیا کرنے کا ذمہ دار خاوند ہے۔ گھر بلوسازوسامان تو الگ رہانبی اکرم سَلَّاتِیْاً فاطمہ رضی اللہ عنہا کے لیے خوشبو بھی مہرکی رقم سے منگوائی۔ یہ سب کچھ تعلیم امت کے لئے تھاور نہ آپ سَلَّاتِیْاً اگر چاہتے تو احد پہاڑ کو سونا بناکر حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے جہیز میں دے دیتے۔

لیکن آج ہمارے معاشرے میں کئی ایسی رسومات پائی جاتی ہیں جنکا شریعت اسلامی میں کوئی تصور نہیں پایا جاتا یعنی شریعت اسلامی میں کوئی تصور نہیں پایا جاتا یعنی شریعت اسلامی میں نہ تو ان کا درس ملتا ہے اور نہ ہی اسکی ممانعت ملتی ہے ایسے امور کو فقہ اسلامی کی روشنی میں مباح کہتے ہیں ان میں سے ایک جہیز بھی ہے جو ہمارے معاشرے میں آگیا ہے اور جڑ پکڑ چکا ہے۔
ایک غلط فہمی کا از الہ

مر وجہ جہیز لیعنی شادی کے موقعہ پر والدین کا اپنی گرہ سے سامان جہیز خرید کر لڑکی کے ساتھ سیجنے کو عموماً سنت نبوی تصور کیا جاتا ہے حالا نکہ حقیقت اس کے برعکس ہے۔ اس مغالطہ کا باعث وہ روایت ہے جے محد ثین قریباً ایک جیسے الفاظ کے ساتھ لائے ہیں۔ سنن نسائی کے الفاظ چیچے ذکر کیے جاچکے ہیں۔ جن میں لفظ جہز آیا ہے۔ اس لفظ سے مر وجہ جہیز کو سنت نبوی سمجھنا غلط ہے۔

اور سنن ابن ماجه میں ہے:

إن رسول الله على الله عليا وفاطمة وهما في خميل لهما والخميل القطيفة البيضاء من الصوف قد كان رسول الله على جهز هما بها. (١)

"رسول الله مَنَّ اللَّيْظِمِّ حضرت على رضى الله عنه اور حضرت فاطمه رضى الله عنها كے ہاں تشریف لائے وہ دونوں اس وقت اون كى سفيد چادر ميں تھے۔ حضور مَنَّ اللَّيْظِمِ نے ان دونوں كو اسى چادر كے ساتھ تيار كيا تھا۔ يعنی اسى چادر كا تخفه عطافر ما يا تھا"

اب اگر جھن کے معنی جہیز لیے جائیں تو اس کا مطلب سے ہو گا کہ آپ نے بیٹی کے علاوہ اپنے داماد کو بھی جہیز دیا جو عقلاً اور نقلاً غلط ہے۔

ایک اور روایت میں ہے۔

عن عائشة وأم سلمة قالتا أمرنا رسول الله في أن نجهز فاطمة حتى ندخلها على علي على فعَمدنا إلى البيت ففرشناه ترابا لينا من اعراض البطحاء الخ. (٢)

" حضرت عائشہ اور حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہما بیان کر تیں ہیں کہ ہمیں رسول االلہ صَالِیْا ﷺ نے حکم دیا کہ ہم فاطمہ ﷺ کو تیار کرکے علی المرتضی ﷺ کے پاس داخل کر دیں چنانچہ ہم اس تیاری کے ضمن میں گھر کی طرف متوجہ ہوئیں اسے سرزمین بطحا کی نرم مٹی سے پلستر کیا۔۔۔"

اس روایت میں بھی جھز کا معنی "جہز دینا" کسی قیت پر نہیں لیا جاسکتا۔ اسی طرح دیگر پچھ احادیث میں یہ لفظ استعال ہواہے مگر اس سے جہز دینا کے معنی نہیں نکلتے۔

حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے سامان کو جہیر سمجھنا اس لئے بھی درست نہیں کہ حضور مُنگاللہ کا دیگر صاحبزادیوں کو اتناسامان بھی نہیں دیا گیا۔ اور حضور مُنگاللہ کی رحمۃ للعالمین اور عادل ومنصف ذات سے یہ بعید ہے کہ آپ اپنی اولا دیس کسی قسم کا ترجیجی سلوک روار کھیں۔ جہاں تک ظاہری معاملات کا تعلق ہے ان میں کسی لڑکی یالڑکے کو دوسری اولا دیر ترجیح دینا خلاف شرع ہے۔ آپ مُنگاللہ کی کا ارشاد ہے:

ساووا بين أولادكم في العطية لو كنت مُفَضِّلاً أحد لَفَضَّلتُ النساء. (١)

ا. ابن ماجه، محمد بن يزيد، (۴۲ مه اهه)، السنن، دارالسلام للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية، السعو دييه - ص ١٣٨٠.

۲. ابن ماجه ، ابوعبد الله محمد بن يزيد ، (س-ن) ، السنن ، دار الفكر ، بيروت ، لبنان \_ ۱۹۱۱ ، الرقم : ۱۹۱۱

" تم عطیہ دینے میں اولاد کے در میان برابری کرو۔ اگر کسی کی تفضیل یا ترجیح جائز ہوتی تو میں عور توں کو ترجیح دیتا۔"

معلوم ہوا کہ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کا جہیز (اگر اس سامان کو جہیز کا نام بھی دیا جائے) حضور مُلَّاتَّاتِیْم کی طرف سے کوئی عطیہ نہ تھاورنہ حضور مُلَّاتِیْم باقی صاحبز ادبوں کو بھی ضرور عنایت فرماتے۔ لڑکی کے والدین سے جہیز کا مطالبہ کرنا:

یہ امر ثابت ہو چکا کہ سامان جہیز خاوند کی ذمہ داری ہے اور وہ جملہ ضروری گھریلواشیاء کے مہیا کرنے کا پابند ہے۔لہذا خاوندیا اس کے گھر والوں کو قطعاً حق حاصل نہیں کہ وہ بیوی یا اس کے والدین سے جہیز کا مطالبہ کریں یا انہیں مجبور کریں۔

امام ابن حزم بیان کرتے ہیں۔

"عورت کو اس بات پر مجبور کرنا جائز نہیں کہ وہ اپنے خاوند کے پاس سامان جہیز لائے۔ نہ ہی اس مہر کی رقم سے جو خاوند نے اسے دی ہے اسکااپنامال مہر جو سارے کا سارااسکی ملکیت ہے اس میں وہ جو چاہے کرے خاوند کو اس میں کسی قشم کا دخل دینے کا کوئی حق نہیں۔" <sup>(۲)</sup>

كتاب الفقه على مذاهب الاربعه ميں ہے:

"اگر کوئی آدمی ایک ہز ار روپے مہر پر کسی عورت سے نکاح کرے اور عادت یہ ہو کہ اتنام ہر ایک بڑے جہیز کے مقابلے میں ہو تاہو مگر وہ عورت ایسانہ کرے (جہیز نہ لائے) تو خاوند کو اس بات کاحق نہیں کہ اس سے جہیز لانے کا مطالبہ کرے۔ اگر بیوی جہیز بھی لائے تو اسکی مالک بیوی ہی ہوگی خاوند کا اس میں کوئی حق نہیں ہے۔ آدمی پر واجب ہے کہ وہ عورت کے لیے ایسی رہائش کی جگہ تیار کرے جو ضروریات زندگی پر مشتمل ہو۔" (۳)

فتاویٰ عالمگیری میں ہے:-

ا. نبائی، احمد بن شعیب، (۱۹۹۱ء)، سنن نبائی، دارالکتب العلمية، بيروت، لبنان ـ رقم الحديث: ۳۳۸۲ـ

۲. این حزم، علی بن احمه، (س\_ن)، المحلی، دار لا فاق الجدیده، پیروت، لبنان\_ص۴۰۴

۳. الجزیری ،عبدالرحمٰن،(۲۰۰۱ء)، ترجمہ: منظور احسن عباسی، کتاب الفقه علی مذہب الاربعہ، علمااکیڈمی، شعبہ مطبوعات محکمہ او قاف پنجاب۔۳/ ۲۱۷

" صحیح پیہے کہ خاوند بیوی کے باپ سے کسی شے کا مطالبہ نہ کرے کیونکہ مال نکاح میں مقصود نہیں۔" (۱)

جہیز کی تباہ کاریاں

جب معاشرے میں کوئی رسم پائی جاتی ہے تو اسکی یہ وجہ ہوتی ہے کہ اسکا کوئی فائدہ ہو تاہے لیکن اگر وہی رسم تباہ کاری کا باعث ہو جائے تو اسکا فائدہ بھی ناپید ہو جاتا ہے۔ ایسی ہی رسوم میں سے ایک رسم جہیز ہے۔ جہیز دینا جو کہ ایک مباح عمل ہے معاشرے میں ضروری سمجھا جانے لگاہے۔ اور ایک فلیج رسم کی شکل اختیار کر گیا ہے۔ جہیز مانگئے والوں اور دینے والوں کی بدولت اس رسم نے معاشرے میں اپنی جڑیں مضبوط کر لی ہیں اور اس نے ایک پریشان کن معاشر تی مسئلہ اور اقتصادی برائی کی صورت اختیار کر لی ہے۔

جہز کی تباہ کاریوں میں سے چند درج ذیل ہیں:

ممودونماکش اور بے پناہ پیبہ خرج کرتے ہیں اور اے بناہ پیبہ خرج کرتے ہیں اور بے پناہ پیبہ خرج کرتے ہیں اور اس رسم کو شہرت و ناموری، دولت کی ریاکاری اور پابندی رسم کی نیت سے کیا جاتا ہے یہی وجہ ہے کہ بڑی دھوم دھام اور تکلف سے اسکی نمائش کی جاتی ہے حالا تکہ اسلام نے نمودونمائش سے منع کیا ہے اور اس وجہ سے غریب مائیں اور بیٹیاں احساس کمتری کا شکار ہوتی ہیں۔

اسی نمائش کے جذبے سے لو گوں میں تفاخر پیدا ہو تاہے۔والدین فخر سے بتاتے ہیں کہ ہم نے اپنی بیٹی کو فلاں فلاں چیز دی۔اللہ تعالیٰ نے اس چیز سے منع کیاہے۔

﴿ وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ رِئَاءَ النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَن يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءَ قَرِينًا﴾ (٢)

"اور جولوگ اپنے مال لو گوں کے دکھاوے کے لئے خرچ کرتے ہیں اور نہ اللہ پر ایمان رکھتے ہیں اور نہ یوم آخرت پر ، اور شیطان جس کا بھی ساتھی ہو گیا تووہ بر اساتھی ہے۔"

امراف و تبذیر بھی ہے۔ لوگ دیکھادیکھی اسراف پر انکوں میں سے ایک برائی اسراف و تبذیر بھی ہے۔ لوگ دیکھادیکھی اسراف پر مجبور ہو جاتے ہیں۔مثلاً بھاری کپڑے، زیورات، اور ضرورت سے زائد اشیاء و غیرہ۔ حالا نکہ اللہ تعالیٰ نے اسراف سے منع کیا فرمایاہے۔

ا. مواهب الرحلن، (س-ن)، ترجمه: مولاناسیدامیر علی، فقاوی عالمگیری، مکتبه رحمانیه، اردوبازار، لاهور ۲ ۲۲۳/ ـ

۲ النساء، ۱۰،۳۸

﴿إِنَّ الْمُبَذِّرِينَ كَانُواْ إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا﴾ (١)

"بینک فضول خرچی کرنے والے شیطان کے بھائی ہیں، اور شیطان اپنے رب کابڑاہی ناشکر اہے۔"

اور اعتدال کا حکم دیاہے۔رسول الله مَثَلَظَيْمٌ نے فرمایا۔

خير الأمور أوسطها.

"كامول كى اچھائى ان كااعتدال ہے۔"

تکاثر: تکاثر کا مطلب ہے راتوں رات امیر ہونا۔اس ہوس نے آجکل جہیز پر اپنا اثر قائم کیا ہواہے۔ آجکل لڑے والے امیر ہونے کی غرض سے الیی لڑکی کو دلہن بنانا چاہتے ہیں جو بینک بیلنس، گاڑی، اور جہیز ساتھ لائے۔اس سے اخلاقی برائی عام ہور ہی ہے۔ قرآن پاک میں ارشاد ہے۔

﴿ أَهْاكُمُ التَّكَاثُرُ ٥ حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ (٢)

«تتہمیں کثرتِ مال کی ہوس اور فخر نے (آخرت سے )غافل کر دیا . یہاں تک کہ تم قبروں میں جا پہنچ۔"

ناجائز فرائع کا استعال: جہیز کے حصول کے لیے انسان مال مال کی رف لگا تا ہوا مال حاصل کرنے کے جائز و ناجائز حربے استعال کر ڈالتا ہے اور دھوکا، خیانت، رشوت جیسے بڑے امور کا ار تکاب کر بیٹھتا ہے، اگر کوئی زیادہ ہی باضمیر ہو مگر اپنی حلال کمائی سے اپنی بیٹی کو جہیز نہ دے سکتا ہو تو قرض جیسے جال میں تو ضرور کہیں بھن ہی جاتا ہے۔

شادی میں تاخیر: جہیز شادی کی راہ میں بہت بڑی رکاوٹ ہے جس کی وجہ سے شادی میں تاخیر کی جاتی ہے اور معاشرہ میں ہے راہ روی بڑھتی ہے۔

وراثت کے حق سے محرومی: اکثر لوگ بیٹی کو جہیز دے کر وراثت کے حق سے دستبر دار ہو جاتے ہیں جو کہ سراسر غلط ہے۔ جہیز ایک ہدیہ ہے جبکہ وراثت ایک حق ہے جو اللہ نے ہر مسلمان کی بیٹی کو عطا کیا ہے۔مباح کام کے بدلے فرض کو ترک کرنا بہت بڑا گناہ ہے۔

احساس كمترى: مروجہ جہيزى وجہ سے غربت وافلاس ميں ڈوبے انسان احساس كمترى كا شكار ہوتے ہيں كيونكه وہ اپنى بيٹيوں كو اتنا كچھ دے نہيں پاتے اور اسى وجہ سے غريب لوگوں كى بيٹيوں كاكوئى رشتہ لينے كو تيار نہيں ہو تاكہ يہ

ا. بنی اسرائیل،۲۷:۱۷

٢. التكاثر، ١٠٢:١٠١

غریب لڑی کوئی جہیز لے کر نہیں آئے گی اس لیے غریب کی بیٹیاں گھر بیٹھ کر اپنے سروں کے بال سفید کر لیتی ہیں۔اس ہندوانہ رسم نے شادی جیسے مقد س بند ھن کو ہوس کی جھینٹ چڑھادیا ہے۔ شادی ایک بند ھن کم مگر بزنس زیادہ بن کر رہ گئ ہے کیونکہ آج اکثر لوگ صرف نیک سیرت پڑھی لکھی بہو کی خواہش نہیں کرتے بلکہ ایسی بہو کی خواہش کرتے ہیں جو ساتھ فیمتی گاڑی، فیمتی زیور اور سامان آرائش لائے۔

> غریب والدین پر بوجھ: جہز غریب والدین پر بوجھ ہے۔ بغض و حسد: جہز لو گوں میں بغض و حسد کا باعث بنتا ہے۔ گھر بلو تناز عات: جہز بھی گھر بلو تناز عات کا باعث بنتا ہے۔

شوہروں کو حریص بنانا : جہنر کی لعنت نے شوہروں کو حریص بنادیا ہے۔

ولہن کی قدر میں کی: جہیز نے دلہن کی قدر کو کم کر دیا ہے۔ ہمارے معاشرے میں اکثر والدین یہ سمجھتے ہیں کہ اگر ہم اپنی بیٹی کو زیادہ جہیز دیتے ہیں تو اسے سسر ال میں بہت قدر ملے گی اور عزت بڑھے گی جبکہ حقیقت اس کے بر عکس ہے اس طرح عزت کی بجائے لالچ اور بڑھتا ہے۔ مر د، عورت کی خوبیوں کی بجائے جہیز پر نظر رکھتا ہے اور مزید مطالبے کرنا شروع کر دیتا ہے ایسے میں عورت بطور انسان کوئی حیثیت نہیں رکھتی بلکہ وہ ایک جہیز بن جاتی ہے۔ اسکے کردار اور خوب سیرت اچھائیوں کوکوئی نہیں سراہتا بلکہ اسکے جہیز کی مقد ار کو سراہا جاتا ہے۔

**والدین پربیٹی بوجھ:** جہزنے والدین پربیٹی کو بوجھ بنا دیاہے۔

خود کشی کا باعث: جہیز کی فرمائش اور طعنہ زنی سے تنگ آگر بعض لڑ کیاں خود کشی بھی کر لیتی ہیں۔

# رسم جہیز کے خاتمہ کے لیے تجاویز

ہم میں سے ہر شخص انفرادی طور پر عہد کرلے کہ آئندہ ہم نہ تو جہیز لیں گے، نہ دیں گے۔اور نہ ہی الیی شادیوں میں شرکت کریں گے جن میں جہیز کالین دین ہو، خواہ وہ ہمارے کتنے ہی عزیز کیوں نہ ہوں۔

کے خاص طور پر دلہا اور اسکے گھر والے جہیز نہ مانگیں اور اسکے خلاف اصلاحی جہاد کا اعلان کریں اور لڑکی کے والد کو سمجھادیں کہ بید ایک ہندوانہ رسم ہے ، اسلام میں اسکا ثبوت نہیں ، اگر چپہ ناجائز بھی نہیں آپ کر سکتے ہیں لیکن اگر آپ نہ کریں تو اس میں ہماری خوشی ہے ۔ اسکے علاوہ دلہا جرات وہمت سے کام لے کر اپنی والدہ اور بہنوں کو سمجھا دے کہ آنے والی بہو کو طعنہ نہ دیں۔

ہم غریب لڑکیوں کی شادیوں پر '' مانگ تانگ'' کر جہیز مہیا کرنے کو نیکی تصور کرتے ہیں حالانکہ نیکی سے ہوگی کہ ہم لو گوں کی سوچ بدلیں خصوصاً لڑکیوں کو بیہ باور کروائیں کہ جہیز لینا اور دینا دونوں اس معاشرے میں حرام کی حد کو پہنچ کی ہے ہیں اس لیے آپ حرام سے بچیں۔

ہ ضروت اس امر کی ہے کہ شہر شہر، قربیہ قربیہ اور محلہ محلہ الیمی تنظیمیں قائم کی جائیں جو جہیز کے خلاف عوام میں نفرت پیداکریں اور رفتہ رفتہ ایساماحول پیدا ہو جائے کہ لوگ جہیز کا نام لیتے ہوئے شر مائیں اور جہیز کو ایک عیب سمجھا جانے لگے۔

ﷺ علمائے کرام مساجد میں اپنے خطبات اور اجتماعی جلسوں میں جہیز کے خلاف علمی و عملی مثالیں پیش کرکے انہیں بغیر جہیز کی شادیوں پر ابھاریں۔

اساتذہ کرام سکول، کالج، یونیور سٹی ، دینی مدارس میں بندر تج جہیز کوایک ہندوانہ رسم اور ایک لعنت ثابت کرنے کے لیے دلائل دیں اور طالب علموں کو جہیز کے بغیر شادیوں کے لیے تیار کریں۔

⇔ حکومت کو چاہیے کہ وہ جہیز پر پابندی لگا دیں۔اور اس قانون کو توڑنے والے کے لئے سزامقرر کرے اور اس پر عمل بھی کیا جائے۔

⇔ ٹی وی ،ریڈیو ،اخبارات رسائل ،انٹرنیٹ پر جہیز کے خلاف شہ سر خیوں میں مختلف پیغامات و قباً فو قباً خصوصاً مذہبی مواقع مثلاً جمعہ وغیر ہ کے دن اس طرح کے پیغامات کو نمایاں طور پر نشر اور شائع کریں:

#### خلاصه بحث

جہزے سلسلے میں قرآن وسنت سے نہ کوئی صرح تھم اور نہ ہی ممانعت ملتی ہے اس لیے والدین کی طرف سے رخصتی کے وقت اپنی لڑکی کو مناسب جہز جس میں نہ اسراف ہو، نہ قرض لیا گیا ہو اور نہ ہی نمو دو نمائش ہو دینا مباح معلوم ہو تاہے لیکن فرمائشی جہز رشوت کے زمرے میں ہے اور وہ حرام ہے۔

دین اسلام میانه روی کا دین ہے اور ہر کام کو نقطہ اعتدال پر سر انجام دینے کی ترغیب دیتا ہے۔ حبیبا کی اللہ رب العزت نے اپنی لاریب کتاب میں ارشاد فرمایا ہے۔

﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا﴾

ا. الفرقان،۲۵:۲۶

"اور (یہ) وہ لوگ ہیں کہ جب خرج کرتے ہیں تو نہ بے جا اڑاتے ہیں اور نہ ننگی کرتے ہیں اور ان کا خرچ کرنا (زیاد تی اور کمی کی)ان دوحدوں کے در میان اعتدال پر ( مبنی) ہو تاہے۔"

اس لیے مصلحت کا تقاضا مہ ہے کہ اس کو یا تو نہایت سادگی سے میانہ روی کے ساتھ ادا کیا جائے یا سرے سے ختم ہی کر دیا جائے کیونکہ اس کے مفاسد اس کے مصالح سے زیادہ ہیں۔

# المصادر والمراجع

- ا. القرآن الكريم
- ۲. بخاری، محدین اساعیل، (۷۰۴ه ۵)، الصحح، دار این کثیر، الیمامه، بیروت
- ۳. الجزيري،عبدالرحمٰن،(۲۰۰۲ء)،ترجمه: منظوراحسن عباسي، كتاب الفقه على مذهب الاربعه، علما كيثر مي، شعبه مطبوعات محكمه او قاف پنجاب
  - - ۵. رازی، محمد بن عمر، (س-ن) التفییر الکبیر، دارا لکتب العلمیة، لبنان
  - ٢. راغب اصفهاني، (٣٣٨ه )، مفر دات القر آن، مترجم: شيخ مثم الحق، اقبال ٹاؤن لامور
    - ابوز هره، محمد، محى الدين، (١٩٨٥ء)، الاحوال الشخصيه، السعادة القاهره، مصر
    - ٨. ابن سعد، محمد، ابوعبد الله، (١٩٧٨ء)، الطبقات الكبرى، بيروت للطباعة والنشر
  - 9. شهزاد، اقبال شام، (۱۹۹۷ء)، اسلام میں عورت کی استثنائی حیثیت اور اسکی وجوہ، شریعہ اکیڈ می بین الا قوامی اسلامی یونیورسٹی، اسلام آباد
    - الى، محد بن محد، (س-ن)، احياء علوم، دارالمعرفة، بيروت، لبنان
    - اا. قاسم محمود،سیر،اسلامی انسائیکلوییڈیا،الفضل تاجران کتب،ار دوبازار،لاہور۔
    - ۱۲. ابن ماجه، محمد بن يزيد، (۴۲۰ه ه)، السنن، دارالسلام للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية، السعو دبيه
      - سار. ابن ماجه ، ابوعبد الله محمر بن يزيد ، (س-ن) ، السنن ، دار الفكر ، بيروت ، لبنان
      - ۱۴. موسیٰ خان، (۴۰۰۲ء)، اسلام میں عورت کی حثیت نسواں، دعایبلی کیشنز، لاہور
    - مواهب الرحمٰن ، (س-ن) ، ترجمه: مولاناسید امیر علی ، فناویٰ عالمگیری ، مکتبد رحمانیه ، ار دوبازار ، لا هور
      - ١٦. مرغنياني، بربان الدين، (س-ن)، بدايه، دارالمعرفة، بيروت، لبنان
      - النائی، احمد بن شعیب، (۱۹۹۱ء)، سنن نسائی، دارالکتب العلمیة، بیروت، لبنان
      - ١٨. ابونعيم، احمر بن عبد الله، (س-ن)، حلية الاولياء وطبقات الاصفياء، دارالكتاب، لبنان
      - 9۱. ندوی، معین الدین، (س-ن)، سیر الصحابه رضی الله عنهم، اداره اسلامیات، لا هور، پاکستان

# فہم نص دور حاضر کے جیلنجز کے تناظر میں

که ڈاکٹر شفاقت علی الازہری کہ کہ ابوالحسن احمد

#### **ABSTRACT**

The human intellect and reason always had been much important as the secondary source for the comprehension of the Quranic text. It became a major issue in early Muslim history that either the revealed text is superior or intellect as the source of knowledge. Muslim Philosophers take intrest to take first hand knowledge of the Greece Philosophy. Mean while, Scholastic Philosophers created ideas to defend Islam. By using the reason they presented high standard research and shown impactable results. Moderanity, Reformation, Western Civilization and its ideas and systems are major issues for Muslims. Now a days we can solve our problems and stand on victory stand as the Quranic text has prooved that there is no conflict between the Divine revelation and the reason, and in the result of it Islam is spreading all over the world specially in the west although the Muslims are backward.

Keywords: Civilization, Divine, Revelation, Moderanity, Philosophers

فہم نص اور اس پر کماحقہ عمل پیرا ہوناوہ طرز عمل ہے جس سے تاریخ انسانی میں قوموں کو بلندی وعروج حاصل ہوا اور وہ ہمیشہ ترتی کی راہوں پر گامزن رہیں۔جب اللہ تعالیٰ اپنی منتخب ہستیوں کو پیغام رسالت، منصب خلافت اور الوہی نصوص سے سر فراز فرماتا ہے تو انہیں طاغوتی قوتوں کا مقابلہ کرنے کیلئے تہی دست چھوڑنے کی بجائے بالمقابل تحدیات و چلد نجز کا رد کرنے اور ان کے حل کیلئے حسب حال اپنی نشانیاں ، مجزات عطا فرماتا ہے تا کہ احقاق حق اور ابطال باطل ہو جائے۔ نبی اگرم مُنگانی مین کی بعثت کے وقت اللہ تعالیٰ نے آپ مُنگانی کی موسب سے بڑی برہان اور اپنے الوہی کلام سے قرآنی نص عطاء فرمائی جو انسانی عقل و بصیرت کے عروج کا سبب بنی۔ اس الوہی نص کے درست فہم نے خلیفہ اللی نبی آخر الزمان مُنگانی کی قیادت میں کامیابی و کامر انی کے حجنڈے گاڑے۔ دور حاضر میں حال یہ ہے کہ اس کی مدد

اسٹنٹ پروفیسر،منہاج یونیورسٹی لاہور کھ کھ کی۔ایج۔ڈی اسکالر سے ستاروں پہ کمندیں ڈالنے والا انسان اب خاتیے کی سوچ میں ڈوب رہاہے۔ جس کا بنیادی سبب نصوص قر آن و حدیث کا ترک کر دیناہے۔سابقہ اقوام کے زوال وانحطاط کا بھی یہی سبب تھا۔ علامہ اقبال نے یوں اشارہ کیا تھا:

> وہ معزز تھے زمانے میں مسلماں ہو کر تم خوار ہوئے تارک قر آں ہو کر (۱)

الغرض دور حاضر میں زوال و انحطاط اور پستی کا اصلی اور بنیادی سبب تارک قر آن ہونا ہے۔ قابل ذکر بات بیہ ہے کہ تا قیامت ہر دور کے انسان کی عقل کو عاجز کر کے درست رہنمائی کرنے کیلئے قر آن کریم روشن و منور مشعل راہ ہے۔

دین اسلام کے احکام و شریعت الیی حتمی ویقینی اورالوہی نصوص پر مبنی ہیں جن کو کسی زمانہ اور مکان میں بھلایا نہیں جا سکتا۔اس میں ہر نئی پیدا ہونے والی مشکلات کا حل اور تابناک اصول موجود ہیں۔ یہ بات مسلم ہے کہ نصوص شریعہ اسلامیہ یعنی قرآن و حدیث کا فہم جتنا گہرا اور عمیق ہوگا اتنا ہی زمانہ کے چیلنجز کا مقابلہ آسان ہوگا اور اسلامی نسلوں کی حفاظت ممکن ہوگا۔

جتنا نصوص فہمی کاعمل کمزور ہو گا اتنازیادہ اضطراب و تذبذب جنم لے گا۔ بلاشبہ فہم نص دور حاضر کے چیلنجز کا مقابلہ کرنے اور اپنی نسلوں کو اضطراب و تذبذب سے محفوظ رکھنے کے لیے کلیدی حیثیت کا مالک ہے۔

اگر ہم نص کے معنی و مفہوم کی تحدید و تعین پر غور کریں تو ہمیں علم ہو تا ہے کہ لفظ نص لغوی طور پر کسی چیز کو بلند کرنے کے معنی دیتا ہے جیسا کہ اہل لغت نے یوں بیان کیا ہے۔'' نَصَّ الشیء رفعہ وبابہ رَدَّ''' نَصَّ کا معنی رفع یعنی بلند کیا اور اس کا باب''رد'' ہے،اس طرح جب کہا جائے۔

''نَصَّ الحديث إلى فُلانٍ أي رفعه إليه''<sup>(۲)</sup>

لینی اس نے حدیث کواس تک پہنچایا۔

نص کا دوسر المعنی کسی چیز کامنتہا ہے جیسے ''نَصَّ کل شیء منتھاہ''(')

ا. محمد اقبال، علامه، (۱۴۱۰ه)، کلیات اقبال، لا هور، استقلال پریس۔ص:۲۳۳

<sup>.</sup> الرازي، محمد بن أبي بكر عبد القادري، (۳۰۰۳م)، مختار الصحاح، دار الحديث، القاهر ة\_ص:۳۵۵

س. نفس المرجع

ہر چیز کی نص سے مراداس کی انتہاہے۔

"النصّ صيغة الكلام الأصلية التي وردت من المؤلف"(١)

نص وہ کلام ہے جومؤلف سے وار د ہو۔

ذیل میں دور حاضر کے چند اہم چیلنجز جیسے جدیدیت،اصطلاح معاشرہ، تہذیبی بالا دستی،سائنس پریقین وغیرہ کی روشنی میں فہم نص پر گفتگو پیش کرتے ہیں۔

یہ جدید دور کے فکری مسائل نے اہل اسلام کیلئے مشکلات اس لیے بھی دوچند کی ہیں کیونکہ امت مسلمہ زوال کا شکار ہے۔ اور فکری جمود صدیوں سے برپا ہے۔نو آبادیاتی نظام کے اثرات آزادی کے بعد بھی مسلم ممالک میں پائے جاتے ہیں۔

### ا۔ جدیدیت اور اصلاح پیندی

جدیدیت کی تحریک نے نصوص سے اعتاد کو ختم کرنے اور عقل سے تشریح و تعبیر کرنے کورواج دیا۔اسلامی فلسفہ کے زوال کے بعد یورپ نے انگرائی لی جس کے ہاں قبل جدیدیت، جدیدیت اور مابعد جدیدیت کی ارتقائی تقسیم سلیم کی جاتی ہے جو کہ انسانی عقل و فراست کی اختراعات ہیں۔مارٹن لو تھرکی چلائی ہوئی اصلاح مذہب کی تحریک کے منطقی انجام کو جدیدیت کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ تب کیتھولک کلیساکلی اقتدار کا مطالبہ کرتا تھا۔ اس کے رسم عشا کے ربانی کی چند بدعنوانیاں سامنے آئیں تو مارٹن لو تھرنے کا ۱۸۱ء میں بچپانوے نکات سے کلیسا کے خلاف بغاوت کی بنیاد رکھی۔ (۲)

سپائوزا (۱۹۳۲ ـ ۱۹۳۷ء) خدا پرست مفکر تھا۔ اس لیے مغربی فلسفی اسے فلسفی کے طور پر قبول نہیں کرتے۔ اس کی تحقیق تھی کہ بائبل کے قدیم وجدید عہد ناموں میں بہت ردوبدل اور تحریف کی گئی ہے۔ اس نے عقل سے تشر ت کرنے پر زور دیتے ہوئے کلیسائی ادارہ جاتی تشر تک کو مستر دکر دیا۔ جبکہ والنٹیسئر کی الحاد کے خلاف تحریروں نے لادینی افکار میں ارتعاش پیدا کیا جس سے بورا پلٹر اخد ایبزاری کی طرف نہ جھکا۔

ا. نفس المرجع

٢ بجمع اللغة العربية مصر، (٢٠٠٢) المعجم الوجيز، مكتبة الشروق الدولية القاهرة، مصر، ص: ٦٦٣

س. ایڈون برٹ،اے،(۲۰۰۹ء). فلیفہ مذہب،لاہور، مجلس ترقی ادب،ص:۱۴۱

در حقیقت مغرب اپنی فکر و تہذیب کو غالب کرنے کی جنجو میں مسلمان کی دین سے بر گشتگی کا خواستگار ہے۔ اور اسی راہ پہ چلتے دیکھنا چاہتا ہے جس پہ مسیحی مغرب منزل گم کر چکا ہے۔ مسیحیت تو الہامی کتب اور کلیسا میں بوجاپاٹ تک محد ود رہ گیا ہے۔ کیونکہ وہاں اب حقائق تک پہنچنے کاذمہ دین پہ نہیں ڈالا جاتا، ڈاکٹر جاوید اکبر انصاری عصریات میں اپنے علمی تجربے سے آگاہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

"اٹھارویں صدی میں جس فکر نے عیسائیت کو شکست دی اس کی دو شاخیں تحریک تویر اور تحریک رومانیت تھیں۔ یہ دونوں تحریکیں بنیادی طور پر وحی کا انکار کرتی ہیں۔ جس سے مرادیہ ہے کہ عقل استقرائی اور عقل استقرابی کو استعمال کر کے حقیقت تک رسائی ہو سکتی ہے۔ عقل، وحی اور علم لدنی کے بغیران سوالات کا جواب دے سکتی ہے کہ انسان کیا ہے؟انسان کی حقیقت میں حیثیت کیا ہے؟ تحریک تنویر ادیان کے برعکس اس بات کی داعی ہے کہ ان سوالات کا شافی و کا فی جواب عقل انسانی کے ذریعے مل سکتا ہے اس لیے کسی ماورائی ذریعہ علم کی ضرورت نہیں ہے۔ جس طریقہ سے عقل کو استعمال کرتے ہوئے ریاضی اور منطق کے مسائل حل کیے جاسکتے میں اس مسائل بھی حل کیے جاسکتے ہیں۔ "()

امت مسلمہ کی موجودہ انحطاطی صور تحال کی کایا پلٹنے کیلئے معجزہ ہی کام آسکتا ہے۔ اور ایبامعجزہ خاتم النبیین مَانَّا اللّٰیّٰ وحی کی متلو اور غیر متلو دونوں صور توں میں امت کیلئے دے گئے ہیں۔ اس لیے خاص طور پر نص قرآنی کے بامعنی مطالع پر خصوصی توجہ دی جائے۔ یکسال تعلیمی نظام میں آئینی ضرورت کے طور پر اسلامیات کا ایک ایسا مر بوط اور جامع نصاب لایا جائے کہ گر یجویٹ قرآن پاک کا مکمل ترجمہ جانتے ہوں۔ نیز مقابلے کے امتحان میں اردواور انگریزی کے ساتھ عربی کا ہرابر نمبروں والا لازمی پرچہ رکھا جائے جس سے بیوروکریسی کو کارکردگی کی ترجیحات کی ایسی گھٹی ملے جو انتظامی معاملات میں ان کو ہمیشہ ازبر رہے۔

ا. انصاري، جاويدا كبر، ڈاكٹر، (۲۰۰۰ء). مغربی تهذيب، لا بور، شيخ زائد اسلامک سنٹر، جامعہ پنجاب ، ص ۴۹

### ۲\_مغربی تهذیب کی بالادستی

عالمگیر ہمہ گیری اور آفاقی تہذیب ہونے کی دعویدار مغربی تہذیب ، جو اسلام کو اپنا دشمن سمجھتی ہے۔ اور اس کے مٹانے کے درپے ہے ، کی بنیاد انسان پرستی ، سیکولرزم ، مادہ پرستی ، تجربیت اور اس کے ضمن میں ایجابیت ، نتائیجیت اور افادیت پسندی کے نظریات ہیں۔ (۱)

ان نظاموں کو اگر مذہب جدید کہا جائے تو مناسب ہو گا۔ جب سائنسد انوں میں سے ڈارون نے نظریہ ارتقاء پیش کیا تو اس پر مغرب میں ایمان لایا گیا اور غور نہ کیا گیا کہ زندگی کی شکلوں میں یہ تنوع اور تفاضل ، جو ایک بے نظیر ترتیب حکیم کے منصوبے کا نتیجہ ہے بتدر تج وجو د میں لاتا چلا گیا۔اور جن انواع کی ضرورت نہ رہی انہیں مٹاتا بھی رہا ہے۔ (۱)

جب ہم عصر حاضر میں امت مسلمہ کیلئے مسائل کھڑی کرنے والے جدید افکار کا پس منظر دیکھتے ہیں تو جانتے ہیں کہ ڈانٹے (۱۲۲۵ء تا ۱۳۲۱ء) کے بقول "روحانی اور مذہبی معاملات کا سیاسی اور دنیوی معاملات سے کوئی تعلق نہیں ۔"(\*) اب مغربی تہذیب کے غلبے سے متاثر متجددین کا طبقہ نت نئے مسائل کھڑے کر رہا ہے۔ وہ جدیدیت کے خواہ خوال ہیں جس کے مغرب پر بہت خطرناک نتائج مرتب ہوئے ہیں۔ حسن عسکری کہتے ہیں:

"نشاة ثانيه كااصلی مطلب ہے، وحی پر مبنی اور نقلی علوم كوبے اعتبار سمجھنا، اور عقلیت اور انسان پر ستی اختیار كرنا۔
اسی لیے اس تحریک كا دوسر انام انسان پر ستی ہے۔ پندر ہویں صدی میں جدیدیت کے خدوخال نمایاں ہوناشر وع موئے۔ جس کی خصوصیات میں یونانی علوم کی دینی علوم پر ترجیح، انسان پر ستی، خدا پر ایمان كور سمی چیز سمجھنا، و كھائی دینے والی دنیا كا بندوبست كرنا، خدا كی دو كتابیں انجیل اور فطرت قرار دینا، نفس پر ستی كو اصولی زندگی بنان، تخیر فطرت، قومیت كاجدید تصور، سیاحت، بارود اور چھاپہ خانہ سے مادی ترقی اور تشکیک شامل ہیں۔"(۱)

ا. امين، محمر، ڈاکٹر، (۱۱۰ • ۲ء). مسلم نشاۃ ثانيه، اساس اور لائحه عمل ،لا ہور، ادارہ تاليفات طلبه، ص: ۱۷۳

۲ مودوی، سیدابولاعلی، (۱۹۸۳ء). تفهیمات ، لا ہور، ص:۲۷۹

س. مختار ، شاہد ، ڈاکٹر ، (س ، ن) . عظیم سیاسی مفکرین عالم ، لاہور ، شاہد پبلشر ز ، ص:۱۵۸

۳ عسکری، حسن، (۱۹۹۷ء). جدیدیت، لا ہور، ادارہ فروغ اسلام، ص:۴۴

جنوری-جون 2021ء

# ٣ ـ جديد سائنس پر پخته يقين

علامہ شبلی نعمانی سائنس پہ پختہ یقین کو ایک جملے میں یوں بیان کرتے ہیں: "سائنس دانوں کوجو چیزیں معلوم نہیں کو تاہ بیں معنی لیتے ہیں کہ ان چیزوں کانہ ہو نامعلوم ہے۔"(')

مشہور سائنسدان آئز ک نیوٹن (۱۲۴ء تا ۱۲۷ء) نے نبوت اورو جی وغیرہ جیسے موضوعات کو اپنامر کز فکر بنار کھاتھا۔اور اپنا مذہبی نقطہ نظر بھی اپنی کتب میں پیش کیا ہے۔ (۱) اس نابغہ روز گار جیسے موجدین کی پے در پے ایجادات اور دریافات سے مغرب میں دینی عقائد پر کاری ضرب لگی۔ فکر نوکی آبیاری جدیدیت پندی کے بانی ڈیکارٹ (۱۲۵۰ء) کے جصے میں آئی تھی جس کے جملے "میں سوچتا ہوں ، اس لیے میں ہوں "کو احیائے علوم کا نقطہ آغاز شمجھ لیا جائے ، تو نامناسب نہ ہوگا۔ جسے برطانوی مفکر ڈیوڈ ہیوم نے مزید ترقی دی جو فکری طور پر تجریبت کا علمبر دار ہے۔ عقلیت کی نفی اور حواس خمسہ کے ذریعے حصول علم سے اس نے وحی و عقل کار دکر دیا۔ (۱) ایمانوئیل کانٹ (۱۲۲۷۔۱۰۰۸) کی نفی اور حواس خمسہ کے ذریعے حصول علم سے اس نے وحی و عقل کار دکر دیا۔ (۱) ایمانوئیل کانٹ (۱۲۲۵۔۱۰۰۸) نفی نسبت فلسفے اور سائنس کے رسوخ پاتے دور میں مغربی ماحول کے مطابق متوازن رائے دی کہ مابعد ضرور رہے گی۔ بطور سائنس نہ سہی مگر انسانی ذہن میں فطری رجحان کے طور پر الطبیعیات ہمیشہ سے موجو دہے اور ہمیشہ موجو در ہے گی۔ بطور سائنس نہ سہی مگر انسانی ذہن میں فطری رجحان کے طور پر

دور غلامی میں فلنفے اور سائنس کی افادیت جب مسلمانوں کومادیت سے قریب اور دین سے دور لے جانے گی تو امت مسلمہ کا درد دل رکھنے والوں میں فلنفی کے طور پہ علامہ اقبال نے جمود شکن اجتہاد کی طرف رہنمائی دی۔ انہوں نے جدید دور میں فلنفے اور سائنس کی بالادستی میں دین کے بلند کر دار کو تھامنے کیلئے نص کی طرف رجوع کی فکر عام کی۔علامہ اقبال فرماتے ہیں:

ا. نيوشن، آئزك، (۱۹۹۸ء). رياضيات، مترجم: خالد مسعود، اسلام آباد، مقتدره قومي زبان پاکتان، ص: ۲

<sup>۔</sup> ۲. اقبال آفاقی، ڈاکٹر (۲۰۱۳ء). مابعد جدیدیت فلفہ و تاریخ کے تناظر میں، فیصل آباد، مثال پبلشر ز، ص:۲۰۱،۵۰۱ ۳ برد میں بند کیا در میں ہے۔ عقل محضریت جیدی فیصل مسلم کے سیلم کے سیلم کے میں میں میں میں میں میں میں میں میں

س. کانٹ، ایمانو ئیل (۵۰ • ۲ ء ) تقید عقل محض ، متر جم: ڈاکٹر سید عابد حسین ، کرا چی ، سٹی بک سنٹر، ص: ۴۱

<sup>&</sup>quot;. شبلی نعمانی ، علامه (۱۹۷۹ء). علم الکلام اور کلام ، کراچی ، نفیس اکیڈ می، ص:۱۶۳

" مذہب کے عزائم فلسفے کے عزائم سے بلند ہوتے ہیں۔ فلسفہ اشیاء کے بارے میں عقلی نقطہ نظر ہے اور وہ اس تصور سے آگے نہیں بڑھتا جو تجربے کی کثرت کو ایک تنظیم میں لاسکے۔وہ گویا حقیقت کو قدرے فاصلے پر دیکھتا ہے، مذہب حقیقت سے زیادہ گہرے تعلق کامتلا شی ہے۔"()

اسلام کی حقانیت اور نصوص قر آنیہ کے فہم سے جدید فکری چیلنجز کے حل نکالنے اور عقل وحس کی رہنمائی دینے کیلئے ڈاکٹر رفیع الدین تحقیقات اسلامی کارخ متعین کرتے ہوئے ککھتے ہیں:

"جب اسلام کی سائنسی توجیہ جو بیک وقت انسان اور کا نئات کی سائنسی توجیہ بھی ہوگی فی الواقع وجود میں آجائے گی تووہی ہمارے لیے انسانی اور اجتماعی علوم کی تشکیل جدید کی صحیح اساس بھی ہوگی۔وہ ہمیں اس قابل بنائے گی کہ ہم مغربی حکماء کی ان کو ششوں میں کہ نام نہاد انسانی اور اجتماعی علوم کو بچ مجے کے علوم بنایا جائے،ان کی رہنمائی کر سکیں۔"(')

### ہم۔انسان دوستی کے نظریات

ماہر بشریات تھامس ہابز (۱۵۸۸ء تا ۱۹۷۹ء) نے جو راستہ اختیار کیاوہ تمام ترمادیت پرستی پر مبنی تھا۔ (۲)عقل کو فضیلت دینے کی اس فکر سے اس نے شہریت کے بنیادی اصول پیش کیے ۔ ریاستوں کی تشکیل ، قومیتوں کی بنیاد اور انفرادی واجتاعی طور پر طرز زیست میں رہنمائی اس کا عظیم کارنامہ ہے ۔ جسے جان لاک (۱۲۳۲ء۔ ۱۷۴۲ء) نے وسعت دی ، جس کا مشہور قول ہے:

"انسان آزاد پیداہواہے اور اپنے ساتھ تمام فطری حقوق لے کر دنیامیں آیاہے"۔

اس سے حقوق انسانی اور آزادی کی فضاء بن گئی۔ ۸۹ء کے انقلاب فرانس،ریاستہائے امتحدہ امریکہ کے دستور میں اس کے فلیفے کازبر دست اثر دکھائی دیتا ہے۔ ('')

ا. محمد اقبال ،علامه، (۲۰۰۲ء). تجدید فکریات اسلام، مترجم: ڈاکٹروحید عشرت، لاہور، اقبال اکاد می، ص:۴۷

رفیع الدین، ڈاکٹر، اسلامی تحقیق کے اصول، مضمون مشمولہ ماہنامہ البربان، مدیر ڈاکٹر محمد امین ، لاہور، تحریک اصلاح تعلیم ٹرسٹ، ج:۲۱ شارہ:۱۲، ص:۳۵

۲۵: شاہد مختار ، ڈاکٹر ، (س،ن) عظیم سیاسی مفکرین عالم ، ص: ۲۵

جبین جبین جبیکوئس روسو ( ۱۷۱۲ء -۱۷۷۸ء) کی اصول شہریت، حقوق انسانی، عمرانی معاہدے کی تحقیقات بھی انقلاب فرانس کا پیش خیمہ ثابت ہوئیں۔ اسے روشن خیالی و آزاد خیالی کا علمبر دار تسلیم کیا جاتا ہے۔اس کا مشہور مقولہ بیر :

«میں محسوس کر تاہوں،اس لیے میں ہوں۔"

چارلس ہیگل عقلیت پیندی اور انسان دوستی کے رجحانات لیے جدید فکریات کا باوآدم کہلاتا ہے۔ اس کے نزدیک عقل وہ نطق اول (Logos) ہے جس سے دنیا کا خروج ہوا ہے۔ (۱)

مجذوب فلسفی نطشے (۱۸۴۴ء۔۱۹۰۰ء) نے عقلیت پیندی پر تنقید کی ۔عقلیت کی جنگوں کا جواس نے خاکہ دکھایا تھاوہ اس کی وفات کے بعد جلد شروع ہو گیا۔ دو عظیم جنگوں نے عقلیت کا دھڑن تختہ کر دیا اور جدیدیت کا سورج غروب ہو گیا۔ جو اپنے ساتھ استحصالی نو آبا دیاتی نظام لیتا گیا۔ نطشے فعال مذہب کو بہتر اور مثبت سمجھتا تھا۔ اس کے خیال میں مسیحیت اور بدھ مذہب دونوں منفیت پیند مذاہب ہیں۔ (۱) علامہ اقبال کو اس سے فعال مذہب کو طور پر اسلام کی حقانیت یہ مکا کمے کی خواہش تھی۔

ممتاز مسلم فلسفی ڈاکٹر رفیع الدین ان حالت کو سامنے رکھتے ہوئے اسلامی فلسفے کی تشکیل پر زور دیتے ہیں اور اس میں رہنمائی کیلئے اسلامی اصول تحقیق کو مد نظر رکھنے کی طرف توجہ دلاتے ہیں۔ نص کی رہنماحیثیت اوراس کی عقل پر فیصلہ کن ترجح کو درست سمت قرار دیتے ہوئے ان کا کہناہے:

"قرآن تونازل ہی اس لیے ہواہے کہ لوگ جن باتوں میں اختلاف کرتے ہیں ان کا فیصلہ کرے۔ جب ہم ایک معمولی آدمی سے ایسی بات کی توقع کرتے ہیں جو علم اور عقل کے معیاروں پر درست بیٹھتی ہو تو کیا خداجو بات کر تا ہے اس سے یہ توقع نہیں کرسکتے؟ اگر خدا کی بات ان علمی اور عقلی معیاروں کے مطابق ہے جو انسان کے دل میں رکھے گئے ہیں تو پھر ان معیاروں کے مطابق خدا کی بات کھول کر بیان کرنااسلام کا فلفہ ہے جو اس زمانے کے باطل نظریات کا جو اب ہے اور ہمارے ایمان کا محافظ اور ہمارے ظن وشک کا علاج ہے۔"(\*)

اً. اقبال آ فاقی، ڈاکٹر (۱۳۰۰ء). مابعد جدیدیت فلفہ و تاریخ کے تناظر میں، ص: ۱۱۲

۲ . رسل، برٹرینڈ، (۱۰-۲۰). فلسفہ مغرب کی تاریخ، مترجم: محمد بشیر، اسلام آباد، پورب اکیڈ می، ص: ۸۲۹

<sup>&</sup>quot;. رفیع الدین، ڈاکٹر، اسلامی تحقیق کے اصول، ج:۲۱، شارہ:۱۲، ص

اندریں حالات ضرورت ہے کہ پاکتانی ہائر ایجو کیشن کمیشن کو صوبائی خود مختاری کے جھینٹ نہ چڑھایا جائے۔
اسی طرح دستور پاکتان کے مطابق اسلامی نظریاتی کو نسل کو فعال رکھا جائے۔ اس کے ممبر ان کو سیاسی، مسلکی یا جدید
یت پسندی کے ترازومیں تولنے کی بجائے انتخاب کیا بلند معیار قائم کیا جائے۔ اوراس کی تحقیقات کو قانونی شکل دی جائے۔
اسی طرح وفاقی شرعی عدالت کو سپریم کو رہ جیسا بااختیار ادارہ بنایا جائے۔ نیز مقتدرہ قومی زبان، اردوسائنس بورڈ اور
ادارہ ثقافت اسلامیہ جیسے اداروں کی تنظیم نوکر کے انہیں تھنگ ٹینگ کے معیار پر لایا جائے اور معاصر افکارو نظریات سے
ادارہ ثقافت اسلامیہ جلے طرح استعال کیا جائے۔

### ۵\_ سرمایه دارانه اور اشتر اکی نظام

سیاس و معاشرتی کیسوئی سے انسانی افکار کی عملی تشکیل سرمایہ دارانہ نظام ہے۔ جس کے ردعمل میں اشتراکی نظام وضع کیا گیا۔ جس نے ادیان عالم کو بھی ساتھ ہی لپیٹنا چاہا۔ اس کی عملی مثال بیسویں صدی عیسوی میں روس میں کیمونٹ پارٹی کے ہاتھوں عوامی انقلاب سے زارروس کی شکست سے سامنے آئی۔ مذکورہ انقلاب سے قبل وسط ایشیائی مسلم ریاستوں تا تاری اور داغستانی و چیچن علاقوں میں اسلام اور قرآن سے تعلق توڑنے کے لیے دہریت عام کی گئی اور مسلمانوں کوسا بُیریا کے تُجبتہ علاقے کی طرف د تھیل دیا گیا۔ یہ نظام جبر ستر سال بپارہا۔ افغانستان پر حملہ سے پہ چلا کہ روس نے اپنے نظام معیشت اور داخلی سلامتی کو داؤپر لگا دیا ہے۔ ۱۹۸۹ء میں گورباچون نے بالآخر سوویت یو نین توڑ دی جس سے سر د جنگ کا خاتمہ ہوا۔ جس کے نتیج میں امریکہ کے یک قطبی نظام میں نمر ودانہ نیو ورلڈ آرڈر سے بلی تھلے سے بہر سرمایہ زارانہ نظام کی دانشوارانہ مقبولیت نے سرمایہ دارانہ نظام کو منافقانہ مذہبی رنگ دیا تھا۔

سرمایہ دارانہ نظام میں محنت اور مز دور کیلئے بہت مشکلات تھیں۔ شکا گو کے مز دوروں کی قربانی رنگ لائی اور یورپ میں محنت کی قدر بڑھی۔ اشتر اکی نظام کی بنیاد مز دوروں جیسے پسے ہوئے طبقات کے حقوق کے حصول کیلئے رکھی گئ تھی۔ تب ہمارے ہاں اسلامی سلوشلزم کے نام سے روٹی کپڑااور مکان کے وعدے کیے جارہے تھے۔اور زمین کی ملکیت کے حقوق کے بارے میں نصوص فہمی کی طلب بڑھ رہی تھی۔ جس بارے میں ایک متعلم کے طور پر پیر کرم شاہ الازہر ی نے اپنی ذمہ داری بوں نبھائی:

"بعض لوگ اشتر اکیت کی عینک سے قر آن کا مطالعہ کرتے ہیں۔ یہاں بھی انہوں نے ٹھوکر کھائی۔ انہوں نے لغت عرب کے ساتھ زیادتی کرتے ہوئے انام کو انسان کے متر ادف قرار دیا اور کہا کہ اس آیت سے ثابت ہو تاہے۔ کہ زمین سب انسانوں کیلئے مشتر ک ہے اور چو نکہ ہر ملک کی حکومت وہاں کے باشندوں کی نما ئندہ ہوتی ہے اس لیے زمین کی ملکیت کے حقوق صرف حکومت کو حاصل ہیں۔اس طرح بیاوگ قر آن کی آیت پر زیادتی کرتے ہوئے اللہ تعالی سے بھی نہیں شر ماتے،انام سے مر ادانسان، حیوان، چرند، پرنداور مورو ملخ سب جاندار چیز یں ہیں۔"(۱)

عصر حاضر کی اسلامی معیشت وبینکاری کی علمائے کرام تحقیقات کی طرح سیاسی ، معاشر تی ، تہذ ہی اور قانونی شعبوں میں نصوص فنجی سے ایسی معیاری تحقیقات متعارف کرائی جائیں جن پر حکمر ان عملد رآ مد لائے بغیر نہ رہ سکیں۔ اس لیے فکری محاذ پر ایسے بلند پایہ رجال کار کی تیاری کیلئے تنظیمات مدارس کے طلبہ کو عقلی علوم ، فلسفہ جدید ،اصول تحقیق ،اور بین الا قوامی زبان سے لازمی متعارف کرایا جائے۔اور ان کی مستند ڈگری کیلئے تحقیقی مقالہ لازی قرار دیا جائے۔ اور ان کی مستند ڈگری کیلئے تحقیقی مقالہ لازی قرار دیا جائے۔ نیزتمام جامعات میں اسلامک سنٹر جیسے استغر ابی مر اکزیا مطالعہ مغرب کی مسانید بنائی جائیں۔ جن کے مجلات کا معیار اثر پذیر ہواور تحقیقی مضامین امت کیلئے بہار کا پیغام لائیں۔

۲۔لادینیت کی خطرناک لہر

جدیدیت کی اندهاد هند پیروی اور سائنس پریقین سے دین بیزاری کی ایک لہراٹھ رہی ہے۔ جس میں دین کی ضرورت پر سوالیہ نشان لگ رہاہے۔اس رومیں بہتا اگلا قدم حقانیت دین کے عجیب وغریب عقلی معیارات کی تلاش ہے جو کہ سراسر اسلام کے بارے میں صدیوں کی جانبدارانہ استشرا تی تحقیق کا ماحصل ہے۔ جیسا کہ شبلی نعمانی رقمطراز ہیں:
"یورپ کے بزدیک کسی مذہب کے عقائد اس قدر قابل اعتراض نہیں جس قدر اس کے قانونی اور
اخلاقی مسائل ہیں۔ ان کے نزدیک تعدد ذکاح، طلاق، غلامی اور جہاد کا کسی مذہب میں جائز ہونا اس
مذہب کے باطل ہونے کی سب سے بڑی دلیل ہے۔ "(۱)

قدیم وجدید متکلمین کے طرز استدلال سے ہم یوں رائے قائم کر سکتے ہیں کہ قدیم الہامی نصوص میں ازدواجی تعلقات اور دفاعی و تزویری احکامات موقع و مناسبت سے حکمتیں لیے ہوئے تھیں۔ اور نبی کریم مَثَلَّاتُیْم کی پیش کر دہ الہامی تعلیمات کے جدید اسلوب کی حقانیت مر ور زمانہ کے ساتھ پایہ ثبوت کو پہنچ رہی ہے۔ نبی کریم مَثَلِّاتُیْم نے ہجرت مدینہ کے بعد میثاق مدینہ کے ذریعے مخلوط معاشرے کو پر امن بقائے باہمی کارستہ و کھایا۔ آپ مَثَلِّاتُیْم نے متعصب تحرب کی بجائے قانون کی حکمر انی،

ا بیر، محمه کرم شاه، (• • ۴ ۱هه). ضاءالقر آن، لا هور، ضیاءالقر آن پبلیکیشنز، ج۵، ص ۸۸

۲ شبلی نعمانی، علامه، (۱۹۷۹ء). علم الکلام اور کلام ، کراچی، نفیس اکیڈ می ، ص: ۱۲۱

ریاستی فیصلہ سازی حکومت کی اولین ترجیحات میں شامل فرمائیں۔مکہ مکرمہ میں صحابہ کرام پر بے انتہاءمظالم کے باوجود آپ سَکَاتِیْنِیَم نے نہ تصادم کی نوبت آنے دی اور نہ اپنی مدنی ریاست میں کسی کو عسکریت پیندی کی اجازت دی۔

## ۷۔ جہاد اور دہشت گر دی کی یکسانیت کا تاثر

نبی الملاحم سَگَانِیْنِمْ کے غزوات یا ہنگامی حالات کے نفاذ میں بھی دو طرفہ جانی نقصانات معجزانہ طور پہ کم اور نہائکے شاندار تھے۔ کیونکہ آپ سَگَانِیْنِمْ کی نظر کرم ہدایت انسانی کے مال غنیمت پر مرکوز تھی۔ صلح حدیبیہ سے خطے کی سلامتی یقینی بنانے کے بعد آپ سَگُانِیْمِمْ نے عالمی طاقتوں کے سربراہوں کو پرامن دعوت اسلام دی اور بین الامم تعلقات کیلئے جاندار خارجہ پالیسی کی بنیاد رکھی۔ اس دوران آپ مَگَانَّائِمُمْ نے حسب حال دفاعی تیاری اور تزویراتی گہرائی کو فراموش نہ فرمایا۔

جہاد ایک وسیع روحانی تھم ہے جس کے قال سمیت ہر شعبہ کا تعین آؤ دیکھو نہ تاؤیا افراط و تفریط کی بجائے قواعد وضوابط کے تحت حسب حال ہی مناسب رکھا گیا ہے۔ ادیان عالم کے ٹوٹے جڑتے خاندانی تعلقات اور حربی و صوفیانہ جہادی اداروں کے بارے میں احکامات کے تقابل سے واضح ہو تا ہے کہ اسلام امروز کے معلوم قوانین فطرت کے مطابق ہے جس کا منطقی نتیجہ لکاتا ہے کہ اسلام کی حقانیت سائنسی معلومات کی بڑھوتری اور ارتقاء زمانہ کے راست متناسب ہے۔

یک قطبی نظام میں جہاد کو دہشت گر دی کے متر ادف قرار دینے کی سازش کامیاب ہو رہی تھی۔امت مسلمہ کی مرکزی خلافت نادان ترکول نے ختم کر دی تھی جس سے بارہ صدیوں کا احناف کا حقیقی قائدانہ تسلسل ٹوٹ گیا تھا۔ اور اس کے نتیج میں امت مسلمہ کی قیادت فہم نص کی محد و دسوچ والے دبستانوں کے حصے میں آئی۔ جنہوں نے عالم اسلام میں عسکریت پیندی کو مسلسل فروغ دیا۔ تاو قتیکہ داعش اور عرب بہارنے ان کے ایوانوں کارخ کرلیا۔

سیدناعلی المرتضیٰ نے خارجی، ناصبی اور رافضی افکار کا توڑ نصوص فہمی سے کیا تھا۔ اس موقع پہ ان کے جانشین حکمر ان درست سیاست اور قانون کی حکمر انی کا کام نہ کرسکے۔ امریکہ دہشت گردی کے بہانے نمرود کی طرح عالم اسلام کو روند نے میں مصروف تھا۔ اور خوارج و حشیشین کے نقش قدم پہ چلنے والے عالم اسلام کو میدان جنگ بنانے پہ مصر تصح جو ہر کردہ، ناکر دہ تخریبی "کارنامے "کو اپنے نام کرنے کو تیار تھے۔ ایسے میں مرگ برامریکہ کے نعرے لگاتے اہل تشیع نے بھی بہتی گزگا میں ہاتھ دھوئے اور بالآخر حجاز کے حصول کیلئے سعود یہ کا محاصرہ کرنے میں کامیاب رہے۔

سید نا علی المر تضکیٰ کے علمی جانشین علمائے اسلام کی ذمہ داری بڑھ گئی تھی۔ کا فر، مشرک، گستاخ اور بدعتی کے فتاویٰ کی بھر مار اور علمائے اسلام کی ٹارگٹ کلنگ کے دور میں ڈاکٹر مجمد طاہر القادری آگے بڑھے اور جان کی پرواہ کیے بغیر اسلام کے پیغام امن کو عام کرنے کیلئے سرگرم ہو گئے۔ انہوں نے دہشت گردی اور فتنہ خوارج کا تاریخی مبسوط فتویٰ پیش کیا، خارجی فکر کے تسلسل اور اس کے تدارک پہ فہم نص کی کتابیں لکھیں، اور معاشر سے کے جملہ فعال طبقات کی تربیت کیلئے نصوص کی روشنی میں اسلامی نصاب امن پیش کیا۔ امام ماتریدی کے نقش قدم پہ ان تحقیقات کی افادیت ہر گذرتے دن بڑھ رہی ہے۔

### ۸\_جدید کلامی مسائل

مشکل حالات میں علمائے اسلام نے علم العقائد کی طرف توجہ مبذول کی تو نئے مسائل کے حل کرنے میں علامہ شبلی نعمانی اس نتیج پہ پہنچے تھے کہ علم الکلام کی از سرنو تشکیل کی جائے جس کے نامکمل ہونے کی وجوہات ان کی نظر میں یوں ہیں:

"محدثین بجز امام ابو حنیفہ اس کے دشمن تھے۔ متکلمین سے اسلامی عقائد کے اثبات میں غلطیاں ہوئیں۔ الیم باتیں عقائد اسلام میں شامل کی گئیں جو شارع کی تصریح پر اضافے ہیں۔ فلاسفہ، ملاحدہ اور دیگر مذاہب کا رد کرتے ہوئے متکلمین نے یونانی مسائل کے سمجھنے میں غلطیاں کیں۔"(')

اسی طرح مسیحی پادریوں سے مناظرے کرتے مولانا محمد قاسم نانوتوی کے تجربات کی روشنی میں علامہ شبیر احمد عثانی کایر اعتاد انداز سے کہنا ہے:

"عقل و نقل کی جو مخالفت آج کل دیکھنے میں آرہی ہے کہ عرصہ ہوا دونوں حکومتوں میں سفر اٹھ چکے اور اعلان جنگ ہو کر لگا تار معرکہ آرائی ہونے لگی۔ پھر لڑائی بھی با قاعدہ نہیں بلکہ زمانہ حال کی عقل نے غدر پر کمر بستہ ہو کر مگا تار معرکہ آرائی شروع کر دی۔ چو نکہ یہ بہاریا خزال امام غزالی نے دیکھی تھی اور نہ ان سے پہلے کسی اور نے اس لئے اگر زمانہ حال کی بعض خصوصیات پر نظر کر کے امام غزالی کی تقریر میں بھی کوئی کمی ہوگی تو میں اس کو آزاد انہ ظاہر کروں گا۔"(')

مضمون ہذا کے بعد ضرورت محسوس ہوتی ہے کہ جدید مسلم فلاسفہ کی تحقیقات میں دور حاضر کے چیلنجز کی نشاند ہی کی جائے اور ان کے حل کے خاکوں پر توجہ مبذول کرائی جائے۔ نص وعقل کے مرتبے جیسے کلامی مسائل کے

ا شبلی نعمانی، علامه، (۹۷۹ء) علم الکلام اور کلام، ص:۱۱۲

۲. عثانی، شبیر احمد، (۲۰۰۲ء). اسلام کی بنیادی اصول، مضمون مشموله، ماهنامه الصیانة، مدیر و کیل احمد شیر وانی، لا بهور، مجلس صیانة المسلمین یا کستان

حل اور علم کلام کی تشکیل جدید میں نئی نسلوں کو سمجھایا جائے اور مختلف مفکرین کی کلامی خدمات کا باہمی موازنہ کیا جائے اور نصوص کی روشنی میں عصر حاضر کے چیلنجز کا مقابلہ کرنے کے لیے نئی نسلیں تیار کی جائیں۔

# مصادر ومراجع

اقبال آفاقی، ڈاکٹر (۱۳ • ۲ء). مابعد جدیدیت \_ فلسفہ و تاریخ کے تناظر میں، فیصل آباد ، مثال پبلشرز،

امين، مُحمد، ڈاکٹر، (۱۱۰ ۲ء). مسلم نشاۃ ثانيه،اساس اور لائحه عمل ،لاہور، ادارہ تاليفات طلبه

انصاری، جاویدا کبر، ڈاکٹر، (۲۰۰۲ء). مغربی تہذیب، لاہور، شیخ زائد اسلامک سنٹر، جامعہ پنجاب

ایڈون برٹ ،اے، (۲۰۰۹ء). فلسفہ مذہب ، لاہور ، مجلس ترقی ادب

حسن عسكرى (١٩٩٤ء). جديديت، لا بهور، اداره فروغ اسلام

الرازي، مُحمد بن أبي بكر عبد القادري، (٣٠٠٠م)، مختار الصحاح، دار الحديث، القاهرة

رسل، برٹرینڈ، (۱۰۰۰ء). فلسفہ مغرب کی تاریخ، متر جم: محمد بشیر، اسلام آباد، پورب اکیڈ می

ر فیع الدین، ڈاکٹر،اسلامی تحقیق کے اصول، مضمون مشمولہ ماہنامہ البرہان،مدیر ڈاکٹر محمد امین ، لاہور، تحریک اصلاح تعلیم ٹرسٹ

الازهرى، محمد كرم شاه، ( ۱۳۰۰ه ). ضياء القرآن، لا مور ، ضياء القرآن پبليكيشنز

شاہد مختار، ڈاکٹر ، (س،ن)عظیم سیاسی مفکرین عالم ،لا ہور، شاہدیبلی کیشنز

شبلی نعمانی،علامه (۱۹۷۹ء). علم الکلام اور کلام، کراچی، نفیس اکیڈ می

ظفر حسن، ڈاکٹر (۱۹۹۰ء). سر سیداور حالی کا نظریہ فطرت، لاہور، ادارہ ثقافت اسلامیہ

عثانی ، شبیر احمد ، (۲۰۰۲ء). اسلام کی بنیادی اصول ، مضمون مشموله ،ماہنامه الصیانة ، مدیر و کیل احمد شیر وانی ،لاہور، مجلس صیانة المسلمین یا کستان

كانث،ايمانوئيل(،۵۰۰۵ء) تنقيد عقل محض،مترجم: ڈاكٹر سيدعابد حسين، كراچي،سٹي بك سنٹر

مجمع اللغة العربية مصر، (٢٠٠٢ء) المعجم الوجيز، مكتبة، مصر، الشروق الدولية القاهرة

محمد اقبال، علامه، (۲۰۰۲ء). تجديد فكريات اسلام، مترجم: دُاكِرُ وحيد عشرت، لامور، اقبال اكاد مي

محمد اقبال، علامه، (۱۴۱۰هه)، کلیات اقبال، لا بهور، استقلال پریس

مو دوى، سيد ابولا على، (١٩٨٣ء). تفهيمات، لا مهور، ترجمان القرآن

نيوڻن، آئزك، (١٩٩٨ء). رياضيات، مترجم: خالد مسعود، اسلام آباد، مقتدره قومي زبان پاکستان

# کیا قبولِ اسلام کی دعوت ہر عمرکے افراد کو دی جاسکتی ہے؟

[Can people of all ages be invited to accept Islam?]

☆ محرشبير

🖈 🏠 پروفیسر ڈاکٹررانااعجاز احمد 🖈 🏠 🏠 سید کاظم محمود کاظمی

#### **ABSTRACT**

Islam is the universal religion of Da'wah because the holy prophet Muhammad (\*\*) is the last and the final Messenger of Almigty Allah. Neither new prophet or messenger nor new religion will come after you till the Day of Resurrection. Therefore, it is now a requirement of the divine commandments and the duty of the learned Muslims to always spread the religion of Islam and invite all humanity to it. If a person obstructs the propagation of Islam and the process of da'wah, he will be in complete violation of the command of the Almighty. Therefore, it is not acceptable to introduce such a bill in the name of conversion in which life imprisonment should be imposed for accepting Islam or older people should be prevented from accepting Islam immediately. This article sheds light on whether people of all ages can be invited to Islam or not?

**Keywords:** Islam, Religion, Muslim, Youth, Humanity.

خاتم النیمین سید المرسلین حضرت محمد مصطفیٰ ہے پہلے جتنے انبیاء ورسل پیلا اس دنیا میں تشریف لائے ان کی نبوت ورسالت علاقہ، قوم اور زمانے کے لحاظ سے محدود تھی۔ بنی اسر ائیل میں حضرت یعقوب پیلا سے لے کر حضرت عیسیٰ پیلا تک تقریباً تین ہزار پنیمبر آئے، ان سب پنیمبر ول کی نبوت بنی اسر ائیل کے خاندان اور قوم کے لیے مخصوص تھی۔ حضرت تقریباً تین ہزار پنیمبر آئے، ان سب پنیمبر ول کی نبوت بنی اسر ائیل کے خاندان اور قوم کے لیے مخصوص تھی۔ حضرت صالح بی مضرت صالح بی مضرت شعیب بھیا اور جن دیگر انبیاء کا ذکر آتا ہے یہ اپنے مبعوث ہونے والے انبیاء کرام بھیلا کی نبوت بین علاقے کے لحاظ سے بھی محدود تھیں، نسلی اعتبار سے بھی محدود تھیں اور وقت کے اعتبار سے بھی محدود تھیں۔ گر رسول

الله فريد ملت ريسر ج انسڻي ڻيوث،لا ہور الله الله پر وفيسر، ڈيپار ٹمنٹ آف پوليٹيکل سائنس، پنجاب يونيور سڻي،لا ہور الله کا کہ کہ ليکيجر ار، منهارج بونور سڻي،لا ہور

الله کی نبوت علاقے، نسل اور وقت کسی لحاظ سے بھی محدود نہیں ہے۔ یعنی آپ کی نبوت دنیا کے تمام علاقوں کے لیے ہے، تمام اقوام کے لیے ہے اور قیامت تک کے لیے ہے۔ اس بات کی تصدیق خود باری تعالیٰ نے کئی مقامات پر فرمائی ہے:
﴿ قُلْ یَا أَیُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ (۱)

"آپ فرمادین: اے لو گو! میں تم سب کی طرف اس الله کار سول (بن کر آیا) ہوں۔"

اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں واضح فرمادیا کہ اب میں نے جس رہبر اعظم کو تمہاری طرف مبعوث کیاہے، اس کی شانِ رہبری کسی قوم سے مخصوص ہے اور نہ کسی زمانہ سے محدود ہے۔ جس طرح میری حکومت وسروری عالمگیر ہے اسی طرح میری محبوب کی رسالت بھی جہال گیر ہے۔ لہندااب ہر خاص وعام، ہر امیر وغریب، ہر عربی و مجمی اور ہر رومی و حبثی نبئ آخر زمال کا امتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ باری تعالیٰ نے زبان ہر حق سے اعلان کروایا کہ اے اولادِ آدم! اب میں زمین وآسان کے مالک و خالق کی طرف سے تم سب کے لیے پیغام حق لے کر آیا ہوں۔ اب تمہارے لیے رشدو ہدایت اور فلاح کی راہ یہی ہے کہ تم سب میری پیروی کرواور میرے نقوشِ پاکو اپنے لیے راہِ نجات بناؤ۔ اگر تم میری سنّت سے منحرف ہوئے توراہِ حق سے پھسل جاؤگے اور ذلت تمہارامقدر بن جائے گی۔ دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (٢)

"(وہ اللہ) بڑی برکت والا ہے جس نے (حق و باطل میں فرق اور) فیصلہ کرنے والا (قر آن) اپنے (محبوب و مقرّب) بندہ پر نازل فرمایا تا کہ وہ تمام جہانوں کے لیے ڈر سنانے والا ہو جائے"

اس آیت مبار کہ میں باری تعالیٰ نے للعالمین کے لفظ سے واضح کر دیا کہ آپ کی نبوت ورسالت اس قدر بے کنار و لا محدود ہے کہ زمان و مکان کی حدود سے آشا نہیں ہے۔ لہذا سوائے ذاتِ باری تعالیٰ کے کا کنات کی پستی وبلندی میں جو پچھ ہے ہر گوشہ کے لیے آپ کی نبوت ورسالت کا پرچم لہرا تارہے گا۔ سورہ سبامیں بھی اللہ تعالیٰ نے آپ کی کہی شان بیان فرمائی ہے:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣)

(۱) سورة الاعراف، ۷: ۱۵۸

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، ٢٥: ١

<sup>(</sup>٣) سورة ساً، ٣٨: ٢٨

"اور (اے حبیبِ مکرم!) ہم نے آپ کو نہیں بھیجا مگر اس طرح کہ (آپ) پوری انسانیت کے لیے خوشنجری سنانے والے ہیں لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔"

مذکورہ بالا آیت بھی آپ کے پوری انسانیت کے لیے نبی ورسول ہونے کی دلیل ہے۔ جس طرح آپ کے تمام عالمین کے لیے رحمت ہیں اسی طرح تمام عالمین کے لیے آپ کی نبوت ورسالت ہے۔ البذاکوئی بھی انسان آپ کے دائرہ دعوت سے باہر نہیں ہے۔ اس کی تفییر نبی کریم کے نے خود بھی فرما دی جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ کے سے مروی ایک حدیث مبار کہ جس میں رسول اللہ کے نے فرمایا کہ مجھے چے وجوہ پر دوسرے انبیاء کرام پر فضیلت دی گئی ہے ان میں سے دووجوہ یہ ہیں: وَأُدْسِلْتُ إِلَى الْخُلْقِ كَافَةً وَحُتِهَ ہِی النَّبِیُّونَ. (۱)

" مجھے تمام مخلوق کی طرف مبعوث کیا گیااور مجھے پر نبوت ختم کر دی گئے۔"

معلوم ہوا کہ رسول اللہ کے کی نبوت ورسالت اور دعوتِ دین پوری نسل انسانی کے لیے اور قیامت تک کے لیے ہے۔ چنانچہ جس طرح نبی اکرم کے باقی فرائض امت کو منتقل ہوئے ہیں اسی طرح دعوت کا فریضہ بھی امت کو منتقل ہوا ہے۔ آپ کے پیروکار بحیثیت امت اس بات کے ذمہ دار ہیں کہ قر آن کریم اور سنتِ رسول کی کی شکل میں اللہ تعالی کا پیغام نسل انسانی تک پہنچائیں۔ اگر امت میں دعوت کا بیہ عمل جاری رہے گا تو امت بری الذمہ ہوگی لیکن اگر کسی دور میں امت میں دعوت کا بیہ عمل انسانی تک اسلام کا پیغام پہنچنے کا عمل معدوم ہو جائے گا تو نتیج میں بحیثیت امت پوری امت میں امت میں مصلمہ گنا ہگار تھہرے گی۔ یہ دعوت اسلام کی اصولی حیثیت ہے۔ لہذا قیامت تک دعوت اسلام کا عمل جاری رکھنے کا حکم ہو جائے گائی ہے:

﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (٢)

"اورتم میں سے ایسے لوگوں کی ایک جماعت ضرور ہونی چاہئے جولوگوں کو نیکی کی طرف بلائیں اور بھلائی کا تھم دیں اور برائی سے روکیں، اور وہی لوگ بامراد ہیں۔"

(1) مسلم، ابوالحسين مسلم بن الحجاج، الصحيح، بيروت: دار احياء التراث العربي، 1: اسه الرقم: ۵۲۳

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران،۳: ۱۰۴

مذکورہ بالا دلائل سے واضح ہوا کہ دین اسلام قبول کرنے کی دعوت جمیج انسانیت کے لیے ہے اور اب یہ تھم تا قیامت باقی رہے گا۔ اس کے مخاطبین میں ہر عام وخاص، ہر پیر وجو ان اور مر دوخوا تین یعنی تمام ذی شعور جن وانس شامل ہیں۔ اور جو پہلے ایمان کی دولت پانچکے ہیں ان کے لیے ضروری ہے کہ ان میں سے ایک جماعت دعوتِ دین کا فریضہ سر انجام دیتی رہے۔ دینِ اسلام کی دعوت دینا کیول ضروری ہے ؟

اسلام کی دعوت دینااس لیے بھی ضروری ہے کہ مخلوقِ خدا کی خیر وفلاح اور رشد وہدایت کا سرچشمہ اب صرف إسلام ہی ہے۔ فرمانِ رحمٰن کے مطابق دین اب صرف اسلام ہی ہے اور جو اس سے اختلاف کرتے ہیں اس کی وجہ صرف نا واقفیت و جہالت اور ان کا باہمی حسد وعناد ہے۔ جو باری تعالیٰ نے درج ذیل آیت مبار کہ میں بیان فرمایا ہے:

﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكُفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ (١)

" بے شک دین اللہ کے نزدیک اسلام ہی ہے، اور اہل کتاب نے جو اپنے پاس علم آجانے کے بعد اختلاف کیا وہ صرف باہمی حسد وعناد کے باعث تھا، اور جو کوئی اللہ کی آیتوں کا انکار کرے تو بے شک اللہ حساب میں جلدی فرمانے والا ہے۔" فرمانے والا ہے۔"

کسی کے ذبن میں بیہ سوال پیداہو سکتاہے کہ اگر اللہ کے ہاں دین صرف اسلام ہی ہے تو کیابا تی ادیان حق نہیں ہیں؟اس کاجواب حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ نے دیاہے۔وہ تفسیر القر آن العظیم میں لکھتے ہیں:

وَهُوَ اتِّبَاعُ الرُّسُلِ فِيمَا بَعَثَهُمُ اللَّهُ بِهِ فِي كُلِّ حِينٍ، حَتَّى خُتِمُوا بِمُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، الَّذِي سَدَّ جَمِيعَ الطُّرُقِ إِلَيْهِ إِلَّا مِنْ جِهَةِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. (٢)

"ہر زمانہ کے نبی پر اللہ تعالی نے جو نازل فرمایا اس کی اطاعت واتباع کو اِسلام کہتے ہیں۔ یہاں تک کہ سیّد نامحمہ ﷺ کی تشریف آوری سے جب نبوت کاسلسلہ ختم ہوا تواتباع محمدؓ کا اسلام ہو گیا۔"

(۱) سورة آل عمران،۳: ۱۹

<sup>(</sup>٢) ابن کثیر،ابوالفداءاساعیل بن عمر، تفسیر القر آن العظیم، بیروت: دارالفکر، 1: ۳۵۵

یمی وجہ ہے کہ اب سابقہ شریعتیں منسوخ ہو چکی ہیں۔ اب صرف اور صرف شریعت محمدی ﷺ کی پیروی لازم ہے۔ لہذا انسانیت کی بہتری کے لیے دین اسلام کی دعوت دینا بے حد ضروری ہے کیونکہ اب دین اسلام کے علاوہ کوئی اور دین اپنانے والا اللّٰد تعالٰی کے ہاں فائدہ اٹھانے والا نہیں ہے بلکہ نقصان اٹھانے والا ہے۔ جبیبا کہ اللّٰہ تعالٰی نے فرمایا:

﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ (١)

"اور جو كوئى اسلام كے سواكسى اور دين كو چاہے گا تو وہ اس سے ہر گر قبول نہيں كيا جائے گا، اور وہ آخرت ميں نقصان اٹھانے والوں میں سے ہو گا۔"

یعنی اب اسلام ہی ایک عالمگیر دعوتی مذہب ہے کیونکہ اسلام آسانی مذاہب میں سے واحد مذہب ہے جس کی دعوت یوری نسل انسانی کے لیے، دنیائے تمام علاقوں کے لیے اور قیامت تک کے لیے ہے۔ اسی دعوت وارشاد کی بناپر اللہ تعالیٰ نے اس امت کوامت خیر قرار دیاہے، فرمان الٰبی ہے:

﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ حَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ (٢)

"تم بہترین اُمّت ہوجوسب لو گوں (کی رہنمائی) کے لیے ظاہر کی گئی ہے، تم بھلائی کا حکم دیتے ہو اور برائی سے منع کرتے ہواور اللہ پر ایمان رکھتے ہو ،اور اگر اہل کتاب بھی ایمان لے آتے تویقیناً ان کے لیے بہتر ہو تا،ان میں سے کچھ ایمان والے بھی ہیں اور ان میں سے اکثر نافر مان ہیں۔"

جب خیر امت جیسے جلیل القدر لقب سے سر فراز ہونے کی وجہ ہی دعوتِ دینِ اسلام ہے تو پھر اس کا مطلب یہ ہوا کہ دعوت وارشاد کا عمل چیوڑ کر امت محمر ی ﷺ کسی صورت بھی اپنی ذمہ داری سے سبکدوش نہیں ہوسکتی، لہٰذا دین اسلام کی دعوت دیناہمارااہم فریضہ ہے۔

راہ ہدایت کی طرف نہ بلانے کی سزا

جولوگ اللہ تعالیٰ کی کتاب میں موجود واضح نشانیوں اور ہدایت کولو گوں تک پہنچانے کی بجائے چھپاتے ہیں، انہیں باری تعالیٰ نے ملعون قرار دیاہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران،۳: ۸۵

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران،۳: ۱۱۰

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ عَلَى اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ عِنُونَ ﴾ (١)

" بے شک جولوگ ہماری نازل کر دہ کھلی نشانیوں اور ہدایت کو چھپاتے ہیں اس کے بعد کہ ہم نے اسے لوگوں کے لیے (اپنی) کتاب میں واضح کر دیا ہے تو انہی لوگوں پر اللہ لعنت بھیجتا ہے (یعنی انہیں اپنی رحمت سے دور کر تا ہے) اور لعنت بھیجے ہیں۔"

اس آیتِ مبارکہ میں بنی اسرائیل کے اُن علاء سوء کا ذکر ہے جو اپنے ذاتی مفادات کی خاطر اللہ تعالیٰ کے احکامات اور رسول اللہ ﷺ کے خصائص و کمالات کو چھپاتے تھے یا پھر اپنی خواہش نفس کے مطابق تحریف کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے اُن پر لعنت بھیجی ہے۔ اگر آج بھی کوئی شخص نبی کریم ﷺ کے کمالات اور دین حق کی تروت کو واشاعت کی بجائے رکاوٹ کا سبب بنے گا تور حمت ِباری تعالیٰ سے محروم رہے گا۔

## دعوتِ اسلام سے کون رو کناچا ہتاہے

کفار ہر گزنہیں چاہتے کہ مسلمان اللہ تعالیٰ کے دین کی ترویج واشاعت کریں لیکن ان کی اس خواہش کو پورا کرنے کی بجائے ہمیں اللہ تعالیٰ کے احکامات کی پیروی کرتے ہوئے دین کی دعوت کا کام جاری رکھنا چاہیے بھی بھی کفار کی چالوں میں نہیں آناچاہیے۔ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ آيَاتِ اللَّهِ بَعْدَ إِذْ أُنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٢) \* "اوروه ( كفار ) تنهيں ہر گزاللہ كی آيتوں ( كی تعمیل و تبليغ ) سے بازنه رکھیں اس کے بعد كه وہ تمهارى طرف اتارى جا چكی ہیں اور تم (لوگوں كو) اپنے رب كی طرف بلاتے رہواور مشر كوں میں سے ہر گزنه ہونا۔ "

قر آنِ مجید کے اس مقام پر اللہ تعالی نے کفار ومشر کین کی خواہش پر عمل کرنے سے منع فرمایا ہے تا کہ مسلمان دین اسلام کی دعوت کا سلسلہ منقطع نہ ہونے دیں کیونکہ اسلام دشمن قوتیں ہمیشہ سے یہی چاہتی ہیں کہ دعوتِ دین اسلام کوکسی نہ کسی صورت روک دیا جائے۔ آج بھی کفار ومشر کین بہر صورت اسلام کی ترویج واشاعت کا سلسلہ رو کنا چاہتے ہیں اور اسلام کو صرف مسجد کی چار دیواری تک محدود کرناچاہتے ہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، ٢: ١٥٩

<sup>(</sup>۲) سورة القصص، ۲۸: ۸۷

# دعوتِ اسلام ہر مسلمان پر بقدرِ استطاعت واجب ہے

لو گوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف بلانا اور دین اسلام کی دعوت دینا ہی رسول اللہ ﷺ کی راہ ہے۔ اسی راہ پر ہمیں بھی چلنے کا تھم ہے اور یہی آپﷺ کی اتباع ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (١)

"(اے حبیبِ مکرتم!) فرما دیجیے: یہی میری راہ ہے، میں الله کی طرف بلاتا ہوں، پوری بصیرت پر (قائم) ہوں، میں (بھی)اور وہ شخص بھی جسنے میری اتباع کی،اور الله پاک ہے اور میں مشرکوں میں سے نہیں ہوں۔"

اللہ تعالیٰ کی واحد نیت کا پر چار کر نالاز می امر ہے، یہی تھم تمام انبیاء کر ام اور رسل عظام کو تھااور اب یہی تھم قیامت تک آنے والے تمام جن وانس کو ہے کہ توحید ور سالت کی تبلیغ کریں۔ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (٢)

"اور ہم نے آپ سے پہلے کوئی رسول نہیں بھیجا مگر ہم اس کی طرف یہی وحی کرتے رہے کہ میرے سواکوئی معبود نہیں پس تم میری (ہی)عبادت کیا کرو۔"

#### دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعَيْسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَبِيبُ ﴾ (٣)

"اُس نے تمہارے لیے دین کا وہی راستہ مقرّر فرمایا جس کا حکم اُس نے نُوح (ﷺ) کو دیا تھا اور جس کی وحی ہم نے آپ کی طرف بھیجی اور جس کا حکم ہم نے ابراھیم اور موٹی وعیسٰی (ﷺ) کو دیا تھا (وہ بہی ہے) کہ تم (اسی) دین پر قائم رہو اور اس میں تفرقہ نہ ڈالو، مشر کوں پر بہت ہی گراں ہے وہ (توحید کی بات) جس کی طرف آپ انہیں

(۱) سورة يوسف، ۱۲: ۱۰۸

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، ٢١: ٢٥

<sup>(</sup>۳) سورة الشوري، ۲۴: ۱۳

بلارہے ہیں۔ اللہ جے (خود) چاہتاہے اپنے حضور میں (قربِ خاص کے لیے) منتخب فرمالیتا ہے، اور اپنی طرف (آنے کی)راہ دکھادیتاہے (ہر)اس شخص کوجو (اللہ کی طرف) قلبی رجوع کرتاہے۔"

مذکورہ بالا کثیر آیات مبارکہ سے بیہ بات واضح ہے کہ اب اللہ تعالیٰ کے ہاں سچا دین اور قابلِ عمل دین اسلام ہی ہے۔
اس کی تروت کے واشاعت ہر مسلمان پر واجب ہے کہ وہ اپنی استطاعت کے مطابق اس کو فروغ دینے کی کاوش کر ہے۔ جہاں علم کی ضرورت ہے وہاں مالد ار اپنامال خرچ کریں اور سوشل، ضرورت ہے وہاں مالد ار اپنامال خرچ کریں اور سوشل، پرنٹ اور الکیٹر انک میڈیا کے احباب اپنی خدمات پیش کریں یعنی جو جس شعبہ میں بھی ہے وہ اپنی اہلیت واستعداد کے مطابق دین اسلام کے لیے جس نوعیت کی خدمات پیش کرسکتا ہے ضرور پیش کرے یہ ہر ایک کی استطاعت کے مطابق اس کا فریضہ ہے مقصد دعوت دین ہے تاکہ ہم احکام باری تعالی پر عمل پیرا ہوتے رہیں۔

# اسلام میں جبراً تبدیلی مذہب کا کوئی تصور نہیں:

کسی کو جر اً اسلام میں داخل کرنادینِ اسلام کی تعلیمات کے خلاف ہے کیونکہ ایک موقع پررسول اللہ ﷺ سے اسلام میں داخل کرنے کے لیے سختی سے پیش آنے کی اجازت طلب کی گئی تواس وقت سے آیت مبار کہ نازل ہوئی کہ دین میں کوئی زبر دستی نہیں ہے۔ جیسا کہ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُتْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ (١)

'' دین میں کوئی زبر دستی نہیں، بے شک ہدایت گمر اہی سے واضح طور پر ممتاز ہو چکی ہے، سوجو کوئی معبودانِ باطلہ کا انکار کر دے اور اللّٰہ پر ایمان لے آئے تواس نے ایک ایسامضبوط حلقہ تھام لیا جس کے لیے ٹوٹنا(ممکن) نہیں، اور اللّٰہ خوب سننے والا جانے والا ہے۔''

حضرت ابن عباس کے کہ دوبیت کے مطابق میہ ہے کہ حضرت حصین انصاری کے جو قبیلہ بنی سالم بن عوف سے تعلق رکھتے تھے جب اسلام لائے تو ان کے دوبیٹے نصرانی تھے شفقت پدری کے پیش نظروہ چاہتے تھے کہ کسی طرح ان کے بیٹے بھی رسالت مآب کے کے خوشہ چین بن جائیں اور اسلام کی بر کتوں سے مستفیض ہوں۔ اپنے طور کافی کوشش کے بعد ایک دن حضرت حصین انصاری کے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر عرض کرنے لگے کہ آ قابھی مجھے اجازت ہو تو میں اپنے بیٹوں کو پچھ ڈرا دھمکا کر اسلام قبول کرنے پر مجبور کروں؟ کیونکہ مجھے ان کا نصر انی رہنا بہت شاق گزر تا ہے۔ اس پر بیہ آیت نازل ہوئی۔ اس

(۱) سورة البقرة ، ۲: ۲۵۲

کے بعد حضور ﷺ نے انہیں فرمایا کہ دین اسلام میں کوئی زبر دستی نہیں کیونکہ اللہ نے ہدایت و ضلالت دونوں کے راستے واضح کر دیئے ہیں۔ دین کے بارے میں کسی کوزبر دستی مجبور نہ کیا جائے، اللہ نے کھلی ہدایت دینے کے بعد لوگوں کو اختیار دیدیا ہے۔ بیر دوایت اکثر مفسرین نے نقل کی ہے:

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَوْلُهُ: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ [البقرة: ٢٥٦] قَالَ: نَزَلَتْ فِي رَجُلٍ مِنَ الْأَنْصَارِ مِنْ بَنِي سَالِم بْنِ عَوْفٍ يُقَالُ لَهُ الْحُصَيْنُ؛ كَانَ لَهُ ابْنَانِ نَصْرَانِيَّانِ، وَكَانَ هُو رَجُلًا مُسْلِمًا، فَقَالَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَلَا أَسْتَكْرِهُهُمَا فَإِنَّهُمَا قَدْ أَبَيَا إِلَّا النَّصْرَانِيَّة؟ فَأَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِ ذَلِكَ. (1)

دین اسلام برحق ہے پھر بھی حق کے واضح ہونے کے بعد اسلام اِنسان کو اِختیار دیتاہے کہ چاہے وہ مومن بن جائے، چاہے کفر اِختیار کرے جبیبا کہ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُّرْ ﴾ (٢)

"اور فرما دیجیے کہ (یہ) حق تمہارے رب کی طرف سے ہے، پس جو چاہے ایمان لے آئے اور جو چاہے انکار کر دے۔"

اسلام ہر مذہب کے پیروکاروں کو اپنے اپنے مذاہب کے عقائد کے مطابق عمل پیرار ہتے ہوئے جینے کا حق دیتا ہے۔ نہ کسی کے مذہب کو چھیڑنے کی تعلیم دیتا ہے اور نہ ہی اپنامذہب چھوڑنے کی اجازت دیتا ہے۔ سورۃ الکافرون میں ایک مکالمہ بیان کرکے آخر پر ارشاد فرمایا:

﴿لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ﴾ (٣)

"(سو) تمہارادین تمہارے لیے اور میر ادین میرے لیے ہے۔"

<sup>(</sup>۱) الطبري، ابو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دار الفكر، ٢٠: ٥٣٠ القرطبي، محمد بن احمد بن محمد، الجامع لأحكام القرآن، القاهرة: دار الشعب، ٣: ٢٧٩ - ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، بيروت: دار الفكر، ١: ٣١١ - ٣١١

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، ١٨: ٢٩

<sup>(</sup>٣) سورة الكافرون، ١٠٩: ٢

لہذادین اسلام میں جر اً مذہب تبدیل کروانے کا کوئی تصور نہیں ہے۔ اگر کوئی غیر مذہب اسلامی تعلیمات سے متاثر ہو کر
بخوشی دین اسلام قبول کرنا چاہے تو اسے خوش آ مدید کہتا ہے۔ اگر کوئی ریاست، گروہ یا فرد واحد مسلمانوں پر ظلم وستم بھی
دھائے تو اسلامی تعلیمات کے مطابق اس کو امن کی دعوت دینالازم ہے۔ بعض لوگ جہالت کی وجہ سے اور بعض اسلام دشمنی
کے سبب اسلامی تعلیمات کو سیاق سباق سے ہٹا کر پیش کرتے ہیں اور عوام الناس کو گر اہ کرنے کی خاطر زور زبردستی اور
جبر واکر اہ کو اسلام کی طرف منسوب کرتے ہیں جبکہ ہر گز اسلامی تعلیمات میں جبر واکر اہ نہیں ہے۔

کم سنی میں قبولِ اسلام اور خدمات پیش کرنے والے صحابہ کرام ﷺ

دورِ نبوی ﷺ میں بہت سے صحابہ کرام کم عمری میں دائرہ اسلام میں داخل ہوئے اور بہت سے ایسے تھے جنہوں نے کم سنی میں اپنی خدمات دینِ اسلام کے لیے پیش کیں لیکن اختصار کی خاطر چند صحابہ کرام کا ذکر درج ذیل ہے:

### سيرناعلى هيجيز

امام بخاری رحمہ اللہ نے سیر ناعلی ﷺ کی قبول اسلام کے وقت عمر آٹھ سال لکھی ہے۔ بعض روایات میں دس سال یااس سے بھی کم عمر کاذکر ہے۔ آپﷺ بچوں میں سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے ہیں۔ جن کتب سے یہ موقف لیا گیا ہے ان کے حوالہ جات درج ذیل ہیں۔(۱)

### سيدناعبد اللدبن عمريظ

حضرت عبد الله بن عمر ﷺ اپنے والد سید ناعمر فاروق ﷺ کے ساتھ مکہ میں مشرف بہ اسلام ہوئے جبکہ اس وقت آپ ﷺ بالغ نہیں تھے۔ یعنی آپ ﷺ نے بالغ ہونے سے پہلے اسلام قبول کیا۔ (۲)

سيدنازيدبن ثابت

حضرت زید بن ثابت ﷺ نے گیارہ سال کی عمر میں ہجرت کرکے مدینہ منورہ تشریف لائے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) البخارى، ابو عبد الله محمد بن اساعيل، التاريخ الكبير، بيروت: دار الفكر، ۲: ۲۵۹ الحاكم، محمد بن عبد الله نيشا پيورى، المستدرك على الصحيحين، دارالكتب العلمية بيروت، كتاب معرفة الصحابة، ۳: ۱۱۰ الرقم: ۴۵۸ اين ابي شيبه، محمد بن عبد الله، المصنف، الرياض: مكتبة الرشد، ٤: ١٥ ما المستون، عبد الله محمد بن جشام، السيرة النبوية، بيروت: دار الحيل، ۲: ۱۱۸ ابن سعد، ابو عبد الله محمد الطبقات الكبرى، بيروت: دار الحيل، ۲: ۱۸۵ العبرى، ابو جعفر محمد بن جرير، تاريخ الأمم ولملوك، بيروت: دارالكتب العلمية، ۱: ۵۳۹

<sup>(</sup>٢) ابن سعد،الطبقات الكبرى، ٣: ١٣٢ ـ ابن عساكر،ابوالقاسم على بن الحن، تاريخ مدينة دمشق، بيروت: دارالفكر، ٣١: ٨٥

### سيدناانس بن مالك ﷺ

حضرت انس بن مالک ﷺ کی والدہ ماجدہ نے آپ ﷺ کو دس سال کی عمر میں نبی کریم ﷺ کی خدمت اقد س میں پیش کیا تو آپ ﷺ کی خدمت کے لیے قبول فرمایا۔ (۲)

### سيدناابوسعيد خدري رهي

انہوں نے تیرہ سال کی عمر میں اپنے آپ کو غزوہ احد میں شرکت کے لیے پیش کیا۔ (۳) سید ناعمیر بن ابی و قاص ﷺ

آپ ﷺ سولہ سال کی عمر میں غزوہ بدر میں شہید ہوئے (۴)

# یہودی لڑکے کا قبولِ اسلام

ا یک یہودی لڑ کا مرض الموت میں آپ ﷺ کی دعوت پر اسلام لے آیا جبکہ اس کا یہودی باپ پاس موجود تھا جیسا کہ حدیث مبار کہ میں ہے:

عَنْ أَنَسٍ ﴿ قَالَ كَانَ غُلَامٌ يَهُودِيُّ يَخْدُمُ النَّبِيَ ﴿ فَمَرِضَ فَأَتَاهُ النَّبِيُ ﴿ يَعُودُهُ فَقَعَدَ عِنْدَ وَلَمُ النَّبِيِ وَهُوَ عِنْدَهُ فَقَالَ لَهُ أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ ﴿ فَاسْلَمَ فَخَرَجَ النَّبِيُ وَهُوَ عِنْدَهُ فَقَالَ لَهُ أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ ﴿ فَا فَأَسْلَمَ فَخَرَجَ النَّبِيُ وَهُوَ عِنْدَهُ فَقَالَ لَهُ أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ ﴿ فَا فَأَسْلَمَ فَخَرَجَ النَّبِيُ النَّالِ . (٥) فَهُوَ يَقُولُ الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنْ النَّارِ . (٥)

"حضرت انس ﷺ سے روایت ہے کہ ایک یہودی لڑکانبی اکرم ﷺ کی خدمت کیا کر تا تھا۔ وہ بھار ہوا تو نبی اکرم ﷺ کی خدمت کیا کہ تا تھا۔ وہ بھار ہوا تو نبی اکرم ﷺ اُس کی عیادت کے لیے تشریف لے گئے اور اس کے پاس بیٹھ کر اس سے فرمایا: اسلام قبول کر لے۔اس نے

(1) الحاكم، المتدرك على الصحيحين، كتاب معرفة الصحابة، ٣٤٢ ١٩٧٦، الرقم: ٥٧٧

(٢) العسقلاني، احمد بن على بن محمد، الإصابية في تتبيز الصحابية، بيروت: دار الحيل، ا: ١٢٧

(٣) الحاكم ، المتدرك على الصحيحين ، كتاب معرفة الصحابة ، ٣: ١٥٠٠ ، الرقم: ٩٣٨٩

(٣) ابن الأثير، ابوالحس على بن محمد، اسد الغابة في معرفة الصحابة، بيروت: داراحياءالتراث العربي، ٢: ٣٧٦

(۵)البخاري،الصحيح،ا: ۴۵۵،الرقم: ۱۲۹۰

اپنے باپ کی طرف دیکھاجو اس کے پاس تھا اور اُس سے کہا: ابو القاسم ﷺ کی بات مان لو۔ وہ مسلمان ہو گیا۔ نبی اگرمﷺ بیہ فرماتے ہوئے باہر تشریف لائے: اللہ تعالیٰ کاشکرہے جس نے اسے جہنم سے بچالیا۔"

# تبدیلی مذہب کے مجوزہ بل کا جائزہ

وفاقی وزارت انسانی حقوق کی طرف سے تبدیلی مذہب کے مجوزہ بل کے بارے میں حاصل ہونے والی معلومات کے مطابق جہاں تک جبر اً اسلام قبول کروانے کا تعلق ہے اس حوالے سے قر آن وحدیث میں بالکل واضح ہے کہ کسی صورت اس عمل کی اجازت نہیں ہے اس کو آئین و قانون کا حصہ بنانے کی کوئی ممانعت نہیں ہے لیکن اس کی آڑ میں اپنی رضامندی سے اسلام قبول کرنے والے شخص کو ایڈیشنل سیشن جج صاحب سے درخواست کے چکروں میں ڈال کر قبولِ اسلام میں تاخیر کروانا اور اٹھارہ سال سے کم عمر افراد کو اسلام قبول کرنے کی اجازت نہ دینا کسی صورت قابلِ قبول نہیں ہے کیونکہ جس کو اللہ تعالی بدایت پر گامزن فرمادے اس کی راہ میں رکاوٹیں حاکل کرناجائز نہیں ہے۔ جس طرح جبر اُکسی شخص کو اسلام میں داخل ہونے پر مجبور نہیں کیا جاسکتا عین اسی طرح ایک غیر مسلم کو اسلام قبول کرنے سے روکا بھی نہیں جاسکتا۔ اگر عمر کی قید لگا کر یاد گیر تا خیر کی ہنتھنڈے استعال کر کے اسلام قبول کرنے سے روکا بھی نہیں اسی طرح کسی غیر مسلم کو اسلام کی کوشش کی جائے تو یہ بھی جبر ہے اور مذہبی آزاد کی چھنٹے کے متر ادف ہے۔ یعنی جس طرح اسلام میں قبولِ اسلام کے حوالے سے جبر واکراہ جائز نہیں اسی طرح کسی غیر مسلم کو اسلام قبول کرنے سے دو کراہ جائز نہیں اسی طرح کسی غیر مسلم کو اسلام قبول کرنے سے دو اگراہ جائز نہیں اسی طرح کسی غیر مسلم کو اسلام قبول کرنے سے در واکراہ جائز نہیں اسی طرح کسی غیر مسلم کو اسلام قبول کرنے سے در واکراہ جائز نہیں ہی طرح کسی غیر مسلم کو اسلام قبول کرنے سے در واکراہ جائز نہیں ہے۔

# حاصل كلام:

مذکورہ بالا تمام دلائل وہرائین سے یہ بات اچھی طرح عیاں ہوتی ہے کہ دین اسلام ایک عالمگیر دعوتی مذہب ہے۔ لہذا دین اسلام کی دعوت عام کرنا ہمارا ایمانی تقاضا ہے ہے۔ دعوت دین کی ذمہ داری نبھانا پینیمبر انہ شیوہ ہے اس لیے کوئی زمانہ بھی اس عمل سے خالی نہیں رہ سکتا یعنی انسانی تربیت کے لیے یہ ضروری امر ہے۔ جہاں اسلام جبراً کسی کو دائرہ اسلام میں داخل کرنے کی اجازت نہیں دیتاوہیں ہر عمر کے افراد کو این مرضی اور ارادہ واختیار سے اسلام قبول کرنے میں رکاوٹ ڈالنے سے بھی منع کرتا ہے۔ اگر جبراً کسی مذہب میں داخل کرنا انسانی حق آزادی کے خلاف ہے تو اسی طرح اپنی خوشی سے اسلام قبول کرنے سے منع کرنا بھی حق آزادی پر قد عن لگانے کے متر ادف ہے۔ البندا اٹھارہ (18) سال سے کم عمرا فراد کو قبولِ اسلام کی اجازت نہ دینا اور اٹھارہ سال سے زائد عمر کے افراد کو اپنی مرضی سے اسلام قبول کرنے کی خواہش رکھنے کے باوجو د فوری اسلام میں داخل ہونے سے محروم کرنا یعنی تاخیر ی ہتھانڈ ہے استعال کرنا انسانی حق آزادی کی خلاف ورزی اور بین الا قوامی قوانین کے خلاف ہے جے نہ صرف اسلام بلکہ مہذب د نیا کے تمام عصری قوانین ناجائز قرار دیتے ہیں۔

# مصادر ومراجع

- ا. القرآن الكريم
- ٢. ابن ابي شيبه ، ابو بكر عبد الله بن محمه ، (٩٠ ١٠هـ )، المصنف، الرياض، مكتبة الرشد
- - ه. ابن اسحاق، عبد الملك بن مشام، (١١٠٨ه م)، السيرة النبوية، بيروت: دار الحيل
  - خاری، ابوعبدالله محمد بن اساعیل، (۱۹۸۷ء)، الصحیح، بیروت: دارابن کثیر الیمامة
    - ٢. بخاري، ابوعبد الله محمد بن اساعيل، (س-ن)، البّاريخ الكبير، بيروت: دار الفكر
  - حاكم ، ابوعبد الله محمد بن عبد الله ، (۱۹۹۰) ، المتدرك ، بيروت: دار الكتب العلميه
    - ۸. ابن سعد، ابوعبد الله محمد، (س-ن)، الطبقات الكبرى، بيروت: دار صادر
- 9. الطبري، ابوجعفر محمد بن جرير، (س-ن)، تاريخ الأمم ولملوك، بيروت: دارا لكتب العلمية
- ا. طبری،ابوجعفر محمد بن جریر، (۵۰ ۴۰اه)، جامع البیان فی التفسیر القر آن، بیروت: دار الفکر
  - اا. ابن عساكر، ابوالقاسم على بن الحن، (١٩٩٥ء)، بيروت: دار الفكر
  - ۱۲. عسقلانی، احمد بن علی بن محمد، (س-ن)، الاصابة فی تمییز الصحابة، بیروت: دار الحیل
  - سال ابن کثیر،ابوالفداءاساعیل بن عمر،(۱۰،۴۱هه)، تفسیر القر آن العظیم، بیروت: دار الفکر
    - ١٩٠. قرطبي، محمد بن احمد بن محمد ، (س-ن)، الجامع لأحكام القر آن، القاهرة: دار الشعب
    - 1۵. مسلم، ابوالحسين مسلم بن الحجاج، (س-ن)، الصحيح، بيروت: دار إحياء التراث العربي

# خروج واحتجاج كاشرعي دائره كار

﴿ مُحَمِّ طلحه حسنات ﴿ ۞ ﴿ وَاكْثَرُ مُحَمِّدُ حَمِيبٍ

#### **ABSTRACT**

In the Islamic way of government, the supreme power belongs to Allah Almighty. Nobody is allowed to deviate from the laws of Quran and Sunnah. At the same time, Islam does not allow to adopt dictatorial way of governing and impose arbitrary laws upon the people. That is why Islam clarifies the difference between a caliph and a king and introduced the caliphate system. Islam has given some authorities to the ruler and on the other hand, it has also determined rights of the public. If a ruler misuses his powers, He has to be accountable to Allah. The people also have the right to be held accountable for the dishonesty of the ruler (government). That's why the Caliph Hazrat Abu Bakar Siddiq had made it clear in his sermon that if "I deviate from the obedience of Allah and His Messenger, then my obedience is not obligatory to you". There are many such precedents in Islamic history. The imams and jurists have declared forbidden to go out against the ruler when a true Islamic caliphate is established and a caliph is elected by the whole nation. If a ruler partially violates the limits set by Allah, than the people can protest in appropriate manner. Because it is not the way of a Muslim to remain silent in the face of oppression and evil.

Keywords: Islam, dictatorial, caliph, rights, powers, dishonesty, forbidden, protest

خروج كامفهوم

خروج عربی زبان کے لفظ حرج سے اسم مفعول کا صیغہ ہے جس کا معنی نکلنا باہر آنا،نمودار ہونا ہے ۔ڈاکٹر روضی خروج کا معنی ککھتے ہیں کہ:

> کی ایکچرار، منهاج یو نیور سٹی لاہور کی کی ایکچرار شعبہ اسلامیات، گجرات یو نیور سٹی، گجرات

"خروج سے مراد طلوع ہونا اور باہر نکلنا ہے۔"(')

صاحب المعجم الوسيط نے بھی خروج کا معنی نکلنا اور نمودار ہونا لکھا ہے۔ جیسے کہا جاتا ہے کہ '' ''خرجت خوارج فلان''

یعنی نجابت و شرافت ظاہر ہونا۔<sup>(۲)</sup>

مرتضی زبیری نے کہا کہ خروج، دخول کی ضد کو کہا جاتا ہے۔

''حرج خروجا نقيض دخل دخولًا أي الخروج يقال خرج مخرجا حسنا وهذا مخرجه''

"خروج در حقیقت دخول کامتضاد ہے جیسے کہاجا تاہے وہ اچھے مخرج سے نکلاہے اور بیراس کے نکلنے کی جگہ ہے۔" حبیبا کہ قر آن کریم میں ہے:

أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ ( )

"اے میرے رب! مجھے سچائی (خوشنودی)کے ساتھ داخل فرما(جہاں بھی داخل فرمانا ہو) اور مجھے سچائی(وخوشنودی)کے ساتھ باہر لے آ (جہاں سے بھی لانا ہو)۔"

قیامت کے دن کو بھی یوم خروج کہا گیاہے

"وقال يوم الخروج اسم يوم القيامة"(<sup>1</sup>)

اور کہایوم الخروج قیامت کانام ہے۔

یہ لفظ اردو میں بھی اسی معنی میں استعال ہوا ہے جیبا کہ صاحب فیروزاللغات خروج کا معنی باہر نکلنا ہے۔

حبیها که الله رب العزت کا ارشاد ہے:

''رِّزْقًا لِّلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ''(')

١- روضي البعلكي، الدكتور، (٥٠٠٤ء)، المورد الوسيط ، كراجي، دارالا شاعت، ص: ٢٢٠

٢- ابراتيم مصطفىٰ، (٢٠٠٧ء)، المجم الوسيط، مصر، الشروق الدولية ، ص:٢٨

۳-القرآن، ۱:۰۸

٤- الزبيدي، محمد مرتضى (س،ن)، تاج العروس من جواهر القاموس،لبنان، بيروت،منشورات دار مكتبه الحياة، ج:٢،ص:٣٦١ ٣٨

"(یہ سب کچھ اپنے) بندول کی روزی کے لئے (کیا) اور ہم نے اس (پانی) سے مُر دہ زمین کو زندہ کیا، اس طرح (تمہارا) قبروں سے نکلنا ہوگا۔"

خروج کا لفظ برآمد، باہر نکلنا، بغاوت، شورش، فتنہ کے معنیٰ میں بھی استعال ہوا ہے۔ (\*) اس سے خوارج ہے لینی باغی لوگ، جماعت سے جدا ہونے والے لوگ۔ (\*) صاحب محیط المحیط لکھتے ہیں:

"الخارجي من خالف السلطان والجماعة ومن كان معتقدا بمذهب الخوارج وهم سبع فرق من كبار الفرق الاسلامية وهي الاباضية "(')

خارجی جو بادشاہ یا جماعت کی مخالفت کرے اور جو خوارج کے مذہب پر اعتقاد رکھتا ہو۔اور ان کے سات فرقے ہیں اور سب سے بڑا فرقہ اسلام میں اباضیہ ہے۔

علامه ابنِ تجيم حنفي، لکھتے ہيں:

الخوارج: قومٌ لَهُم منعة وحمية حرجوا عليه بتأويل يرون أنه على باطل كفر أو معصية توجب قتاله بتأويلهم يستحلون دماء المسلمين وأموالهم.  $(^{\circ})$ 

"خوارج سے مراد وہ لوگ ہیں جن کے پاس طاقت اور (نام نہاد دینی) حمیت ہو اور وہ حکومت کے خلاف بغاوت کریں۔ یہ خیال کرتے ہوئے کہ وہ (یعنی حکومت) نفر یا نافرمانی کے ایسے باطل طریق اور معصیت پر قائم ہے اس تاویل کے ساتھ ان کے نزدیک حکومت کے ساتھ قال کرناواجب ہے۔ وہ مسلمانوں کے قتل اور ان کے اموال کو لوٹنا جائز سمجھتے ہیں۔"

۱- القرآن،50:۱۱

۲ فيروزالدين،مولوي (س،ن). ،فيروز اللغات،لامور،فيروزسنز،ص:۵۸۹

۳-المنجد عربی،ار دو (۱۹۹۴ء). کراچی، دارالاشاعت،ص:۲۲۵

٤- بطرس بستاني (٢٠١١). محيط المحيط قاموس مطول للغة العربية مكتبة لبنان، ص:٣٣٣

٥- ابن تحبيم، زين الدين بن ابراجيم بن محمد، (١٠١٠ع). البحر الرائق في شرح الكنز الدقائق، دارالكتب الاسلامي، ج: ٢ ، ص: ٢٣٣٨

مندرجہ بالا بحث سے بیہ بات واضح ہوئی کہ لغوی طور پر خروج سے مراد باہر نکلنا جبکہ بعد ازاں اس کا اطلاق ایسے گروہ پر کیا جانے لگا جو اہل بدعت میں سے تھے۔ جنہوں نے باطل نظریات کی بنیاد پر مسلمانوں کے خون اور مال کو مباح قرار دیا اور ان کے خلاف لشکر کشی کی۔

ذیل میں ہم احتجاج کا معنی و مفہوم بیان کریں گے تا کہ بعد ازاں خروج اور احتجاج میں فرق کو واضح کیا جاسکے۔ احتجاج کالغوی مفہوم:

احتجاج کے فعل کے لیے ہر زبان میں مخصوص لفظ استعال کیا جاتا ہے جو اس کے مفہوم کو واضح کرتا ہے۔ ذیل میں ہم بالتر تیب اردو، عربی اور انگریزی زبان میں احتجاج کے لیے استعال ہونے والے الفاظ کا تجزیہ پیش کریں گے۔ ار دو زبان میں احتجاج کا مفہوم:

اردو لغات میں احتجاج سے مراد اپنے حقوق کے لیے آواز بلند کرنا اور کسی ناپیندید امر پر اعتراض کرنے کے ہیں۔احتجاج لغوی معنی بیان کرتے ہوئے صاحب فروز للغات نے لکھا کہ:

"احتجاج سے مراد کسی امر کے خلاف آواز اٹھانا، ججت لانا، دلیل پیش کرناہے۔"(')

اسی طرح احتجاج کا لفظ اعتراض،انکار، مخالفانه آوازاٹھانا،اظہار ناپیندیدگی کرنا کے معنی میں بھی استعال ہوا ہے۔(۲)

ہیرا لال نے احتجاج کا لفظ اپنے شعر میں یوں استعال کیا:

ہر ظلم پر کیاہے زمانے سے احتجاج کچھ بھی نہ بن پڑا تو مذمت ضرور کی<sup>(۲)</sup>

عربی زبان میں احتجاج کا لفظ بطور دلیل مستعمل ہے۔ جبکہ کسی امر کے خلاف آواز اٹحانے کے لیے عربی لغت میں "مظاهرة" کالفظ استعال کیا گیاہے۔اس کا مادہ ظامھ،ر ہے ۔

۱ - فير وزالدين مولوي، (س،ن ). فيروز اللغات، فارسي اردو، راوليندُي ، فروز سنز،ص:۲۸

۲- فروزالدین ،مولوی (س،ن). فیروز اللغات، کراچی، فیروز سنز،ص:۲۲

۳- د بلوی، بیر الال فلک، (۱۹۸۲ء). حرف و صدا، د بلی، مکتبه جامعه لمیشد، ص:۱۲

" فظهر" كامعنى بيان كرتے ہوئے صاحب المنجد نے لكھا ہے: اس سے مراد "باہر آنا" ہے۔ جيبا كه كہا جا تا ہے: "تظاهرالقوم" قوم باہر تكلى۔ (')
اسی طرح كہا جاتا ہے:
مظاهرة معادية للحكومة (')

" حكومت مخالف مظاهره"

صاحب مجم الوسيط مظاہرة كى تعريف كرتے ہوئے كھتے ہيں: ''إعلانَ رأْي أَو إِظهارُ عاطفةٍ في صَورة جماعيّه''(<sup>۲</sup>)

"اجتماعی طور پرکسی رائے یاجذبہ کا اظہار واعلان مظاہر ہ کہلا تاہے"

انگریزی میں احتجاج کے لیے protest یا strike کا لفظ استعال ہوا ہے جس سے مراد ہے۔ ('') بی بی سی انگلش ڈ کشنری میں اس کامفہوم یوں بیان ہواہے۔

"express strong disagreement or disapproval about something. A protest is the act of saying or showing publicly that you don't approve of something" (5)

کسی چیز کے بارے میں سخت اختلاف یانالپندیدگی یا کا اظہار کرنا۔احتجاجی،بذریعہ قول یاعوامی سطح پر ایک ایساعمل ہے جو یہ ظاہر کرتاہے کہ آپ کو کوئی چیز منظور نہیں ہے۔

۱- المنجد عربي، ار دو (۱۹۹۴ء). ص: ۹۳۳

۲- كير انوى، وحيد الزمال قاسمى، مولانا،)س،ن). القاموس الجديد، اداره اسلاميات، ص: ۵۷۴ ٣- ابراتيم مصطفىٰ، (۱۴۲۵هه). المحم الوسيط، مكتبه الشروق الدوليه، ص: ۵۷۸

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- oxford advavnced learner's Dictionary of current English,As Horn By oxford university press,England 1989,Page No.1003

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>– Bbc enlish dictionary,Harpercollins Publishers London,Page NO.888

تاریخ کے ہر دور میں خروج اور احتجاج کی صورت میں مختلف طرح کے رد عمل ظاہر ہوتے رہے اخلاق احمد قادری لکھتے ہیں:

نویں صدی عیسوی میں جب رومۃ الکبری کی مقدس سلطنت کے پہلے شہنشاہ شارلیمام کو رومہ میں پوپ نے مذہبر رسوم کے ساتھ اپنے ہاتھ سے تاج پہنایا۔ یوں پاپائیت نے بادشاہ کا علیحدہ وجود بھی تسلیم کرلیا اور اس پر اپنا تسلط بھی قائم کر لیا نتیجاً اس دورخی پالیسی کی وجہ سے برابر کی طاقت کے دوادراہے جود میں آگئے جو حصول اقتدار کے لیے باہم متصادم رہنے لگے۔ رفتہ رفتہ بادشاہ تعیش پندی کی طرف مائل ہو گیالیکن خود کوروحانی فرمازوا کہنے کی وجہ سے عوام نے بادشاہ کی بدا تمالیوں کا ذمہ دار پوپ کو قرار دیا۔ نتیجاً مارٹن لوتھر کی قیادت میں اس کے خلاف بغاوت و منافرت کا آغاز ہوا۔ اس وقت یہ تحریک دراصل پاپائیت اور بادشاہت کی غلط روش کے خلاف ایک احتجاج تھا۔ جے انگریزی زبان میں پاپائیت اور بادشاہت کی غلط روش کے خلاف ایک احتجاج تھا۔ جے انگریزی زبان میں ازاں عیسائیت میں کیتھولک اور پروٹسٹنٹ دومستقل فرقے بن گئے۔ "(')

### خروج اور احتجاج میں فرق

عربی لغت کی روسے احتجاج کا معنی دلیل اور جحت کے ہیں ، احتجاج کے لیے عربی زبان میں مظاہر کا لفظ استعال ہوتا ہے اور اس سے مراد آواز بلند کرنا اور اپنے حقوق کے حصول کے لیے جدوجہد کرنا ہے ۔ یہ جدوجہد عموماً آئینی و قانونی طور پر اپنا حق لینے کے لیے کی جاتی ہے ۔ یہ انفرادی حیثیت سے بھی ہو سکتی ہے اور اجتماعی طور پر بھی لوگوں کو جمع کیا جاسکتا ہے ۔ جبکہ خروج کے معنی عمومی طور پر باہر نکلنا کے ہیں جیسا کہ قر آن کریم کی مختلف آیات سے بھی ثابت ہوتا ہے ۔ مگر اصطلاح میں خروج سے مراد منتخب حکر ان کی اطاعت سے نکل جانایا جبری طور پر مسلط بادشاہ کی ظالمانہ روش کے خلاف منظم اور مسلح ہو کر جدوجہد کرنا ہے ۔ خروج یا احتجاج کرنے والا شخص بسا او قات شرعی قیود اور قانونی و آئینی حدود کو توڑ کر معاشر سے میں بدا منی زیاد تی اور ظلم کا مر تکب بھی ہو تا ہے ۔

۱- قادری، اخلاق احمد، (۲۰۰۲ء). تاریخ انقلابات عالم، مشاق، یک کارنر، لابور، ص: ۱۴

### خروج کی اقسام

عاکم وقت کے خلاف خروج کی مختلف اقسام ہیں۔ جس کی تصریحات آئمہ کے اقوال سے ہوتی ہے۔ ہر قسم سے متعلق آئمہ وفقہانے الگ حکم بیان کیا ہے۔

اولا:

پہلی قسم میہ ہے خروج کرنے والا بادشاہی میں تنازعہ کرتے ہوئے خروج اختیار کرتا ہے۔لیکن اس کا میہ خروج دین غیرت اور بادشاہوں کے ظلم اور ان کے سنت پر عمل نہ کرنے کی وجہ سے ہو تاہے جیسا کہ امام حسین ؓ اور اہل مدینہ کا خروج تھا۔ (')

ثانياً:

دوسراوہ شخص جو کسی جائز تاویل کی بنا پر ولی الا مر کے خلاف خروج کر تاہے۔اور اس تاویل کو قر آن و سنت اجازت دیتے ہیں۔ جیسا کہ اصحاب جمل اور اصحاب صفین نے اس کو اختیار کیا۔وہ کسی ملک یاریاست کا مطالبہ نہیں کر رہے تھے بلکہ وہ ایک رائے اور اجتہاد کی بنا پر حضرت علی کے خلاف نکلے تھے۔جو کہ حضرت عثمان غنی کے قصاص کے مطالبہ پر قائم کی گئی تھی۔ (۲)

ثالثاً:

تیسری صورت حکومت کو طلب کرنے کی غرض سے خروج کرنا ہے۔ یہ دنیا کے حصول کے لیے قتل و قبال کرتے ہیں۔ یہ در حقیقت باغی لوگ ہیں۔ ان کے لیے قر آن وسنت میں مذمت کی گئی ہے کیونکہ بیہ امت کو تفرقہ میں ڈالنے والے ہیں۔ اور مسلمانوں کے خون کو فقط دنیا اور حکومت کے واسطے بہانے والے ہیں۔ (<sup>۲)</sup>

١- عسقلاني، ابن حجر، احمد بن على، (• ١٦١هـ) فقة البارى، بيروت، دار المعرفه ، ج: ١٢، ص: ٢٠٠

٢- ابن تيميه، تقى الدين ابو العباس، (١٣١٦هـ) مجموع الفتاوي، سعودي عرب، ج.٢٨، ص: ٢٧٠

<sup>&</sup>quot;- الحنبلي عبد الحي بن أحمد بن محمد ،ابو الفلاح (١٠٠٠ء). شذرات الذهب، بيروت دارابن كثير، ج:١،ص:٨٨

رابعاً:

چوتھاوہ شخص جو حاکم وقت اور مسلمانوں کے گروہ کے خلاف اپنے عقیدے کی اشاعت اور تبلیغ کے لیے نکلے ۔ بیہ سوادِ اعظم پر خروج کرنے والا کسی بھی اعتقادی اور علمی اصول کی مخالفت سے نکلتا ہے۔ یہ سابقہ اقسام سے بڑھ کر ہے (')

احتجاج كى اقسام

عصر حاضر میں اپنے حقوق کے حصول کے لیے احتجاج کر نااگر چیہ آئینی و قانونی حق ہے۔ مگر اس کی پچھ خدود قیود بھی شریعت اسلامیہ نے مقرر کرر کھی ہیں ذیل میں ہم احتجاج کی مختلف اقسام پر روشنی ڈالتے ہوئے ہر ایک کے احکام کی وضاحت کریں گے۔

ا ـ ہڑ تال اور اس کی اقسام

ہڑ تال احتجاج کی کرنے کی الیی کوشش جس میں کام بند کر کے ہر طرف تالہ بندی کر دی جائے ہڑ تال کی تعریف یوں کی گئی ہے:

"عمومی طور پر صنعتی عمل میں ہڑتال ورکز کے گروپ کی انتظامیہ کے خلاف احتجاج کی انتہائی شکل ہے۔ اسی طرح ہڑتال کام کرنے والے طبقہ کی انتظامیہ سے مراعات حاصل کرنے کے لیے ایک اہتماعی کو شش ہے۔ اپنے حقوق کو حاصل کرنے کے عزم کے طور پر اتحاد اور قوت کا ایک مظاہرہ ہے۔ یہ مز دور تحریک کی طاقت کا ایک اشارہ بھی ہے۔ "(۲)

ا- بھوک ہڑ تال

بھوک ہڑ تال مراد اپنے حقوق کے حصول کے لیے احتجاجاً کھانے پینے سے انکار کر دینا۔ صاحب تہذیب اللغہ ککھتے ہیں۔

' - عسقلانی، این حجر، احمد بن علی، (۱۴ اهر) فتح الباری، ج: ۱۲، ص: ۲۸۵ / مجموع الفتاویٰ، ج: ۲۸، ص: ۲۷۵

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Benjamin Leung and Stephen Chiu,(1991). A SOCIAL HISTORY OF INDUSTRIAL STRIKES AND THE LABOUR MOVEMENT IN HONG KONG - 6494 6491,Hong Kong, Department of Sociology,University of Hong Kong, Pokfulam Road, Page No.05

يمكن تعريفه بانه: الا متناع عن بعض اوكل انواع الطعام او الشراب او هما معا،مدة محدودة او مفتوحة للمطالبة بحق ما لدي طرف ثان. (')

"اس کی تعریف اس طرح کی جاسکتی ہے کہ طرف ثانی سے کسی حق کے حصول کے لیے یا کسی حق کے مطالبے کے لیے محدود یا غیر محدود یا غیر محدود یا غیر محدود یا غیر محدود این بعض یا تمام انواع واقسام کی کھانے یا پینے یا دونوں چیزوں سے رک جانا" عہد رسالت مآب مُلَی اللّیٰ میں حضرت سعد بن ابی و قاص نے اسلام قبول کیا توان کی ماں نے ان کے اس عمل پر کھانا پی چھوڑ دیا اور بھوک ہڑ تال کی (۲)

### ب-پہیہ جام ہڑتال

پہیہ جام ہڑ تال عمومی طور پر پبلک ٹرانسپوٹر کی طرف سے احتجاج کے طور پر ہونے والی ہڑ تال کو کہا جاتا ہے جس سے عام شہریوں کی آمدور فت جزوی طور پر معطل ہو جاتی ہے۔

ج۔شٹر ڈاؤن ہڑ تال

تاجر برادری کی طرف سے کاروبار کو مکمل طور بند کر کے علامتی طور پر احتجاج کیا جاتا ہے جس سے خرید وفروخت کا عمل رک جاتا ہے۔

#### ۲\_مصنوعات كابائكاك

مصنوعات کی خریداری سے بائیکاٹ کر کے احتجاج کرنے میں تحریک ترک مولات کو خاصی شہرت ملی۔ ۱۹۲۰ء میں برصغیر کے مسلمانوں نے تحریک خلافت کو کامیاب بنانے کے لیے انگریزوں کی مصنوعات سے بائیکاٹ کرنے کا اعلان کیا جسے برصغیر کی تاریخ میں ''ترک موالات''کہا جاتا ہے مفتی تقی عثانی کلھتے ہیں:

"تحریکات خلافت کے زمانے میں "ترک موالات "کے جو طریقے استعال کیے گے تھے اُن میں ہڑتال بھی شامل تھی، ترک موالات کے تحت بیہ تحریک چلائی گئی تھی کہ برطانوی مصنوعات کا بائیکاٹ کیاجائے چنانچہ اہل تحریک نے دکانوں پر جو برطانوی مصنوعات فروخت کرتی تھیں، رضاکار مقرر کر دیے تھے۔ جولوگوں کو جس طرح ممکن ہو وہاں سے خریداری کرنے سے روکتے تھے، اگر خرید چکے ہوں تو واپسی پر مجبور کرتے تھے، نیز وہ دکانداروں کو

۱- تهذيب اللغة ،ج:۴، ص:۱۲۴

٢- قشيري، مسلم بن الحجاج، (٣٣٥ه هـ). الجامع الصحيح، بيروت، دارالكتب العلميه، رقم الحديث: ١٧٣٨

مجبور کرتے کہ وہ الیمی اشیاء د کا نوں پر نہ رکھیں ، اگر وہ نہ مانیں تو ان کو نقصان پہنچانتے تھے خواہ اس د کاندار کے پاس کوئی اور ذریعہ معاش نہ ہو اور اس تجارت کو بند کرنے سے اس کے اہل وعیال پر فاقوں کی نوبت آ جائے۔ ساسی مائز کاٹ

سیاسی عمل سے بائیکاٹ مختلف صور توں میں ہو سکتا ہے جس میں ووٹ ڈالنے سے انکار ،اسمبلی کی کاروائی سے بائیکاٹ، انتخابی عمل میں شرکت سے انکار کرنے جیسی صور تیں ہو سکتی ہیں پاکستان میں اس کی مثال ۲۰۱۳ء کے انتخابات میں کچھ جماعتوں کی طرف سے انتخابات الکشن کے عمل کا بائیکاٹ کیا گیا۔ (`)

م-احتجاج کے لیے کالی پٹی باند صنا

یہ عالمی طور پر احتجاج کی جدید شکل ہے۔ ابتدامیں یہ طریقہ سوگ کے اظہار کے لیے اپنایا جاتا تھا۔ جس کے لیے کالے لباس کا انتخاب کیا جاتا ہے جبکہ موجودہ دور میں بازوں پر کالی پٹی باندھ کر احتجاج کیا جاتا ہے علاوہ ازیں یہ عمل کسی دن کی یاد کے طور پر یاکسی سے اظہارِ پیجہتی کے لیے بھی کیا جاتا ہے۔

ڈیوڈایل کے مطابق:

"بیسوی صدی میں میں بازوں پر سیاہ پٹی کو احتجاج کے طور پر استعال کیا گیا۔ ۱۹۲۵ میں تین طلباء جان تھنکر، میری بیتے اور کرسٹوویتنام نے ویتنام کی جنگ میں امریکہ مداخلت کے خلاف احتجاج کے طور پر سکول میں سیاہ پٹی کو سفید امن کی علامت کے ساتھ باندھا، جس پر انہیں سکول سے خارج کر دیا گیا۔ امریکہ کی ایک عدالت نے طلباء کے حق میں فیصلہ دیتے ہوئے لکھا کہ سکول انتظامیہ نے طلباء کو ان کے احتجاج کی بدولت خارج کرکے اپنے حقوق سے تجاوز کیا ہے"(<sup>۲</sup>)

۵\_احتجاج بصورت د هرنا

د هرنا بھی احتجاج کی جدید شکل ہے جس میں کچھ افراد اپنے حقوق کے حصول کی خاطر کسی مخصوص جگہ کا انتخاب کر کے غیر معینہ مدت کا بیٹھ جاتے ہیں . انگریزی میں دھرنے کو sit in کہا جاتا ہے۔

١-روزنامه ايكسيريس لا هور، ١١ مئي ١٣٠٠ ء، ج: ١٣٠ ، شاره: ١٨٧ ، ص: ١

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- David L. Hudson, Jr<sub>(</sub>2013<sub>)</sub>. Black Armbands, Boobie Bracelets, and the Need to Protect Student Speech, UMKC L. REV Pg.595

۱۹۱۰ء سیاہ فاموں کے شہری حقوق کے لئے آوازبلند کرنے والے لیڈر ڈاکٹر مار تھر لوتھر کنگ جو نئیر کے نظریات سے متاثر چار سیاہ فام نوجو ان تارتھ کئیر ولائیا کی ایک یونیورسٹی میں ایک ایسی میز پر جو سفید فاموں کے لئے مخصوص تھی بیٹھ گئے ، مگرریسٹورنٹ کے مالک نے انہیں کھانا پیش کرنے سے انکار کر دیا چنانچہ انہوں نے کھانے کی میز سے انٹھنے سے انکار کر دیا وہاں دھر نادے کر بیٹھ گئے۔ اس کاروائی سے مالکان کو شدید مشکلات کاسامناکر ناپڑھا کیو نکہ سیاہ فارم لوگوں کی تعداد میں دن بدن اضافہ ہو تا گیا چنانچہ وہ آ ہتہ آ ہتہ پوری مارکیٹ میں اور کاروباری جگہوں میں پھیلنے لگ گئے ان کے ساتھ سفید فام مظاہرین بھی شریک ہو گئے اس طرح مظاہرین کی تعداد ۵۰ ہزار تک پہنچ گئی اس احتجاج سے امریکہ کی میں ریاستیں متاثر ہوئیں۔ جولائی ۱۹۱۰ء میں دولا کھ ڈالر کے نقصان کے بعد رول ور تھے نے اپنی میز وں پر سفید فاموں اور سیاہ فاموں کو کھانا پیش کرنے کا اعلان کیایوں بنیادی حصول کے لئے سیاہ فام تحریک کا میابی سے ہمکنار ہوئی۔ (`)

#### ٧ ـ لانگ مارچ

لانگ مارچ ایک جگہ سے دوسرے جگہ احتجاج کرتے ہوئے جانا جس کی صورت اجمّا می طور پر ہوتی ہے اگریہ مارچ مختصر ہو تو اسے ریلی یا جلوس کہا جاتا ہے۔اس قسم کا مظاہر ہ پاکستان کی سیاسی تاریخ میں پیپلز پارٹی، پاکستان عوامی تحریک اور تحریک انصاف دیگر سیاسی جماعتوں کی طرف سے کیا گیا۔

خروج اور احتجاج کی مختلف اقسام اور طریقوں کا جائزہ لینے کے بعد یہ بات واضح ہوتی ہے کہ تاریخ اسلام میں حکام بالاکی اطاعت سے انحر اف کو خروج کا نام دیا گیا ۔ ان کے پس پر دہ عوامل کا جائزہ لیا جائے تو جو وجوہات سامنے آتی ہیں ان میں بادشاہوں کے مظالم، عیش و عشرت ، طوائف الملوکی، تعیش پہندی اور اسلامی اقدار کی پامالی شامل ہیں ۔ اس کے ساتھ بعض او قات نظر یاتی و اعتقادی اختلاف کی وجہ سے بھی مختلف فرقوں نے خروج کیا۔ ہر دور میں خروج اور احتجا ج کی صور تیں عملی اعتبار سے اگر چہ مختلف لیکن بعض مقاصد کے اعتبار سے ان میں کسی حد تک اشتر اک بھی پایا جاتا ہے۔ جیسے سابقہ دور میں ہونے والے خروج اکثر و بیشتر حکر انوں کی بد اعمالیوں کا شاخسانہ تھے جبکہ عصر حاضر میں بھی حکمر انوں کی بد اعمالیوں کا شاخسانہ تھے جبکہ عصر حاضر میں بھی حکمر انوں کی نااہلی ، بدیا نتی اور کر پشن کی وجہ سے لوگ احتجاج کا راستہ اختیار کرتے ہیں۔ خروج اور احتجاج کی بعض صور تیں مختلف بھی ہیں جیسے خروج جماعت کی صورت میں کیا جاتا ہے۔ جبکہ احتجاج کے لیے جماعت یا گروہ کا ہونا ضروری

<sup>1</sup> – Sit-in movement, nonviolent movement of the U.S civil rights era that began in Greensboro, north Carolina, in 1960

نہیں بلکہ فرد واحد بھی اس کا مظاہرہ کر سکتا ہے۔ اگر خروج کو احتجاج کی جدید شکل قرار دیا جائے تو یہ بھی کسی حد تک درست ہے۔

احتجاج اور خروج کی اقسام کا جائزہ لینے کے بعد ہم اس شریعت اسلامیہ میں اس کی جائز اور ناجائز صور توں پر بحث کریں گے۔

خروج اور احتجاج کی ممانعت پر دلا ئل

خروج اور احتجاج کی ممانعت کا نقطہ نظر رکھنے والے علماء قر آن و حدیث کی ان نصوص سے استدلال کرتے ہیں ، جن میں حاکم اور امیر کی اطاعت کولازم قرار دیا گیاہے۔جو کہ درج ذیل ہیں۔

ا۔ حاکم کی اطاعت کا حکم

الله رب العزت نے حاکم کی اطاعت کو قر آن کریم میں لازم قرار دیاہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴿ (١)

"اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرو اور رسول مَثَالِيَّةِ کمی اطاعت کرو اوراينے میں سے (اہلِ حق) صاحبان اَمر کی"

مفسرین نے اس آیت میں ''اولی الامو'' سے مراد خلیفہ وقت باامیر کی اطاعت قرار دیاہے اس کے علاوہ دو سرے تمام حکام بھی مراد ہو سکتے ہیں جو شوریٰ انتظامیہ ی یاعدلیہ سے تعلق رکھتے ہیں۔

امیر کی اطاعت کو نبی کریم مُنگانیکم نے اپنی اطاعت قرار دیتے ہوئے فرمایا:

مَنْ أَطَاعَني فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ، وَمَنْ عَصَاني فَقَدْ عَصَى اللَّهَ، وَمَنْ أَطَاعَ أَمِيرِي فَقَدْ أَطَاعَني، وَمَنْ عَصَى أُمِيرِي فَقَدْ عَصَانِي (١)

''جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی اور جس نے میری نافرمانی کی اس نے اللہ کی نافرمانی کی اور جس نے میرے مقرر کیے ہوئے حاکم کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی اور جس نے میرے امیر کی نافرمانی کی اس نے گو ہامیری نافرمانی کی۔"

۱- القر آن ۹۹:۳۵

٢- بخارى، محمد بن اساعيل (٢٠٠٢ء). الجامع الصحيح، لبنان، دار الاحياء، وقم الحديث ١٥٥٧-

### ۲۔ متفقہ امام کے خلاف خروج کی مذمت

امت میں کسی امام پر اتفاق ہو جائے تواس کے بعد کسی شخص کو اجازت نہیں کہ وہ اس کے خلاف خروج کرے ایسا کرنے والے شخص کو قتل کرنے کا حکم دیا گیا عرفجہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول الله سَکَاتَیْنِم کو یہ فرماتے سنا ہے۔
"مَنْ أَتَاكُمْ وَأَمْرَكُمْ جَمِيعٌ عَلَى رَجُلٍ وَاحِدٍ يُرِيدُ أَنْ يَشُقَّ عَصَاكُمْ أَوْ يُفَرِّقَ جَمَاعَتَكُمْ فَاقْتُلُوهُ". (')

"اگر تمہارے معاملات کسی ایک شخص پر انعظمے ہوں پھر کوئی شخص تمہاری قوت کو توڑنے یا تمہاری جماعت میں تفرقہ ڈالنے کی کوشش کرنے تواسے قتل کر دو۔"

مندرجہ بالا نصوص سے استدلال کرتے ہوئے آئمہ و فقہانے کسی فرد واحد کو اجازت نہیں دیتے امت کے متفقہ امام کی اطاعت سے انحراف کرتے ہوئے کوئی فرد اس کے خلاف خروج کرے۔ چناچہ امام احمد بن حنبل امیر کی اطاعت کے وجوب کے قائل اور ان کے خلاف خروج کو حرام قرار دیتے ہیں آپ لکھتے ہیں:

"امام وقت اور خلیفہ قائم کی اطاعت خواہ وہ فاش و فاجر ہویا نیکوکار اور پر ہیز گار واجب ہے۔ وہ جب مسند خلافت پر اس طرح متمکن ہوا ہو کہ لوگ اس کی امامت پر جمع ہو گئے ہوں اور اس سے راضی ہوں یا بزور شمشیر وہ خلیفہ بن بیٹھا ہو اور لوگ اسے امیر المو منین کہنے گئے ہوں کسی شخص کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ ان ائمہ اور خلفاء پر طعن کرے یا اس بارے میں منازعت کرے۔ جس نے امام المسلمین کے خلاف خروج کیا، جس پر لوگ جمع ہو گئے ہوں اور جس کی خلافت ماننے گئے ہوں خواہ یہ اقرار برضاء و رغبت ہویا یہ جبر و اکراہ تو اس شخص نے مسلمانوں کی قوت کو پارہ پارہ پارہ رسول اللہ منگائی ہی موت واقع ہوئی تو یہ قوی وہ جملے کے آثار کے خلاف کیا اور اس خروج کی حالت میں اس کی موت واقع ہوئی تو یہ شخص جاہلیت کی موت مرا۔"(\*)

امام ابن تیمیہ نے اس عدم خروج کی حکمت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ایسے خروج سے حاصل ہونے والا فتنہ و فساد اس حکمران کے ذاتی فسق و فجور سے کئی گنا بڑا ہوتا ہے۔وہ فرماتے ہیں:

۱- قشري، مسلم بن الحجاج، (۱۳۳۵ه). الجامع الصحيح، بيروت، دارالكتب العلميه، رقم الحديث: ۱۸۵۲

٢- حيات احمد بن حنبل ،ص:٢٣٢ بحواله المناقب ابن جوزي،ص:٢١١

لا يجوز انكار المنكر بماهو أنكر منه ولهذا حرم الخروج على ولاة الأمر بالسيف لأجل المعروف والنهي عن المنكر لان ما يحصل بذلك من فعل المحرمات و ترك واجب اعظم مما يحصل بفعل المنكر والذنوب والائمة لا يقاتلون بمجرد الفسق كالزنا وغيره فليس كلما جاز فيه القتل جاز ان يقاتل الائمة لفعلهم ياهذا فساد القتال اعظم من فساد كبيرة يرتكبها ولى الامر. (')

"کسی منکر کا انکار اس سے بڑے منکر سے جائز نہیں ہے۔ اس وجہ سے اُمر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی غرض سے حکمرانوں کے خلاف تلوار سے خروج حرام قرار دیا گیا ہے کیونکہ اس قسم کے خروج سے جن محرمات کا ارتکاب اور فرائض کا ترک لازم آئے گا وہ ان حکمرانوں کے منکرات اور گناہوں سے بڑے ہوں گے۔ حکمرانوں سے صرف ان کے فسق وفجور مثلاً زنا وغیرہ کی وجہ سے قال نہیں کیا جائے گا۔ ایس ہر وہ گناہ کہ جس کے مرتکب کا قتل جائز ہے۔ اس گناہ کے ارتکاب پر حکمرانوں سے قال کا فساد اس گناہ سے بہت بڑھ کر ہے کہ حکمرانوں سے قال کا فساد اس گناہ سے بہت بڑھ کر ہے کہ جس کا ارتکاب حکمران کرتا ہے۔"

# سـ جبرى ہڑ تال كاشر عى تحكم

مندرجہ بالاصور توں کے بارے میں وضاحت مولانا اشرف علی تھانوی نے اپنے فتاوی میں یوں کی ہے:

یہ واقعہ بھی متعدد گناہوں پر مشمل ہے ایک مباح فعل کے تزک پر مجبور کرنا بجز بعض خاص تجار توں کے سبب
ماشیاء کی خرید و فروخت کا معاملہ اہل حرب تک کے لئے بھی جائز ہے چہ جائیکہ معاہدین کے ساتھ۔ دوسر ابعد اتما
م بھے کے واپسی پر مجبور کرنازیادہ گناہ ہے۔ قانون خیار کے تحت یہ واپسی بھی شرعاً مثال بھے کے ہے جس میں تراضی
متعاقدین شرط ہے۔ تیسر انہ ماننے والوں کو ایذا دینا جو ظلم ہے۔ چو تھا اہل وعیال کو تکلیف پہنچانا کہ یہ بھی ظلم
ہے۔ یا نچواں اگر اس کو واجب شرعی بتلایا جائے تو شریعت کو تغیر و تحریف ہونا ہے۔ "(\*)

۱- ابن تيمه، تقي الدين ابوالعباس، (۲۱۷ ه.). مجموع الفتاوي، ج:۴۸، ص :۴۷۲

٢- تقى عثانى ، مفتى (١٣٢٧ه). اسلام اور سياست، ملتان، اداره تاليفات اشر فيه، ص: ٥١

لہذا اگر ہڑتال کرنے سے معاشرے کے دیگر افراد متاثر ہوتے ہیں اور ان کے حقوق سلب ہوتے ہیں تو یہ عمل ناجائز ہے۔ دین اسلام میں اس بات کی قطعاً اجازت نہیں کہ اپنے حق لینے کے لیے دوسرے کی حق تلفی کی جائے۔ ۴۔ ووٹ کے بائیکاٹ کاشر عی تحکم

- 213 -

ووٹ دینا در اصل کسی کے بارے میں شہادت دینا ہے کہ منتخب فرد ریاستی معاملات چلانے کا اہل ہے جبکہ اہلیت ہونے کے باجود کسی کو ووٹ نہ دینا در حقیقت شہادت کو چھپانا ہے اور ایک آیتِ مبارکہ میں سیحی شہادت کا چھپانا حرام اور گناہ قرار دیا گیا ہے، ارشاد ہے:

وَلاَ تَكْتُمُواْ الشَّهَادَةَ وَمَن يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَالْبُهُ. (١)

اور تم گواہی کو چُصاپیا نہ کرو، اور جو شخص گواہی چُصاپا تا ہے تو یقینا اس کا دل گنہگار ہے،۔

مولاناغلام رسول سعيدي لکھتے ہيں:

جوشخض علم اور عمل کے اعتبار سے نااہل ہواس کو ووٹ دینا ہمارے نزدیک بھی ناجائز اور گناہ ہے۔ (۲) حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے کہ ایک اعرابی نے پوچھایار سول اللہ قیامت کب آئے گی تو آپ نے فرمایا: جب امانت ضائع کر دی جائے گی تو قیامت کا انتظار کرواس نے پوچھا امانت کب ضائع ہوگی تو آپ نے فرمایا: جب کوئی منصب کسی نااہل کے سپر دکر دیاجائے۔ (۲)

مفتی شفیع لکھتے ہیں کہ:

ہر مسلمان ووٹر پر فرض ہے کہ ووٹ دینے سے پہلے تحقیق کرلے جس کوووٹ دے رہاہے وہ کام کی صلاحت رکھتا ہے یا نہیں۔ دیانت دار ہے یا نہیں محض غفلت اور لا پرواہی کی وجہ سے عظیم گناہوں (جو گناہ ووٹ لینے والا سر نجام دے گا) کامر تکب نہ بنے۔ (')

۱-القرآن،۲۰:۲۸۳

۲-سعیدی،غلام رسول، (۴۰۰۴ء). تبیان القر آن،لاهور، فرید بک سٹال، ج:۳۳،ص:ص:۱۲۱

٣- بخاري، څمر بن اساعيل، (س،ن). صحيح بخاري، پيروت، دارالکتب العلميه، رقم الحديث: ٥٩

٤ - محر شفيع، مفتى، (س،ن). معارف القرآن، كراچي، مطبوعه دار المعارف، ج: ١٠ ص: ١١

اس سے یہ واضح ہوا کہ جس طرح منصب پر نااہل لوگوں کو ہیٹھانا گناہ اور شریعت اسلامیہ کے خلاف ہے اسی طرح اہل افراد کے ہوتے ہوئے ابتخابی عمل سے بائیکاٹ کرنا بھی گناہ ہے۔ خروج اور احتجاج کی حلت پر دلاکل

> خروج اور احتجاج کو جائز سمجھنے والے فقہاء کے دلا کل درج ذیل ہیں۔ ا۔معصیت مبنی اطاعت کی حرمت

اگر قر آن و حدیث میں حکمر ان کی اطاعت کو لازم قرار دیا گیاہے تو امیر کی اطاعت کے سلسلے میں بھی اسلام نے دائرہ کار مقرر فرمایا، اگر حکمر ان معصیت پر مبنی کوئی حکم دے تو اس صورت میں اس کی اطاعت ہر گر نہیں کی جائے گی۔ نافع نے ابن عمرسے روایت کیا کہ رسول اللہ شکالٹیٹیٹر نے ارشاد فرمایا:

عَلَى الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيمَا أَحَبَّ وَكَرِهَ إِلاَّ أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ فَإِنْ أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ فَإِنْ أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ فَلاَ سَمْعَ وَلاَ طَاعَةً (١)

"ایک مسلمان پر لازم ہے کہ وہ سنے اور اطاعت کرے خواہ وہ اسے پیند کرتا ہویا نہیں، سوائے جب اسے معصیت کا حکم دیا جائے ۔ پس اسے اگر معصیت کا کام کرنے کا حکم دیا جائے تو وہ نہ تو سنے اور نہ ہی اطاعت کرے۔"

# ۲۔ فاسق حاکم کے سامنے کلمہ حق کہنا

حکمر ان کا احتساب کرناامر بالمعروف اور انہی عن المنکر کا ایک حصہ ہے۔ اس سلسلے میں حضور نبی اکرم مَکَالَّیْکِیْم کی احادیث خصوصی طور پر حکمر انول کے بارے میں وار دہوئی اور حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کا خطبہ بیعت بھی اس کی واضح دلیل ہے ، جس سے حکمر انول کا محاسبہ کرنے اور ان کے سامنے امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے اظہار کی اہمیت ظاہر ہوتی ہے۔

> ابوسعيد سے روايت كياكه رسول الله صَلَّالَيْنَا مِّ ارشاد فرمايا: أَفْضَلُ الجِهَادِ كَلِمَةُ عَدْلٍ عِنْدَ سُلْطَانٍ جَائِرٍ أَوْ أَمِيرٍ جَائِرٍ . ('')

> > ۱ - قشرى، مسلم بن الحجاج، (۱۴۳۵ه ). الجامع الصحيح، رقم الحديث:۱۸۳۹

۲ – ابوداؤد،السنن، بیروت، دارالکتب العلمیه، رقم الحدیث: ۴۳۳۴

"افضل جہاد، جابر سلطان کے سامنے کلمہ حق کہناہے۔"

اس حدیث میں صراحتاً حاکم کے سامنے امر بالمعروف کے اظہار کا بیان ہوا ہے۔ گویا حکمر ان کے سامنے کلمہ حق کہنے کی نہ صرف تعلیم دی بلکہ جابر اور ظالم بادشاہ کے سامنے سے عمل جہاد کرنے کے متر ادف تصور کیا گیا تا کہ حاکم کی اصلاح کے لیے معیار قائم کیا جاسکے چنانچہ

امام نبهانی اس حدیث کی وضاحت میں لکھتے ہیں:

" یہ نص حکمر ان کے محاہبے کے متعلق ہے اور حکمر ان کے سامنے حق بات کہنے کی فرضیت کو بیان کرتی ہے اور اسے بہترین جہاد قراردیتی ہے۔"(')

ظالم وفاسق حاكم كي وضاحت

امام نجماني ظالم وفاسق حاكم كي وضاحت مين لكصة بين:

"جو حکمر ان اللہ کے تمام احکامات کو نافذنہ کرے یا پچھ احکامات کو نافذ کرے اور پچھ کو پس پشت ڈال دے اور وہ سے اعتقادر کھتا ہو کہ اسلام کے اسلام کے اسلام کے احکامات موزوں و مناسب نہیں ہیں ، گو یا اس نے کفر کیا۔ اور وہ حکمر ان جو اسلام کے احکامات کے موزونیت اور صلاحیت پر تو یقین رکھتا ہو لیکن وہ اللہ تعالیٰ کے احکامات کو نافذنہ کرے یا پچھ احکام کو نافذ کرے اور پچھ کو پس پشت ڈال دے ، اللہ تعالیٰ نے اسے ظالم یافاسق قرار دیا ہے۔"(\*)

اگر احتجاج کو بطور اعلائے کلمۃ الحق کے طور پر دیکھا جائے تو یہ عمل مسلم امت کا خاصہ رہاہے۔ علائے حق اور آئمہ و مجتہدین کی زند گیاں اعلاء کلمۃ الحق کے پرچار حق میں گزری ہیں۔امام اعظم ابو حنفیہ ،امام مالک ،امام شافعی اور امام احمد بن حنبل چاروں آئمہ کو اعلائے کلمۃ حق کی سربلندی پر ایذائیں پہنچائیں گی جن سے تاریخ کے واقعات بڑھے ہوئے ہیں۔ علامہ عبد الوحید لکھتے ہیں:

"امام شافعی کو معمولی اختلاف کی بناپر اس قدر ایذائیں دی گئیں کہ معاذاللہ۔ آپ کو یمن سے بغداد تک بے حرمتی کے ساتھ قید کر کے لایا گیا۔ ہزاروں آدمی آپ کو گالیاں دیتے جاتے تھے اور وہ سر جھکائے ہوئے مقید حالت چلے جاتے تھے۔"(<sup>7)</sup>

١- نبهاني ، تقي الدين ، (٢٠٠٢ء). اسلامي نظام حكومت، ص:٣٠١٨

۲- نبهانی، تقی الدین، (۵۰۰۷ء). اسلامی نظام حکومت، ص: ۱۳۰

"-عبدالوحیدخان،علامه، (۱۹۹۷). مسلمانوں کے عروج وزوال کی داستان تاریخ افکاروسیاست اسلامی،لاہور، دوست ایسوسی ایٹس،ص:۵۱۹

وقت کے ساتھ ساتھ حصول علم کا مقصد حصول عز و جاہ اور جلب منفعت رہ گیا۔ چنانچہ اعلاء کلمۃ الحق بعد ازاں علمائے اسلام کے نز دیک اسی طرح شجر ممنوعہ بن گیا جس طرح علماء یہود نے اغراض دنیوی کے لیے حق کو چھیایا تھا۔ سداحتجاج بطور اعلائے کلمة الحق

خروج واحتجاج کی وہ تمام صورتیں جو اعلائے کلمۃ الحق کے ضمن میں آتی ہیں بشر طبکہ اس سے کسی کی جان مال عزت و آبر و کاحق تلف نہ ہو جائز ہیں۔ کیونکہ ظالم کے ظلم کو اگر نہ روکا جائے اور اسے معاشرے میں شتر بے مہار کی طرح حچوڑ دیا جائے تو پھر معاشرے کا امن و سکون برباد ہونے کا خدشہ ہے۔احتجاج کی جن صورتوں کو فقہاءنے جائز کہا ہے ان تمام صور توں کو اعلاء کلمۃ الحق کے ضمن میں یا امر بالمعر وف اور نہی عن المنکر پر قیاس کیا ہے ۔ ایسی صورت میں ير امن احتجاج نه صرف جائز ہے بلکہ بعض او قات ضروری تصور کیا جاتا ہے۔ چنانچہ الموسوعۃ الفقہیۃ میں ہے:

اتفق الائمة على مشروعية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وحكى الإمام النووي وابن حزم الإجماع على وجوبه. (١)

''نیکی کا حکم اور برائی سے منع کرنے سے متعلق تمام ائمہ کرام کا تفاق ہے کہ ہیہ شرعی عمل ہے، بلکہ نووی اور ابن حزم 'نے اس عمل کے واجب ہونے پر اجماع بھی نقل کیا ہے''

لہذا اگر ظالم حاکم وقت کی طرف سے رعایا پر ظلم کیا جائے تو اس کے خلاف مظلوم طبقہ کو پر امن احتجاج کی صورت میں کھڑے ہو ناضر وری ہے تا کہ حصول حق کی جد وجہد میں نہی عن المنکر کا فریضہ سر انحام دیا جاسکے۔

علامه ابن حزم تويهال تك فرماتے ہيں كه:

"جب منکر کا دفع کرنا تلوار کے بغیر ممکن نہ ہو تو پھر مسلح خروج کرنا واجب ہے اس بارے میں ائمہ ثلاثہ امام ابو حنیفہ ، امام مالک اور امام شافعی کامو قف بھی ہیہ ہے کہ ایسے حکمر ان کے خلاف مسلح خروج جائز ہے اور پھر خاص کر اس بارے میں امام ابو حنیفہ کا مذہب تو بہت ہی مشہور ہے کہ وہ ظالم حکمر انوں کے خلاف مسلح خروج کو واجب سمجھتے تھ "(¹)

١ – الموسوعه الفقهية (٣٠ ١٠ه ). كويت، وزارة الاو قاف والشيئون الاسلاميه، ج: ٢٠٨، ص: ٢٣٨

٢- ابن حزم، على بن احمد بن سعيد، (١٣١٧هه). الملل والنحل ، دار الاحياء، ج: ١٨، ص: ١١١

#### ٧- احناف كامؤقف

اس سلسلے میں اگر امام اعظم ابو حنیفہ کاروبہ دیکھا جائے توان کی زندگی میں جو خروج ہوئے انہوں نے اس سے گریز کی راہ اختیار کی۔اس کی وجہ یہ نہیں کہ وہ مسلمان حکمر انوں کے رویے سے مطمئن تھے۔بنوامیہ اور بنوعباس کے ادوار میں انہوں نے جس طرح حکومتی مناصب سے اپنا دامن بچایا اور اس انکار پر ذہنی وجسمانی اذبیتیں بر داشت کیس وہ اس بات کی دلیل ہے کہ وہ ان حکمر انوں کو اس قابل نہیں سبھتے تھے کہ وہ امت کی قیادت کریں مگر حکمت کے پیش نظر ان کے خلاف خروج کرنے سے مجتنب رہے۔

امام جصاص نے ان کے قول کو نقل کیا ہے

ولافرق عند ابي حنيفة بين القاضى والخليفة في ان شرط كل منهما العدالة وان الفاسق لايكون خليفة ولا يكون حاكما كمالا تقبل شهادة ('')

"امام ابوحفنیہ کے ہاں قاضی اور خلیفہ کے در میان اس بارے میں کوئی شک نہیں کہ دونوں کی عدالت کا ہوناشر ط ہے اور رپہ کہ فاسق خلیفہ نہیں بن سکتااور نہ ہی جا کم بن سکتا ہے جیسا کہ فاسق شخص کی گواہی قبول نہیں کی جاتی۔'' فقہ الا کبر میں امامت و خلافت کے ضمن میں امام ابو حنیفہ نے اصول بیان کیے ہیں ان میں سے ایک اصول امام فاسق سے متعلق یہ ہے:

"فسق کے ارتکاب سے امام از خو د معزول نہیں ہو جاتا بلکہ اس کاہٹانالازم ہو جاتا ہے۔"''

امام جصاص واضح کرتے ہیں کہ اگر کسی نے فاسق حاکم کی حکومت کے جواز کا قول امام ابو حنیفہ گی طرف منسوب کیاہے تو یا تو یہ اس نے قصداً حجوث یا ندھنا ہے ، یا امام ابو حنیفہ ؓ کے موقف کو صحیح نہیں سمجھا ، چنانجہ امام حصاص لکھتے ہیں:

" پس اگر کسی کو غلطی لاحق ہو ئی ہے اور امام ابو حنیفہ ؓ کے قول اور سارے عراقی فقہاء کی طرف حجموٹ منسوب نہیں کر رہا، تووہ اس غلطی کے اس قول کی بناء پر لاحق ہو ئی ہو گی کہ کسی ظالم حکمر ان کی جانب سے مقرر کیا گیا قا ضی اگر خود عادل ہو تو اس کے احکام نافذ ہوں گے اور اس کے فیصلے صحیح ہوں گے ،اور بیر کہ ان حکمر انوں کے پیچیے نماز جائز ہے باوجو د اس کے کہ وہ فاسق اور ظالم ہیں۔''

۱ - الجصاص، ابو بكر احمد بن على (١٩٩٩ء). احكام القر آن، اسلام آباد، بين الا قوامي اسلامي يونيور سٹي، ج: ۱، ص: ۸۷

۲- ابو حنیفه، نعمان بن ثابت، امام (س، ن). فقه الا کبر، لا مور، مکتبه رحمانیه، ص: ۴۲

ا یک اور مقام پر امام حصاص نے ان لو گوں کے مو قف کی وضاحت کی ہے جو ظالم حکمر ان کے ہٹانے کی کو شش کو فتنہ قرار دیتے ہیں۔ اور اس موقف کے خطرناک نتائج سے آگاہ کیا ہے۔

فصاروا شرا على الأمة من أعدائها المخالفين لها ; لأنهم أقعدوا الناس عن قتال الفئة الباغية وعن الإنكار ذلك كله عليهم ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والإنكار على السلطان الظلم والجور، حتى أدى ذلك إلى تغلب الفجار بل المجوس وأعداء الإسلام حتى ذهبت الثغور وشاع الظلم وخربت البلاد وذهب الدين. (١)

'''پیں پیر (ظالم کے خلاف خروج کے عدم جواز کے قاتلین )اس اُمت کے لئے اس کے مخالف دستمنوں سے زیادہ بد تر ہو گئے کیو نکہ انہوں نے ظالم حکر ان کے ظلم وستم کے خلاف مز احمت کے لئے لو گوں کو اُٹھنے نہیں دیا یہاں تک کے گناہ گاربلکہ مجوس اور اسلام کے دیگر دشمن غالب ہو گئے اس کا نتیجہ بیہ لکلا کہ سر حدات غیر محفوظ ہو گئیں ، ظلم کا دور دورہ ہواشہر تہاہ ہو گئے دین اور د نبادونوں ہاتھ سے نکل گئے۔''

چنانچہ جنہوں نے ہشام بن عبد الملک کے خلاف خروج کیا تھاتو ان کی امام اعظم نے نہ صرف مالی معاونت فرمائی بلکہ خروج کرنے والوں کو خفیہ طریقہ سے فتویٰ دیتے اور دیگر کو فرماتے تھے کہ ان کی نصرت بھی واجب ہے اور ان کے ساتھ مل کر حکمر ان کے خلاف لڑنا بھی واجب اور لازم ہے۔

شیخ پوسف القرضاوی کے نزدیک ظالم حکمر انوں کے خلاف پر امن خروج جائز ہے لینی وہ خروج جو قلم یا زبان یا پرامن طریقے پر مبنی ہو۔وہ فرماتے ہیں:

وأما إن كان الخروج بمحرد اظهار رأى مخالف والتعبير عنه باللسان أو القلم فهذا من المعارضة المشروعة ما دامت في إطار المسلم ولا يجوز معارضة القلم أو اللسان بالسيف وانما تقابل الحجة بالحجة والفكرة بالفكرة. (١)

۱ – الجصاص، ابو بكر احمد بن على الرازي (۱۹۹۲ء). احكام القر آن، لبنان، دار الاحياوالتر اث العر لي، ج:۳۰، ص: ۳۲۱

۲ – پوسف قرضاوی، ڈاکٹر ،(۲۰۱۲). فټاوی پوسف قرضاوی، لا ہور ، البدریلی کیشنز ، ج:۲، ص:۳۲۲

"اوراگر خروج کی صورت صرف یہ ہو کہ حکمرانوں کی رائے کے خلاف رائے کا اظہار زبان اور قلم کے ذریعے ہو تو حکمرانوں سے ایسا اختلاف کرنا مشروع ہے جب تک کہ اسلام کے دائرے میں ہو۔ قلم اور

زبان کا مقابلہ تلوار سے جائز نہیں ہے۔ دلیل کا مقابلہ دلیل سے اور فکر کا فکر سے کیا جائے گا۔"

اسلام انسانی حقوق کے نہ صرف تحفظ کی بات کر تا ہے بلکہ اس کے حصول کے لیے کی جانے والی جدوجہد بھی باعث خیر قرار پاتی ہے۔لیکن جس طرح نیک کام کے لیے برائی کی راہ کا انتخاب جائز نہیں۔اسی طرح اپنے حقوق کے حصول کے لیے دوسر وں کے حقوق کو یامال کرنے کی بھی اجازت نہیں۔۔

۵۔احتجاج کی حلت پر مولانااشر ف علی تھانوی کاموقف

تھیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی نے سیاسی جدوجہد کے کئی مروجہ طریقوں پر شرعی نقطہ نظر سے بحث کی ہے اور ان کے شرعی تقطم کو واضح فرمایا ہے مثلا حکومت سے مطالبات منوانے کے لیے کاروبار بند کر کے ہڑتال کا جو طریقہ اختیار کیا جاتا ہے اس کے یر فرماتے ہیں:

"بائیکاٹ یانان کو آپریشن یہ شرعاً افرادِ جہاد میں سے نہیں ہے، بلکہ مستقل تدابیرِ مقاومت (مقابلہ کرنے) ہیں جو فی نفسہ مباح ہیں۔" <sup>(۱)</sup>

لینی اگر بات صرف اس حد تک ہو کہ لوگ اپنی خوشی سے احتجاجاً کاروبار بند کر دیں تو دوسرے مفاسد کی عدم موجو دگی میں اسے ایک مباح تدبیر کہا جاسکتاہے۔

مولا ناعبد الحق فتاويٰ حقانيه ميں احتجاج سے متعلق لکھتے ہیں:

"اگر مطالبات جائز ہوں اور ہڑتال، بائیکاٹ اور جلسے جلوس پر امن ہوں اور غیر شرعی امور کا ارتکاب نہ ہو تو ایسی حالت میں ہڑتال کرنے اور جلسے جلوس نکالنے میں کوئی قباحت نہیں بلکہ شرعی اور جائز مطالبات منوانے کے لیے ایسا قدام کرنا مستحن عمل ہے۔ جبیبا کہ حضرت یوسف ؓنے ایسے وقت میں احتجاج کے طور پر جیل سے نکلنے سے انکار کر دیا تھا۔ "(۲)

١ - تقانوي، افادات اشر فيه در مسائل سياسيه، الروضة، الناصرة، ص: • ١

۲ – مولاناعبد الحق، (س،ن). فياويٰ حقانيه، نوشېره، جامعه دارالعلوم حقانيه اکوژه منگ،ج: ۴،ص: ۳۵۷

# ٧ ـ شيخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کاموقف

ڈاکٹر محمد طاہر القادری کے نزدیک معاشرہ کی اصلاح و فلاح کے لیے کی جانے والی دیگر کاوشوں میں سے احتجاج کے طریقے کو استعال کرنے کو بھی درست قرار دیتے ہیں اس کے بارے میں وہ لکھتے ہیں:

"جہاں تک کسی بد کر دار مسلمان حکمر ان یا حکومت کو راہ پرلانے کے لیے جدوجہد کا تعلق ہے توہ ہر گز منع نہیں ہے۔ اسی طرح اصلاح معاشر ہ اور ابلیسی قوتوں کا مقابلہ دینی فرائض میں سے ہے۔ حکمر انوں اور نظام حکومت کی اصطلاح کے لیے تمام آئینی،سیاسی، جمہوری اور قانونی پر امن طریقے اپنانہ صرف جائز بلکہ واجب ہیں۔اعلاء کلمہ حق،انسدادِ اور بحالی نظام عدل کے لیے انفرادی، اجتماعی، تنظیمی اور جماعتی سطح پر تمام کاوشیں بروئے کار لانافرائض دین میں سے ہے۔"()

#### خلاصه بحث

آئمہ و فقہا کے اقوال کے جائزہ لینے کے بعدیہ ثابت ہوتا ہے کہ حکمران کے خلاف مسلح خروج مطلقاً جائز نہیں ہے۔ اور جن فقہاء نے اس کی اجازت دی ہے اس کے لیے چند شرائط مقرر کی ہیں۔ اسی طرح عصر حاضر میں احتجاج کو جن علاء نے امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے فریضے کے تحت ذکر کیا ہے اس کو فی نفسہ مباح قرار دیا ہے۔ بعض علاء نے فتنہ و انتشار اور عامۃ الناس کی جان و مال کے تحفظ کے لیے اس کی اجازت نہیں دی۔ ہو اس طرح مطلقاً احتجاج مطالبہ حقوق کے لیے وار پرنا جائز قرار دیا ہے۔

### مصادر ومراجع

القرآن الكريم مصطفیا، (۱۳۲۵ه). المجم الوسد ط، مكتبه الشروق الدوليه ابن تيميه، تقی الدين ابوالعباس، (۱۳۲۱ه). مجموع الفتاوی، سعو دی عرب ابن حزم، علی بن احمد بن سعيد، (۱۳۱۳ه). الملل والنحل، بيروت، دار الاحياء ابن نحجيم، زين الدين بن ابرا تيم بن محمد، (۱۰۱۰ع). البحر الراكق فی شرح اكنز الد قاكق، دارا لكتب الاسلامی بخاری، محمد بن اساعیل، (س،ن). صحیح بخاری، بیروت، دارا لكتب العلميه بطرس بستانی (۱۱۰۷ء). محیط الحیط قاموس مطول للغة العربیة مكتبة لبنان

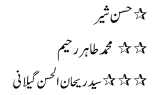
۱ – محمه طاهر القادري، ڈاکٹر، (۱۷ ۲ء). فتوی: دہشت گر دی اور فتنہ خوارج، لاہور، منہاج القر آن پبلی کیشنز، ص: ۳۲

تقى عثاني،مفتى (١٣٢٧ه). اسلام اور سياست،ملتان،اداره تاليفات اشر فيه تھانوی،افادات اشر فیہ در مسائل ساسیہ،الروضۃ،الناصرۃ الجصاص، ابو بكر احمد بن على (١٩٩٩ء). احكام القرآن، اسلام آباد، بين الا قوامي اسلامي يونيورستي الجصاص، ابو بكر احمد بن على الر ازى (١٩٩٢ء). احكام القر آن، لبنان، دار الاحياوالتر اث العربي الحنبل عبدالحي بن أحمد بن محمد ، ابوالفلاح ( • ا • ٢ ء ). شذرات الذهب، بيروت دار ابن كثير حيات احمد بن حنبل، ص: ۲۴۲ بحواله المناقب ابن جوزي ابو حنیفیه، نعمان بن ثابت، (س،ن). فقه الا کبر، لامور، مکتبه رحمانیه ابو داؤد ،سلیمان بن اشعث (س،ن)السنن ، بیروت ، دارا لکت العلمیه د ہلوی، ہیر الال فلک، (۱۹۸۲ء). حرف وصدا، د ہلی، مکتبہ جامعہ لمیٹٹر روضي البعليمي،الدكتور،)۵ • • ۲ ه (. المورد الوسيط، كرا جي، دارالا شاعت الزبيدي، محمد مرتضي (س،ن) تاج العروس من جواہر القاموس، لبنان، بيروت، منشورات دار مكتبه الحياة سعيدي،غلام رسول، (۴۰۰۴ء). تبيان القرآن، لا ہور، فريد بك سٹال عبد الوحید خان ،علامہ ، (۱۹۹۷). مسلمانوں کے عروح وزوال کی داستان تاریخ افکاروساست اسلامی،لاہور ، دوست ایسوسی ایٹس عسقلانی،این حجر،احدین علی،(۱۴۱۴هه)فتح الباری، بیروت، دار المعرفیه فروزالدين،مولوي(س،ن). فيروز اللغات، كراچي، فيروز سنز فير وزالدين مولوي، (س،ن). فير وز اللغات، فارسى ار دو، راولينڙي، فروز سنز قادري، اخلاق احمه، (۲۰۰۲ء). تاریخ انقلامات عالم، مشاق، الا ہور، یک کارنر قشيري،مسلم بن الحجاج،(١٣٣٥هـ). الحامع الصحيح، بيروت، دارالكتب العلميه كير انوى، وحيد الزمال قاسمي، مولانا، )س،ن). القاموس الحديد، اداره اسلاميات محر شفيع، مفتي، (س،ن). معارف القرآن، كراچي، مطبوعه دار المعارف محمه طام القادري، ڈاکٹر، (۱۷۰۷ء). فتوي: دہشت گر دي اور فتنه خوارج،لا ہور، منهاج القر آن پېلي کيشنز المنجد عربی،ار دو (۱۹۹۴ء). کراچی، دارالاشاعت الموسوعه الفقهية (۴۰ م ١٣٠). كويت، وزارة الاو قاف والشيؤن الاسلاميه مولا ناعبد الحق، (س،ن). فماوي حقانيه، نوشېره، حامعه دارالعلوم حقانيه اکوژه ختګ نبهانی، تغی الدین، (۴۰۰۲ء). اسلامی نظام حکومت پوسف قرضاوی، ڈاکٹر، (۱۲۰۲ء). فیآوی پوسف قرضاوی، لاہور، البدریبلی کیشنز

روز نامه ایکسیریس لاهور

# کاسمیٹکس مصنوعات سے متعلق استحالہ کے فقہی ضوابط (ایک تجزیاتی مطالعہ)

[Jurisprudential Terms of Istiḥālah in cosmetic Products (An Analytical study)]



#### **ABSTRACT**

Allah, Almighty has made this world with all of his essences and beautified it with his countless blessings. In Islam, no doubt beauty is a very important characteristic but also an aspect of the body and the heart. In a world where the standards of beauty seem to change from year to year according to trends and norms. Moreover, in this world, many people want to look good and feel satisfied and will be willing to go through many ways for their ideal look. likewise, several products came into use for beautifying, cleansing, and promoting attractiveness. These products include components of cosmetics, they are utilized for health and beauty purposes. There are concerns regarding the existence of harmful or harām chemicals, but With the advancement in (technology), results in the transformation of unlawful and forbidden cosmetic products into permissible several new ingredients and products. The process of transforming certain items or products fromone form to another, Muslim jurists tend to use terms like Istihalah (transformation). This will allow the new invention to be utilized fully. This research tends to highlight the different ideological concepts of Istihalah from the perspective of Islamic Shariah and jurisprudence and its application in cosmetic products. However, the study focuses on the issues related to alcohol and pig ingredients in beauty products.

Keywords: Cosmetic, Alcohol, Pig, Jurisprudence, Istiḥālah

ایم۔فل اسکالر، بی۔ سی یونیورسٹی،لاہور ایس ایس فرید ملت ری سرچ انسٹی ٹیوٹ،لاہور، پاکستان ایس کی ایک ایکے۔ڈی اسکالر، یونیورسٹی آف لاہور کاسمیٹکس کا سامان میک اپ کے نام سے مشہور ہے اور یہ ایسامواد ہو تاہے جو چیرے کی ترو تازگی کے لیے استعال ہو تا ہے۔ان مصنوعات میں جلد کو نکھارنے والی کریمیں،لوشنز، پاؤڈرز،سپرے،لپ سٹکس، ناخن پالش، نیل یالش اور رنگ دار لینز وغیرہ شامل ہیں۔

اسلامی ممالک بیرونِ ممالک سے کا سمیشکس کی بہت سی مصنوعات منگواتے ہیں جن کے اجزاء میں پچھ الیک اشیاء ہوتی ہیں کہ جن میں استعال ہوتے ہیں یا اشیاء ہوتی ہیں کہ جن میں استعال ہوتے ہیں۔ان اجزاء میں استحالہ کا عمل کلی ہوتا ہے یا جزوی۔ (ان اشیاء کے بیشاوی صنعتوں میں مختلف اشیاء میں سائنسی ترقی کا اتنا گہر ااثر ہوا ہے کہ بعض ناپند یدہ عناصر کو الگ کرکے ان کو دوبارہ تیا کہ بیاوی صنعتوں میں مصنوعات میں سائنسی ترقی کا اتنا گہر ااثر ہوا ہے کہ بعض ناپند یدہ عناصر کو الگ کرکے ان کو دوبارہ تیا کہ بیا جاتا ہے۔ (ا) ان تمام مصنوعات میں اگر نجس، زہر یلے اور نقصان دہ مواد شامل ہوکر دوسرے پاکیزہ مواد میں گھل مل جائیں اور اپنا وجود چھوڑ دیں تو یہ مصنوعات قابل استعال ہیں۔ کا سمیشکس کی اشیاء میں کچھ ایسے اجزاء بھی پائے جاتے ہیں جن میں استحالہ کا عمل کا میاب نہیں ہوتا۔ ان اجزاء میں ان کارنگ، ان کا ذائقتہ اور آئی ہوباتی رہ وہ باتی کرنے والا یہ استحالہ نا بیاک اشیاء میں طور پر پاک کرنے والا سے اس طرح ناپاک اشیاء استحالہ کا عمل ناپاک چیزوں کو مکمل طور پر پاک کرنے والا ہوجاتی ہیں لیکن یہ تطہیر تحمیل کی اشیاء خصوصا اور عام استعال ہونے والی اشیاء میں عموما استحالہ کا چیز شرعی قواعد کے جد پاک ہوجاتی ہیں لیکن یہ تطہیر تحمیل کی اشیاء خصوصا اور عام استعال ہونے والی اشیاء میں عموما استحالہ کے چند شرعی قواعد کے میں ساتھ مقیدے۔

## استحاله كالمعنى ومفهوم

لغوى لحاظ سے استحالہ كالفظ عَالَ ، ياحَوَلَ سے ليا گياہے اوراس كامعنى ہے 'تبديل ہو جانا' اور تَحَوَّل بمعنى: (تغير من حال إلى حال) ""ايك حالت سے دوسرى حالت ميں بدل جانا۔"

(۱) منير على عبد الفتاواخرون، (دون سنة) مجلة كلية الطيبة الاسلامية مالزيالمرد، ضوابط الاستحالة الشرعية في النجات المستحلكة (منتجات التحجيلانموذ جا): دراسة فتهية تحليلية. ص: ۸

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> على محمد بن على مهدى عثان،الاستحالية وانرها فى نطهير النجاسية (دراستة فقهية وتطبيقها معاصرة، محلة كلية الدراسات الاسلامية والعربية للبنتين بالقاهرة العدد (۲۳)،ص:۲۰۵۵

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> ابن منظور، محمد بن مكرم، الافريقي، (دون سنة) لسان العرب، دار صادر، بيروت، ج: ١، ص:١٨٩، ابراتيم مصطفى، احمد الزيات، حامد عبد القادر، محمد النجار، (دون سنة) المجم الوسيط، دار الدعوة، ج: ١، ص:١٩٨

صاحب تهذيب اللغة استحاله كالغوى معنى بيان كرتے ہوئے فرماتے بين: وكل شيء استحال عن الاستواء إلى العِوَج يقال له مستحيل (١) ہر وہ چيز جو سيدھے بن سے ٹيڑھے بن كى طرف منتقل ہو كى اس كو مستحيل كہاجائے

صاحب مختار الصحاح فرماتے ہیں: استحالہ کا لغوی معنی بیان کرتے ہوئے کہایہ ح،و،ل سے مشتق ہے، عرب کہتے ہیں:

ح و ل الحول الحيلة وهو أيضا القوة وهو أيضا السنة و حال الدار وحال الغلام أتى عليه حول وحالت القوس و استحالت بمعنى أي انقلبت عن حالها واعوجت (٢)

یعنی گھریر اور غلام پر ایک سال گزر گیا نیز وہ یہ بھی کہتے ہیں حالت القوس واستحالت یعنی کمان اپنے حال سے بدل گئی اور ٹیڑ ھی ہو گئی۔

استحالہ کا اصطلاحی معنی و مفہوم اس کے لغوی معنی کے قریب ہے، جبیبا شیر ازی نے اس کی وضاحت اس طرح كى ہے \_أما القى فهو انجس لأنه طعام استحال في الجوف الى النتن والفساد(٣) "قے نجس ہے کیوں کہ کھانا پیٹ میں حاکر ہو اور خرانی میں تبدیل ہو گیا۔"

اسی طرح النووی ؓ نے ایک جگه استحاله کی اس طرح وضاحت کی ہے: المسك دم استحال طيباً، والعلقة روالمضغة اصلُهما وهو المني، دم مستحيل والبن أصله دم (١٠) كستوري اصل مين خون ب جو ول كر خوشبوبن كيا ہے، علقة اور مضغة ير مبنى ہے، يہ تبديل ہونے والا خون ہے، جب كه دودھ كى اصل بھی خون ہے۔"

(۱) ابو منصور، محمد بن احمد بن الازهري الهروي، (۱۰۰۱م)، تهذيب اللغة ، دار احياء التراث العربي، بيروت. ج:۸، ص:۱۵۲

<sup>(</sup>۲) الرازی، زین الدین ابوعبدالله څمه بن ابی بکر بن عبدالقادرالحفی، (۱۹۹۹م)، مختار الصحاح، المکتبهٔ العصریة، دارالنمو ذجیة، بیروت، صیدا. ج:۱،ص:۸۴

<sup>🗥</sup> الشير ازي، ابرا ډيم بن علي بن يوسف، ابو اسحاق، ( دون سنة )المهمذب، دار الفكر، بيروت، ج: ۱، ص: ۴۱ ، النووي، (١٩٩٧م) المجموع، دار الفكر، بيروت، ج: ۲،ص: ۵۰۹

<sup>(&#</sup>x27;') الد مماطي، ابو بكر ابن السيد ، محمد شطا( دون سنة )اعانة اللطالبين ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، ج:١، ص: ٨٨٠

# نجس مواد کا اشاء زینت و جمال اور کاسمیشکس میں استعال

کاسمیٹکس میں استعال ہونے والی بہت سی چیزیں خزیر کی چربی اور دیگر اشیاء سے بنائی جاتی ہیں ۔ جیسا که Richard جو ایک انگلتانی تاجر ہیں جو خزیر اینے فارم پر یالتے ہیں ۔ وہ کہتے ہیں " مکمل پیداوار فروخت کرناان کے مفادمیں ہے۔ خزیر کی چربی ۱۸۵ چیزوں کی تیاری میں استعال ہوتی ہے۔ جیسے آئس کریم ویڈ کریم (Whipped cream) مٹھائیوں اور پینٹس( رنگوں ) کی تیاری میں استعال ہوتی ہے۔ اسی طرح یہ چربی شیمیو، مائع، صابن، جلد اور چیرے کی صفائی میں استعال ہونے والی کریموں، سستی اقسام کے شیمیو اور ہر گلی محلے میں استعال ہونے والی کاسمیشکس کی تیاری میں بھی خزیر کی جربی استعال ہوتی ہے۔ اسی طرح خزیر کی ہڈی کا سمیٹکس اشیاء سخت کرنے اور انھیں موتی جیسارنگ جبک دمک دینے میں مدد گار اور مفیر ہے ۔ اسی طرح گلیسرین اور جلد کو تری دینے والی چزوں ( Moisturizers ) میں بھی خزیر کی جربی استعال کی جاتی ہے ۔ چرے کے داغ دھیے اور جھریاں ختم کرنے والی چزوں میں بھی یہ چربی استعال کی حاتی ہے ۔ (۱)البتہ بعض تجاری کمینیاں الی بھی ہیں جو حرام اور نجس چیزوں سے اپنی پیداوار پاک رکھنے کی دعوے دار ہیں۔(۲) جب کہ دیگر کئی ایک کمینیاں ایسی ہیں جو خزیر کی جربی اپنی پیداوار میں استعال کرنے کا اقرار بھی کرتی ہیں۔<sup>(۳)</sup> نجس العین کے استحالہ کے بارے مندرجہ ذہل حکم ہے:

#### بح الرائق میں آتاہے:

انقلاب العين فإن كان في الخمر فلا خلاف في الطهارة، وإن كان في غيره كالخنزير والميتة تقع في المملحة فتصير ملحا يؤكل. والسرقين والعذرة تحترق فتصير رمادا تطهر عند محمد خلافا لأبي يوسف، وضم إلى محمد أبا حنيفة في المحيط، وكثير من المشايخ احتاروا قول محمد. وفي الخلاصة: وعليه الفتوى. وفي فتح القدير أنه المختار. (١)

<sup>(1)</sup> Pig fats in your cosmetics and hair products http://annadannfelt.com/2010/11/11 (Accessed on: 15-10-2021)

<sup>(2) &</sup>quot;Juice Beauty Cosmetic Company" www.muslimconsumergroup.com/cosmetic (Accessed on: 15-10-2021)

http://www.islamset.com/arabic/abioethics/muharamat.html/ايضاً

<sup>&#</sup>x27;'). ابن نجيم الحفيي، البحر الرائق شرح كنزالد قائق، ( ١٨٨ه ه - ١٩٩٧م) دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الاولى. ص:٣٩٣

" وہ امور جن کے ذریعے نجس العین چیزوں کی تطھیر ہوتی ہے ان میں سے ایک انقلاب العین (ناپاک چیز کی ما ہیت کو تبدیل کرناہے)۔۔اگرچہ وہ چیز خمر کے علاوہ ہو جیسا کہ وہ خزیر اور مر دار جو نمک کی کان میں گرکے نمک ہو گیا تو اسے کھایا جائے گا۔ جیسا کہ سر جین اور عذاۃ جل کر راکھ ہو جائیں تو امام محمد اور امام ابو حنیفہ کے خرد یک پاک ہو جائیں گا ہو جائیں گا ہے۔

# خزیر کی چربی کا غذا اور کا سمیٹیکس میں استعال

سؤر نجس العین اور حرام ہے اور اسکی چربی، گوشت، کھال، ہڈی اور دیگر اجزاء کا استعال حرام ہے۔ اس کے کسی جزو سے استفادہ کرنا ممنوع ہے۔ قرآن کریم میں آیا ہے:

قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسٌ (١)

کہہ دے میں اس وحی میں، جو میری طرف کی گئی ہے، کسی کھانے والے پر کوئی چیز حرام نہیں پاتا جسے وہ کھائے، سوائے اس کے کہ وہ مردار ہو، یا بہایا ہوا خون ہو، یا خزیر کا گوشت ہو کہ بیشک وہ گندگی ہے۔

ابن العربی نے اس پر فقہاء کا اجماع قرار دیا ہے۔ (۲)

کاسمینکس میں ناپاک اور نجس جانوروں کی چربی یا دیگر اعضاء استعال کر اضطراری صورت میں نہیں آتا۔ حتی کہ فتوی کو نسل آف ملائشانے تو ایسے سرکے کا استعال ممنوع قرار دیا تھاجو کہ انسانی عمل دخل سے شراب سے بنادیا گیاہو۔ (۱) اگر سر کہ بذات خود بن گیا ہو تو اس کا استعال جائز ہے (۱)

جیباکہ فقہ اور میڈیکل سیمینار منعقد۱۸ اپریل ۲۰۰۹ ، میں بھی خزیر کی چربی دواؤں میں استعال کرنے کو انسانی ضرورت کے ساتھ مشروط کیا گیاجب کہ ملائشیا کی حکومت کی طرف خزیر

<sup>(</sup>۱) القرآن،۲/ ۱۲۵

<sup>(</sup>۲) ابن العربي، محمد بن عبد الله يو بكر المالكي، (۳۰۰۳م)، احكام القر آن، دار الكتب العلميه، بيروت، ج:، ۲۲، ص: ۷۷۱

<sup>(3) &</sup>quot;Halal": www.hdcglobal.com/upload (Accessed on: 15-10-2021)

<sup>(4) &</sup>quot; Halal ": www.hdcglobal.com/upload (Accessed on: 15-10-2021)

یادیگر حرام جانوروں کے اجزا کاسمیٹک میں استعال کرنے کو ممنوع قرار دیا گیا، کیونکہ شریعہ نے اسے ممنوع قرار دیاہے۔ (''دور حاضر میں کاسمیٹکس اور دیگر چیزوں کا استعال ممنوع قرار دیا گیا ہے ۔ چوں کہ ان میں ممنوع اور حرام جانوروں کے اجزاء استعال کیے جاتے ہیں اور استحالہ کے طریقے سے یہ پاک نہیں ہوتے ('')۔ بعض فقہاءنے ایسے ناخن پالش (Nail Polish)، سرخی طریقے سے یہ پاک نہیں ہوتے ('')۔ بعض فقہاءنے ایسے ناخن پالش (Inpstick) استعال انسانی صحت کے لیے مفر ثابت ہوئے ('')۔ اس لیے اور خزیر اور دیگر نجس جانوروں سے حاصل کردہ مواد کا ستعال انسانی سے مفر ثابت ہوئے ('')۔ اس لیے اور خزیر اور دیگر نجس جانوروں سے حاصل کردہ مواد کا ستعال شوگر کے مریضوں کے لیے مفید ثابت ہوا ہے اور یہ مواد گا جا تا ہے۔ دور حاضر میں کاروباری مقاصد کے لیے مصنوعی انسولین تیار کیا جا تا ہے۔ دور حاضر میں کاروباری مقاصد کے لیے مصنوعی انسولین تیار کی جارہی ہے۔ (''

مصنوعات میں استعال ہونے والے نجس اجزاء کے استحالہ کے ضوابط

يهلا ضابطه

ضروری ہے کہ بیوٹی کریم کے اجزاء ایسے اجزاء میں تبدیل ہو جائیں جو ان اجزاء کی حقیقت کے مخالف ہوں۔ (۵) یہ ضابطہ بعض فقہاء کے اقوال سے لیا گیاہے۔ان کے اقوال درج زیل ہیں: ابن عابد بن کہتے ہیں کہ:

إن الاستحالة هي انقلاب حقيقة إلى حقيقة أخرى  $^{(1)}$ 

(1) "Pig - food": www.c-fatawra.gov (Accessed on: 5-12-2021)

(°) منير على و آخرون، ضوابط الاستحالة الشرعية في امنتجات المستهلكة (منتجات التحجيل انموذ جا): دراسته فقيهة تحليلية، ص: • ٣٧

(`` ابن عابدين، روالمختار على الر والمختار شرح تنوير الابصار مع حاشية ابن عابدين، الجزءالاول، ص: • ۵۲

<sup>(2)</sup> www.hdcglobal.com/upload (Accessed on: 15-10-2021)

<sup>(3)</sup> Sumita Baral . Lipstick health risks and dangerous learned by scientists: June 14, 2019. Available at www.latintimes.com ( Accessed on 10-11-2021 )

<sup>(4) &</sup>quot;Insulin ": www.diabetes.co.uk/insulin: (Accessed on 15-10-2021)

### استحاله کسی چیز کی ایک حقیقت کا دوسری حقیقت میں تبدیل ہو جاتا ہے۔

### ابوالفضل بعلی کا خیال ہے کہ:

الاستحالة استفعال من حال الشيء عما كان عليه زال وذلك مثل أن تصير العين النجسة رمادا أو غير ذلك (١)

استحالہ ہیہ ہے کہ کسی چیز کا اپناحال زائل ہو جانا، جیسے کوئی نجس چیز مل کر راکھ یا کوئی اور چیز بن جائے۔

اس کا معنی میہ ہے کہ کسی چیز کا کلی طور پر دوسرے مادے میں تبدیل ہو جانا جیسے کہ مختلف حرام مادے سے حاصل ہونے والی خبس آئلز اور چربیوں کا صابن میں تبدیل ہو جانا کیو نکہ استخالہ خوبصورتی پیدا کرنے والی اشیاء کو طہارت دیتا ہے۔ جس میں نجس مواد کا دوسرے مواد میں تبدیل ہوناشر طہے جو اسکی اصلی حقیقت سے مختلف ہوں۔

#### دوسر اضابطه

یہ بھی ضروری ہے کہ خوبصورتی پیدا کرنے والی مصنوعات میں استعال شدہ نجس مواد میں استحالہ کے بعد سابقہ ذا نَقہ، رنگ اور خوشبو باقی نہ رہے۔ بیہ ضابطہ بھی بعض فقہاء کے اقوال سے اخذ کیا گیاہے۔ جن میں سے بعض اقوال درج ذیل ہیں (۲):

#### كاسانى نے كہاہے كه:

إن النجاسة لما استحالت، وتبادلت أوصافها ومعانيا خرجت عن كونها نجاسة: لأنها اسم لذات موصوفة، فتنعدم باعدام الوصف (٢)

جب نجس چیز کا استحالہ ہو جائے کہ اسکے اوصاف تبدیل ہوجائیں تو وہ چیز نجاست سے پاکزگی کی طرف منتقل ہو جائے گی کیونکہ وہ چیز کچھ خاص وصف رکھتی تھی اب اس وصف کے ختم ہونے سے اس کی نجاست بھی ختم ہو جائے گی۔

(۱) ابوعبد الشمس الدين محمد بن ابي البعلي الحنبلي، (١٩٨٨م)، المطلع على ابواب المقتع، المكتب الاسلامي، بيروت، ص:٣٥

<sup>(^)</sup> منير على و آخرون، ضوابط الاستحالة الشرعية في المنتجات المستحلكة (منتجات التحبيل انموذ جا) درسته فقهية تحليلة، ص: ٣٤١

<sup>(</sup>٣) كاساني، علاءالدين، ابو بكرين مسعود، (١٩٨٧م)، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، دارالكتب العمليه، بيروت، ج:٣٠ ص:١٤٨

#### ابن حزم کی رائے ہے کہ:

إن الحرام إذا استحالت صفاته واسمه بطل حكمه الذي علق على ذلك الاسم (١)

جب حرام چیز کی صفات اور اسکانام ختم ہو گیا تواسکا حکم بھی ختم ہو جائے گا۔

# شیخ وصبہ (زحیلی)نے کہاہے کہ:

الاستحالة هي انقلاب العين إلى عين أخرى تغايرها في صفاتها، تمول المواد النجسة أو المتنجسة إلى مواد طاهرة وتحول المواد المحرمة إلى مواد مباحة شرعا (٢)

استحالہ کسی چیز کا ایک حالت سے دوسرے حالت میں یوں تبدیل ہو جانا ہے کہ اسکی صفات ختم ہو جائیں۔ یہ عمل نجس یا متنجس مواد کو پاک مواد میں تبدیل کر دیتا ہے اور خرام مواد کو حلال میں بدل دیتا ہے۔

اس بناپر ضابطہ بیہ ہو گا کہ خوبصورتی پیدا کرنے والی مصنوعات میں نجس مواد کو ان کی حقیقت کے مکمل طور پر یوں تبدیل ہو جانے کے بعد استعال کرنا کہ ان مواد کانہ اصلی ذا نقہ بر قرار ہونہ رنگ۔ان مصنوعات میں استعال ہونے والے نجس مواد میں ایسااستحالہ ضر وری ہے تا کہ وہ پاک ہو جائے اورانسانی اجسام پر اس کااستعال جائز ہو جائے۔

#### تيسراضابطه

اگر تجمیل کی مصنوعات میں نجاست ہوتو پھر اس کے استعال کے لیے شدید حاجت (اضطرار) کا پایا جانا ضروری ہے۔ جیسے کہ نجس چیز کاز خمول کے علاج کے لیے استعال یااس چیز کے ذریعے نقصان سے بچاؤ جیسے بعض پاؤڈرز، آ کلز کا چیرے کو سورج کی تمازت سے بچاؤ کے لئے استعال، یااس چیز کے ذریعے دوا کی گولیوں کو پھھلانا جبکہ اس حرام چیز کا کوئی حلال متبادل موجود نہ ہو۔ یہ سب کسی مسلمان یاماہر ڈاکٹر کے تجویز کرنے پر جائز ہوگا۔ یہ ضابطہ بعض فقہاء کی آراء سے اخذ کیا گیا ہے، ان میں سے چند آراء درج ذیل ہیں (۳):

(۱) این حزم،ابو محمد علی بن احمد بن سعید،الاند لسی، (دون سنة )،الحلی بالا ثار، دار الفکر، بیروت، ج:۲،ص: ۱۱۰

<sup>(</sup>۲) زهيلي، وصبة بن مصطفي، الفقه الاسلامي وادلة ، دار الفكر ، سوريا، دمثق ، ج: ۷، ص: ۵۲۲۵

<sup>(</sup>٣) منير على الرب، ضوابط الاستالة الشرعية في المنتجات المنتحلكة (منتجات التحميل انموذ جا): دراسة فقهية تحليلة ، ص ٣٧٢٠٠

### حنفی مذہب کی رائے:

شر اب اورپیثاب جیسی حرام چیز سے علاج کر نااس وقت جائز ہے جب کسی مسلمان معالج مرتج کو بتایا ہو کہ اس میں شفاہے مگر اس شر ط کے ساتھ کہ معالج کو اس حرام چیز کے علاوہ کوئی حلال چیز نہ ملی ہوجو اس حرام چیز کی جگہہ لے سکے۔ یہاں صرف ضرورت کی وجہ سے اس چیز کی حرمت مر<sup>تفع</sup> ہو جائے گی۔ <sup>(۱)</sup>

مالکی مذہب اس طرف گیاہے کہ:

نجس کے ساتھ جسم کے ظاہر میں علاج کرناجائزہے۔ جبکہ متنحیں کے ساتھ علاج کرنابطریق اولی جائز ہو گا۔ <sup>(۲)</sup> امام نووی کہتے ہیں:

وإنما يجوز التداعي بانجاسة إذا لم يجد طاهرا يقوم مقامها، فان وحده، حرمت النجاسات بلا خلاف،وأن يكون المتداوي عارفا بالطب،ويعرف إنه لا يقوم غير هذا مقامه أو أخيره بذلك طبیب مسلم عدل (۳)

نجس چیز سے اس وقت علاج معالجہ حائز ہو گا،جب کوئی طاہر چیز اس کے قائم مقام نہ ہو،اگر ایسی کوئی طاہر چیز دستیاب ہوجائے تو نجس چیز کسی اختلاف کے بغیر حرام ہوجائے گی اور پیر بھی ضروری ہے کہ معالج ماہر طبیب ہو اور یہ معلوم ہو کہ کوئی حلال چیز اس حرام چیز کے قائم مقام نہیں ہے۔ مریض کو کسی عادل اور مسلمان طبیب نے په خبر دی هو۔

شر اب کے ذریعے علاج میں اختلاف ہے۔ یہ علاج مسلمان طبیب کی خبر کے ساتھ مشر وط ہے یامریض کے علم کے ساتھ مشر وط ہے۔ نیز اس بات کے ساتھ بھی مشر وط ہے کہ حرام چز کا کوئی متبادل دستیاب نہ ہو۔ یہ دونوں شر طیں تمام نجس اشیاء کو استعال کرنے میں معتبر ہوں گی۔انہوں نے ایک دوسری جگہ فرمایاہے کہ:

کتے یا خزیر کے اجزاء کاکسی کیڑے یا جسم پر استعال درست نہیں اور اگر نجاست خفیفہ ہو تو جسم یا کیڑے کے علاوہ اسكااستعال حائز ہو گا۔ (۱)

(\*) النووي، محي الدين شرح ابوز كريا، ( دون سنة )، كتاب المجموع شرح المذهب، دار الفكر، بيروت، ٩٠، ص: • ٥

<sup>(</sup>۱) الزيلعي، فخر الدين عثان على، احمد الدشلهي شھاب الدين، تبيين الحقائق شرح كنز الد قائق وحاشية الثلبي،المطبعة الكبري الاميريه، بولاق قاہرة، ج:۷،۵:۳۷

<sup>(^)</sup> المغر بي، ابوعبد الله محمد بن محمد بن عبد الرحمن، (١٩٩٢م )، مواهب الجليل في شرح مختصر خليل، دار الفكر، بيروت، ج:١،ص: ١٤٤

بعض فقہاء نجس اجزاء کے ذریعے شراب کو استثناء دیتے ہوئے شراب سے علاج کو جائز قرار دیتے ہیں۔ مگر نجس اجزاء کے ذریعے علاج کچھ شروط کے ساتھ مشروط ہے۔ان میں سے کچھ شروط متفق علیہ جبکہ کچھ مختلف فیہ ہیں۔وہ شرائط بیرہیں:

- نجاست خفیفه هو۔
- اس کا حلال متبادل دستیاب نه هو۔
- وه کھانے اور پینے کے لیے نہ ہو۔
- وہ چیز کسی ماہر اور مسلمان طبیب نے تجویز کی ہو۔

نجس چیز کے ذریعے علاج کے لیے ان تمام شر ائط کا پایا جانا ضروری ہے۔اس بناء پر اگر ایسی بیوٹی مصنوعات کے استعال کی ضرورت پڑ جائے جس میں حرام اجزاء استعال ہوتے ہیں اوران نجس اجزاء کا استحالہ ناقص ہے تو اس کے ذریعے علاج جائز ہے۔اگر اس میں مذکورہ بالاشر ائط پائی جاتی ہیں۔

#### چو تھاضابطہ

اگر نجاست کا مکمل استخالہ نہ ہو سکے توبیہ یقینی شرط ہے کہ ضرورت کے وقت اسکے استعال سے فائدہ ہو گا جیسے کہ سرکی جلد کے علاج کے لیے سرپر رنگ لگانا، یا سرکا علاج کرنے کے لیے کریمیں لگانا، نجاست کے فائدہ ہونے کا علم مسلمان اور عادل طبیب کے ذریعے ہو گا اور اگر طبیب بیہ خیال کرے کہ نجاست کے استعال سے کچھے فائدہ حاصل نہیں تو اس کا استعال ناجائز ہو گا۔ اس لیے کہ نجس اور حرام اشیاء کے ذریعے علاج کی اصل حرمت ہے۔ (۲) یہ ضابطہ فقہاء کے درج آراء سے اخذ کیا گیا ہے:

فخر الدین زیلعی کی رائے ہے:

حرام چیز کے ذریعے علاج جائزہے بشر ط کہ کوئی مسلمان طبیب اسکویہ خبر دے کہ اس حرام چیز میں شفاہے۔ <sup>(۳)</sup>

امام نووی کی رائے ہے کہ:

الیی دواکا پیناجائز ہے جس میں تھوڑی مقدار میں زہر ہو مگر اس کے استعال سے سلامتی کاغالب گمان ہو۔ <sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) النووي، محى الدين بن شرف ابوز كريا، (٣٠٠٣م)، روضة الطالبين، دارعالم الكتب، المملكة العربية السعودية، ص:٣٧٧

<sup>(^^</sup> النووي، محى الدين بن شرف الع زكريا، (٣٠٠٠م )، روضة الطالبين، دارعالم الكتب، المملكة العربية الدعودية. ص:٣٧٧

<sup>(</sup>٣) الزيلعي، فخر الدين عثان بن على، (١٣١٣) تبيين الحقائق شرح كنزالد قائق، المطبعة الكبرى الاميريه، بولاق، قاہره، ج:6، ص:33

# اسی لیے خوبصورتی کی ادویات میں استحالہ کے بعدیہ ضابطہ نہیں پایاجا تا توان دواؤں کا استعال حرام ہے۔ پانچوال ضابطہ

مصنوعات اپنے نجس مواد کے استحالہ کے بعد نقصان دے نہ ہوں اس لیے کہ نقصان دے اشیاء میں اصل انکا حرام ہوناہے جیسے کہ اللّٰد تعالی کا فرمان ہے:

﴿ وَٱنْفِقُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَلَا تُلقُوا بِآيْدِيْكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَآحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ﴾ (٢)

اور الله کی راہ میں خرچ کرواور اپنے آپ کو اپنے ہاتھوں ہلاکت میں نہ ڈالو، اور نیکی کرو، بے شک الله نیکی کرنے والوں کو دوست رکھتاہے۔

اسلیے کہ جان بچانامقاصد شریعت میں سے ہے۔ پس انسان پر لازم ہے کہ وہ اپنے آپ کو نقصان دہ اشیاء سے بچائے۔ بعض اطباء نے کہا ہے کہ تعبیل سے متعلقہ بعض مصنوعات صحت کے اعتبار سے نقصان دہ ہیں۔ جیسے کہ بال ریگئے والے اجزاء کیونکہ وہ جسم میں سخت قسم کی حساسیت پیدا کر تاہے۔ جبکہ بعض کر بمیں جلد پر نشانات ڈالتی ہیں۔ جبکہ بعض کر بمیں ایسے مواد سے بنائی جاتی ہیں جو جلد کے کینسر کا باعث بنتی ہیں۔

# خزیر کے بالوں سے بنے برش کا حکم

آج کے جدید دور میں ایک اور اہم مسئلہ یہ ہے کہ خزیر یا دوسرے نجس جانوروں سے بنے برش کا استعال جائز ہے یانا جائز؟ پیر مسئلہ مختلف فیہ ہے ، فقہاء کے دوا قوال یائے جاتے ہیں جو درج ذیل ہیں:

امام جصاص حنفی لکھتے ہیں: فقہاءنے خزیر کے بالوں سے نفع حاصل کرنے سے اختلاف کیا ہے۔امام اعظم ابو حنیفہ اور امام محمد خزیر کے بالوں سے نفع حاصل کرناجائز سمجھتے ہیں جبکہ امام ابو یوسف مکروہ ارو دوسری رویت میں مباح سمجھتے ہیں۔ جبکہ شوافع بالوں سے نفع حاصل کرناجائز نہیں سمجھتے۔ (۳)

فقہاء کے خزیر کے بالوں کے پاک ہونے پر دلاکل

<sup>(</sup>۱) محی الدین بن شرف ابوز کریاالنووی، المجموع شرح المهذب، دار الفکر، بیروت، ج:۹،ص:۳۷

<sup>(</sup>۲) القر آن،۲/۱۹۵

<sup>(\*)</sup> الجصاص، احمد بن على الحفى، ( دون سنة )، احكام القر آن، دار الكتب العلمية، بيروت. ح: ١، ص: ١٥١

﴿ قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِحْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١)

کہہ دو کہ میں اس وحی میں جو مجھے پینچی ہے کسی چیز کو کھانے والے پر حرام نہیں یا تاجو اسے کھائے مگر یہ کہ وہ مر دار ہو پاہمتا ہواخون پاسور کا گوشت کہ وہ ناپاک ہے یاوہ ناجائز ذبیحہ جس پر اللہ کے سواکسی اور کانام پکاراجائے، پھر جو بھوک سے بے اختیار ہو جائے الی حالت میں کہ نہ بغاوت کرنے والا اور نہ حد سے گزرنے والا ہو تو تیر ا رب بخشنے والامہر بان ہے۔

اس کے بارے میں امام جصاص فرماتے ہیں کہ:

یہ نص وارد ہو ئی ہے خنزیر کے گوشت کے بارے میں نہ کے خنزیر کے بالوں کے بارے میں 'کیو نکہ ان کے اندر زند گی نہیں یائی جاتی ۱۰س لیے ان سے نفع حاصل کر ناجائز ہے۔ <sup>(۲)</sup>

اسی طرح امام احمہ یار خان نعیمی فرماتے ہیں کہ: جمہور علاء کے مطابق بال خبس العین نہیں کیونکہ یہاں صرف حرمت کا ذکر ہے۔نہ کہ نجاست کا۔نجاست اور حرمت میں بہت فرق ہے کیونکہ بعض اشیاء حرمت کے باوجو دیاک ہو تی ہیں۔ جیسے کہ مٹی کھانا حرام ہے حالا نکہ پاک ہے۔ (۳)

فقہاء کے نزدیک خزیر کے بالوں کا نجس نہ ہونا

ابن عابدین شامی فرماتے ہیں:

وغير محمد لا ينجسه إفاده في البحر وذكر في الدر، إنه عند محمد طاهر لقرودة استعماله. (٤)

امام شامی کی اس عبارت سے بیر ثابت ہو تاہے کہ حضرت امام محمد کے نزدیک خزیر کے بال پلید نہیں۔

اسی طرح حدیث مبارکہ میں ہے کہ:

(۱) القرآن،۲/۵۱۱

<sup>(</sup>۲) الجصاص، احمد بن على الحفي، ( دون سنة )، احكام القر آن، دار الكتب العلمية، بيروت. ج: ۱، ص: • ۱۵

<sup>&</sup>lt;sup>(۳) نعیمی، احمه یار خان، (۱۹۷۴ء)، العطایا الاحمه به ( فتاوی نعیمیه )، نعیمی کتب خانه اردوبازار، لاموریه: ۳۲ س</sup>

<sup>(</sup>٤) ابن عابدين، مجمد امين ،ر دالمختار على الدر المختار ، (١٩٩٢ء ) ، دارالفكر ، بيروت . ج:١،ص:٢٠٦

إن رجلا سئل البني ﷺ عن الخزارة بشعره فقال: لابأس بذالك رواه ابن كويزر (١١)

ا یک آدمی نے آ قائے کا ئنات مُٹَالِّنْیُمُ نے یو چھا کہ: خزیر کے بالوں سے جراب وغیرہ بنانی جائز ہے یا نہیں؟ تو آپ مَٹَالِیْکُوَّ نے فرمایا: مضا کفتہ نہیں،اس کے راوی ابن خویر زی ہیں۔

ان تمام دلائل سے ثابت ہوا کہ خزیر کے بال شرعا یاک اور قابل استعال ہیں ، یہی وجہ ہے کہ بحر الرقائق میں آتاہے:

ورخص في شعره للحرازين للضرورة (٢)

اور اجازت دی گئی ہے ، خنزیر کے بالوں سے جراب و دستانہ بنانے کی بوجہ ضر ورت کے۔

پس ثابت ہوا کہ حنفی مسلک کے امام ثالث امام محمہ کے نز دیک بوجہ ضرورت سور کے بالوں کو مطلق یاک مانا گیاہے۔ یہاں تک کہ اگر بال پانی وغیر ہ میں گر جائیں تو پانی ناپاک نہ ہو گا، جبیبا کہ اوپر کبیری کی روایت سے بیان ہوا۔ حیات الحیوان کی محوروایت سے بھی ثابت ہوا کہ خزارات کے لیے خزیر کے بال استعال کرنا جائز ، لفظ خزارت کا لغوی معنی ہے ، حرفت اور لفظ حرفت عام بیشے کو کہتے ہیں۔

امام احمدیار خان تعیمی فرماتے ہیں کہ:

اوریہ اس معنی کے اعتبار سے عام ہے اس وقت کہ اس سے جراب و دستانے بنائیں جائیں، یااس خزیر کے بال سے برش بنائے جائیں، جب کہ کتب فقہاء اور حدیث یاک سے موزہ و دستانہ بنانا جائز ہوا تو قیاسا خنز پر کے بال سے برش بنانا اور استعال کرنا بھی جائز ہے <sup>(۳)</sup>

احناف میں امام ابویوسف ؓ نے سور کے بالوں کو ناجائز کہا۔ اس پر مفتی احمہ یار خان تعیمی ؓ فرماتے ہیں: امام پوسف ؒ اگر چہ حنفیوں کے امام ہیں مگر اس میں ان کی بات پر فتوی نہیں دیا جاسکتا، کیو نکہ اشیاء کی پاکی پلیدی میں امام بوسف میں امام اعظم کا قول معتبر ہے۔ اور معاشرے اور میر اث میں امام محد کے مسلک پر فتویٰ ہے اور فیصلوں اور قضاء کی صور توں میں امام پوسف صاحب کے قول پر فتویٰ خزیر کے بالوں کی طہارت اور نجاست میں ، امام اعظم کا قول معتبر ہو گا مگر امام صاحب کی طرف سے ظاہر اخاموشی ہے۔ مگر باطناامام محد ؓ کے ساتھ ہیں، کیونکہ

(۱) كمال الدين شافعي، محمد بن موسى، ( دون سنة )، حيات الحيوان الكبرى، دارا لكتب العلمة ، بيروت. ج: ۱، ص: ۲۲۸

<sup>(\*)</sup> ابن مجم الحنفي، ابحرالرا أل كنزالر قائق، (١٩٩٧ء)، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان. ج:١،ص: ١٩١

<sup>(</sup>٣) ايضاً ص:٣٣

آپ کے نزدیک صرف خزیر کی کھال و گوشت و چربی و غیرہ حرام و پاک ہیں۔ پس امام محمد ؓ کے قول پر فتویٰ ہو گا۔ (<sup>()</sup>

#### يهي بات فتوىٰ شامي ميں ہے كه:

قد جعل العلماء الفتوى على قول الإمام الأعظم في العبادات مطلقا (الخ) جميع مسائل روى الأرحام وفي قضاء الإشباء والنطائر، الفتوى على قول أبي يوسف فيما يتعلق بالقضاء (٢)

علماء اسلام مطلقاعبادات میں امام اعظم آکے قول پر اشباہ و النظائر اور مسائل زوی الارحام میں امام محمد اور مسائل قضاء میں امام یوسف کے قول پر فتوی جاری کرتے ہیں، یہ مسئلہ چو نکہ قضاء سے متعلق نہیں ہے۔اس لیے امام یوسف کے قول پر فتوی نہ ہو گا۔ پس ثابت ہواخز بر کے بال مقابہ قول میں نایاک نہیں۔

چنانچہ فقہاء کے اقوال کی روشنی میں ایسے برش جو خزیر کے بالوں سے بنائے جاتے ہیں ان کا استعال میں جائز ہے لیکن ان کو استعال کرنے سے اجتناب کرناچاہیے۔

### نتائج وسفار شات

جدید کاسمینگس کی اشیاء میں کے اندر نجس اشیاء کا استعال بہت زیادہ ہے جیسے کہ خزیر کے اجزاء سے ماخوذ Gelatin کا استعال میں مختلف کر یموں میں استعال ہو تا ہے اسی طرح نجس جانور کی چربی (جیسے کہ خزیر کی چربی) یہ بھی کر یموں میں استعال ہوتی ہے۔ اسی طرح خزیر کے بالوں سے میک آپ کے برش وغیرہ بنائے جائے ہیں۔ ان میں بعض مواد کا مکمل استحالہ کیا جانا اور بعض کا نہیں ہو تا۔ اس نجس مواد پر استحالہ کا بہت اثر ہے ، جس کی وجہ سے وہ مواد پاک ہو جاتا ہے اور اس سے نفع حاصل جائز ہے اور یہ جو از شرعی قواعد کے بیش نظر ہے کیو نکہ cosmetics کا سامان جو نجس مواد سے بنایا گیا تھاوہ کا مل استحالہ کے بعد ایک نئی شکل میں بدل گیا اور اس میں حرام اشیاء کا اثر (ریگ، ذائقہ ، بو) باتی نہ رہا۔ جس کی وجہ سے اس کا استعال جائز ہے اور نفع حاصل کر ناجائز ہے۔ اگر نجس مواد کا کا مل استحالہ نہ کیا جائے تو پھر اس کا استعال شدید ضرورت اور حاجت کے ساتھ مشروط ہوگا اور یہ یقین ہو کہ اس سے نفع ہوگا تو اس صورت میں ان اشیاء کا استعال جائز ہے۔ اگر شدید ضرورت اور حاجت نہ ہو اور نخس اشیاء کا استحالہ کا مل نہ ہو تو اس صورت میں ان اشیاء کا استعال جائز نہیں ، اس کے علاوہ اگر اس میں کا مل کے بعد ضرر رنہ ہو، تب حائز ہوگا۔

(۱) ابن عابدين، ر دالمختار على الدر المختار، (١٩٩٢م)، دار لفكر، بيروت، ج:١،ص: ا

(۲) ايضاً

ا. استحالہ کے احکام میں مصلحت عامہ کی رعایت کو یقینی بنایا جائے کیونکہ شریعت مطہرہ میں مصلحت عامہ کا اہتمام کیا گیا ہے، تا کہ فوڈ ٹیکنالوجی میں غیر معمولی ترتی کے ثمر ات شرعی حدود کے اندرر ہتے ہوئے عامۃ الناس تک پہنچائے جائیں۔
 ۲. استحالہ کے متعلق ہر سطح پر آگاہی پھیلائی جائے تا کہ استحالہ کے متعلق پیدا ہونے والے شکوک وشبہات کا ازالہ ہوسکے۔

متحضصینِ شریعہ کے لیے استحالہ کے احکام میں اجتہاد کرتے ہوئے شدید احتیاط کے پہلو کو ملحوظ خاطر رکھنا چاہیے تاکہ حلال وحرام کے در میان فرق واضح ہو سکے اور شبہات سے احتر از بر تیں۔ \* \* \* \* \*

# مصادر ومراجع

- ا. القرآن الكريم.
- ابن نجیم الحفی، البحرالرائق شرح کنزالد قائق، ( ۱۸ ۱۳ه = ۱۹۹۷م) دار الکتب العلمية، بيروت، لبنان.
  - ابراہیم مصطفی، احمد الزیات، حامد عبد القادر، محمد النجار، (دون سنة) المعجم الوسیط، دار الدعوة.
  - ٧٠. ابن العربي، محمد بن عبد الله ابو بكر، (٣٠٠٠م)، احكام القر آن، دار اكتب العمليه، بيروت.
  - ابن حزم، ابو محمد على بن احمد بن سعيد الاند لسى، (دون سنة)، المحلى بالا ثار، دار الفكر، بيروت.
- ٢. ابن عابدين، محمد امين، (١٩٩٢م) رو المختار على الروالمختار شرح تنوير الابصار مع حاشية ابن عابدين، دار الفكر، بيروت.
  - ابن منظور ، محمد بن مكرم ، الا فريقي ، ( دون سنة ) لسان العرب ، دار صادر ، بيروت .
- ٨. ابوعبدالشس الدين محمد بن ابي البعلى الحنبلي، (١٩٨٨م)،المطلع على ابواب المقنع،المكتب الاسلامي، بيروت، التحقيق:زبهير الشاويش.
  - ابومنصور، محمد بن احمد بن الاز هري الهروي، (۱۰۰ م)، تهذيب اللغة ، دار احياء التراث العربي، بيروت.
    - ا. الجصاص، احمد بن على الحنفى، ( دون سنة )، احكام القرآن ، دار الكتب العلمية ، بيروت.
  - ١١. الدمياطي، ابو بكرابن السيد، محمد شطا( دون سنة )اعانة اللطالبين، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت
- ١٢. الرازي، زين الدين ابوعبد الله محمد بن ابي بكر بن عبد القادر الخفي، (١٩٩٩م)، مختار الصحاح، المكتبة العصرية، دار النموذ جية، بيروت، صيد ا.
  - الله وحيلى، وصبة بن مصطفى، ( دون سنة )، الفقه الاسلامي وادلية ، دار الفكر ، سوريا، دمشق.
- ۱۲٪ الزيلعي، فخر الدين عثان على، احمد الدشلبي شھاب الدين، (۱۳۱۳ھ)، تيبين الحقائق شرح كنز الد قائق وحاشية ااشلبي، المطبعة الكبرى الأميرييه، بولاق،مصر.
  - الشير ازى، ابر اجيم بن على بن يوسف، ابواسحاق، ( دون سنة ) المحدنب، دار الفكر، بيروت .
  - ١٦. على محمد بن على مهدى عثان،الاستحالة واثرها في نطهير النجاسة ( دراسته فقهية وتطبيقها معاصرة ،مجلة كلية الدراسات الاسلامية والعربية للبنين بالقاهرة .
    - کاسانی، علاء الدین ابو بکربن مسعود، (۱۹۸۲م)، بدائع الصائع فی ترتیب الشرائع، دار الکتب العلمیه، بیروت.
      - ۱۸. کمال الدین شافعی، محمر بن موسی، ( دون سنة )، حیات الحیوان الکبری، دارا لکتب العلمیة، بیروت.
      - ١٩. محمد بن قدامة ،ابو محمد عبدالله بن احمد بن ، (٢٠٠٢م)،المغني شرح مختصر الخرقي، دار الحديث قاهرة .

- ٢١. منير على عبد الفتاواخرون، ( دون سنة )، مجلة كلية الطيبة الأسلامية مالزيالمرد، ضوابط الاستحالة الشرعية في النجات المستهلكة (منتجات التعجميلانموذ جا): دراسة فقهمة تحليلية.
  - ۳۲ نعیمی، احمد یار خان، (۱۹۷۴ء)، العطایاالا حمد بیر ( فقاوی نعیمیه )، نعیمی کتب خانیه اردوبازار، لا مور .
    - ۲۳. النووي، محي الدين شرف زكريا (١٩٩٧م) المجموع، دار الفكر، بيروت.
  - ۲۴. النووي، محي الدين بن شرف ابوز كريا، ( ۲۰۰۳ م )، روضة الطالبين، دارعاكم الكتب، المملكة العربية السعودية .
    - ۲۵. النووي، محى الدين شرف ابوز كريا، ( دون سنة )، كتاب المجموع شرح المذهب، مكتبة الارشاد ، حده.
  - 26. Pig fats in your cosmetics and hair products http://annadannfelt.com/ 2010/11/11.
  - 27. (Accessed on: 15-10-2021).
  - 28. "Juice Beauty Cosmetic Company" www.muslimconsumergroup.com/cosmetic
  - 29. (Accessed on: 15-10-2021).
  - الينياً .30 http://www.islamset.com/arabic/abioethics/muharamat.html
  - 31. "Halal": www.hdcglobal.com/upload (Accessed on: 15-10-2021).
  - 32. "Halal": www.hdcglobal.com/upload (Accessed on: 15-10-2021).
  - 33. "Pig food": www.c-fatawra.gov (Accessed on: 5-12-2021).
  - 34. www.hdcglobal.com/upload (Accessed on: 15-10-2021).
  - 35. Sumita Baral . Lipstick health risks and dangerous learned by scientists: June 14, 2019. Available at www.latintimes.com ( Accessed on 10-11-2021 ) .
  - 36. "Insulin": www.diabetes.co.uk/insulin: (Accessed on 15-10-2021).

# وبائی آمراض (Infectious diseases) میں اسلام کے احکام

#### **Abstract**

Infectious diseases have remained a big challenge to humanity, particularly for its development and survival. In the age of globalization, because of transnational travelling infectious diseases have more chances to spread all over the world as compare to the past human history. Consequently, contagious disease has more scope to convert into pandemics. In this perspective because Islam is a complete code of life, therefore, it also provides hygienic guidelines regarding preventive measures of Infectious diseases particularly in case of epidemics and pandemic situation. Guideline for personal hygiene and hygienic practices introduced by the Prophet Hazrat Muhammad (\*) more than 1400 years ago. According to Hadith cleanliness is a part of faith. Islam also introduces precautionary measures in case of Pandemics situation. In conditions where the health or life is threatened, Islam gives various concessions related to worship. The nature of study is qualitative and explores what is teaching of Islam for Infectious diseases and identify the preventive measures in the light of Quran and Sunnah. This study also gives some suggestions through which nations can meet the challenge of pandemic successfully.

Key Words: Infectious Diseases, Pandemic, Islamic preventive measures

وبائی امر اض (Infectious Disease) کی تاریخ

اسلام ایک ہمہ گیر اور مکمل ضابطہ حیات پر مشتمل مذہب ہے۔جو انسانی زندگی کے تمام شعبوں میں ہر طرح کی رہنمائی کرتا ہے، اچھائی کا حکم دیتااور برائی سے روکتا ہے۔ایسے ہی اسلام مختلف امر اض چاہے اس میں روز مرہ کی

<sup>☆</sup> Librarian, Cosis, Minhaj University, Lahore

<sup>☆☆</sup> Chairperson Behavioral Science , Faculty of Humanities Minhaj University, Lahore

امراض ہوں یا وہائی امراض ،ان کی نہ صرف رہنمائی کرتا ہے بلکہ اختیاطی تدابیر بھی دیتا ہے۔ علاج کرانا اور دواپینا
انسان کے توکل میں کچھ کی نہیں کرتا. بلکہ علاج کے حوالے سے احادیث کی کتب میں با قاعدہ طب (Medical) پر
ابواب بیان کیے گئے ہیں۔ اسی طرح قرآن مجید میں کئی مقامات پر شفا اور بیار بوں کے علاج کا ذکر بھی موجو دہے۔ لیکن
ان امراض میں کچھ الیمی امراض بھی موجود ہیں۔ جو چھونے سے یا ہوا کے ذریعے دو سرے افراد میں منتقل ہو جاتی ہیں۔
جیسے تپ دق (TB) ،طاعون اور کرونا جیسی امراض کا تعلق ہے۔ جن میں ایک انسان کا دو سرے انسان سے چھونے اور
اس کے منہ کے سامنے آنے سے پر ہیز کرنا ضروری ہوتا ہے۔ اور ان امراض میں بعض او قات یہ بھی صورت حال ہو
جاتی ہے کہ جن کے علاج کے لئے ابھی تک دوائیاں میسر نہیں ہوتی ہیں۔ ان کا علاج بعد میں تیار کیا جاتا ہے۔ جیسے کرونا
اور ڈینگی ہیں۔ زیادہ علاقے کو متاثر کرنے والی بیار یوں کو وبائی امراض (Pandemic) کہتے ہیں۔ اگر ویہ وبائی مرض ایک مخصوص علاقہ یا ملک تک محدود رہے تواس کو (Epidemic) کہتے ہیں۔ اگر

عالمی وباؤں سے متعلق انسانی تاریخ میں یونان کے تاریخی شہر ایتھنز میں ۲۳۰-۲۳ق۔ میں آنے والی وبائی مرض کو قدیم ترین ہونے کا درجہ حاصل ہے ۔دوسری بڑی عالمی وباء طاعون کی شکل میں رومی سلطنت میں ۱۲۵ء سے ۱۸۰ء کے دوران سامنے آئی، اسے انتو نین کی وبا(Plague Antonine) کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔بعد ازاں یور پی خانہ بدوشوں پر چیچک (Smallpox) کی بیاری نے حملہ کیا جس سے جرمنی، روم اور یونان متاثر ہوئے۔اس مرض میں تقریباً پچاس لاکھ لوگ مارے گئے۔ پھر ۲۵۰ء سے ۱۷ء کے دوران ایتھو پیا میں ایک بڑے طاعون کی شکل میں وبا پھیلی۔اسی طرح یہ وبا شالی افریقہ ،روم اور مصر سے ہوتی ہوئی دیگر ممالک میں پھیلی۔جس سے روزانہ تقریباً پانچ ہزار لوگ لقمہ اجل بنتے تھے۔سولھویں صدی عیسوی میں امریکہ کو طاعون کا سامنا کرنا پڑا جس سے تقریباً نوے فیصد آبادی

۱۶۲۱ء میں چین میں طاعون کا حملہ ہوا۔اور اسی طرح ۱۶۲۵ء سے ۱۶۲۹ء کے دوران لندن کے لوگوں کو طاعون کی وبالاحق ہوئی، اس سے ۱۵ فیصد آبادی ختم ہو گئی۔(۲) ۱۸۸۹ء سے ۱۸۹۰ء کے دوران روس میں نزلے کی وبا پھیلی۔انفلو ئنزانامی نزلے کی بیاری بطور ایک وبائے پہلی مرتبہ سائبیریا اور قاز قستان میں پیدا ہوئی۔جومسکو، گرین لینڈ

\_ \_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>.J.N.Hays,the Burdens of Diseas, (2009) ,Rutgers,University Press,Page:9-104, 3

تقادری، اخلاق احمد، (۸۰۰۸) تاریخ آفاتِ عالم، دعا پلی کیشنز، اردوبازار، لا بور، ص ۲۵٬۵۴۳

اور پولینڈ سے ہوتی ہوئی پورے یورپ میں پھیل گئی۔ صرف ایک سال میں تقریباً دس لا کھ لوگ اس سے جال بحق ہوئے۔ ہوئے۔

عہد نبوی مُنَافِیْتُم میں ہی ہم ہجری کے دوران مدائن میں طاعون کی وبا پھیلی جس کے باعث بادشاہ شیر ویہ کا انتقال ہوا تو اسی نسبت سے یہ مرض"طاعون شیر ویہ" کو نام سے معروف ہے۔ آپ مُنَافِیْتُم کو اس کی خبر پہنچی تو آپ مُنَافِیْتُم نے مختلف احتیاطی تدابیر اختیار کرنے کا حکم فرمایا۔ عہد فاروقی میں ایک بڑا طاعون پھیلا جس کو"طاعون عمواس" کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ براعظم ایشاء میں پہلا وبائی مرض "کالا طاعون" کے نام سے سامنے آیا جس کا دورانیہ ۲۳۱ اوس کے نام سے صرف ایک سال میں تقریباً دس سے سامنے تھا۔ ۱۸۸۹ء سے دوران روس میں نزلے کی وبا پھیلی۔ جس سے صرف ایک سال میں تقریباً دس لاکھ افراد جال بحق ہوئے۔ اس کو (Russian Flu جماعی کے نام سے جانا جاتا ہے۔

وُنیا میں اس سے پہلے کئی قسم کے کرونا وائر س آ چکے ہیں۔ جن کی سائنس دانوں نے سات نمایاں قسمیں دریافت کی ہیں۔ ان میں سے چار قسم کے کرونا مہلک نہیں ہیں، جبکہ تین خطر ناک ثابت ہوئے ہیں۔ جن میں سے ایک وائر س سارس syndrome(SARS-COV Severe acute respiratory ہوئے۔ اسی طرح ۲۰۰۲ء میں ایک کرونا دوران آیا جس سے وُنیا میں سنتی پھیلی اور اس سے پونے آٹھ سولوگ ہلاک ہوئے۔ اسی طرح ۲۱۰۲ء میں ایک کرونا وائر س آیا، اسے دوران آیا ہوئے۔ اس وائر س کے بعد اس وائر س کا جنوبی کوریا میں دوبارہ جملہ ہوا جس سے چھتیں افراد چار سوکے قریب لوگ ہلاک ہوئے۔ تین سال کے بعد اس وائر س کا جنوبی کوریا میں دوبارہ جملہ ہوا جس سے چھتیں افراد چار کہ ہوئے۔ مالک ہوئے۔ مالک میں جملہ دیکھا گیا۔ جس سے اکتالیس افراد ہلاک ہوئے۔ حالیہ کونا کا حملہ دراصل کرونا وائر س کی ختی شکل ہے جسے سے اکتالیس افراد ہلاک ہوئے۔ حالیہ کونا کا حملہ دراصل کرونا وائر س کی ختی شکل ہے جسے Severe acute Respiratory syndrome کونا وائر س کی ختی شکل ہے جسے وائی وبا کرونا وائر س (Corona virus)

الله تبارك و تعالى كا فرمان ہے:

﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا حَساراً ﴾ (٣)

"اور ہم قرآن میں وہ چیز نازل فرمارہے ہیں جو ایمان والوں کے لیے شفاء اور رحمت ہے اور ظالموں کے لیے تو صرف نقصان ہی میں اضافہ کر رہاہے"

حدیث مبار کہ میں ہے۔

سىنى اسرائيل، ۸۲:۱۷

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنَّاسٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنَّاسٍ،

" حضرت ابن عباس رضى الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صَالَّتَهُمْ نے فرمایا کہ نہ نقصان اٹھاؤ، نہ نقصان پنجاؤ" پنجاؤ"

> علاج کروانے کی ترغیب میں آپ مَنَا لِیُّنِیَّا نِے فرمایا۔ حضرت اسامہ عرض کرتے ہیں کہ میں نے رسول الله مَنَّالِیْنِیِّم کو علاج کے بارے میں سنا:

عَنْ أُسامة بْنِ شَرِيكٍ قَالَ قَالَتِ الْأَعْرَابُ يَا رَسُولَ اللهِ أَلَا نَتَدَاوَى؟ قَالَ نَعَمْ يَا عِبَادَ اللهِ تَدَاوَوْا فَإِنَّ اللهَ لَمُ يَضَعْ دَاءٌ إِلَّا وَضَعَ لَهُ شِفَائً أَوْ قَالَ دَوَائً إِلَّا دَائً وَاحِدًا قَالُوا يَا رَسُولَ الله وَمَا هو قَالَ الهرمُ. (۵)

"حضرت اسامه بن شریک رضی الله عنه سے روایت ہے دیہاتیوں نے عرض کیایارسول الله مَثَا لَّلَیْمَ اِکْ کیا ہم علاج معلاج معلاج معلاج معلی کے سواتمام بیاری کے سواتمام بیاریوں معلی نے ایک بیاری کے سواتمام بیاریوں کے لیے شفاءیادوار کھی ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیایار سول الله!وہ کون سی بیاری ہے؟ فرمایابڑھایا۔"

ایک اور حدیث میں ہے حضرت اسامہ عرض کرتے ہیں کہ میں نے رسول الله مَکَاطَیْکِمُ کو حدیث بیان کرتے ہوئے سنا:

إِذَا سَمِعْتُمْ بِالطَّاعُونِ بِأَرْضٍ فَلَا تَدْخُلُوها وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضٍ وَأَنْتُمْ بِهَا فَلَا تَخْرُجُوا منها فَقُلْتُ أَنْتَ سَعِته يُحَدِّثُ سَعْدًا وَلَا يُنْكِرُهُ قَالَ نَعَمْ. (١)

"حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ نے حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ حضور نبی اکرم مَثَّالِّیْنِیَّم نے فرمایا: جب تم سنو کہ فلال جگہ طاعون کی بیاری ہے تو وہاں نہ جاؤ اور جب اس جگہ طاعون کی بیاری پھوٹ نکلے جہاں تم رہتے ہو تو وہاں سے باہر نہ نکلومیں (حبیب بن ابو ثابت رضی اللہ عنہ) نے کہا کہ کیا آپ بیاری پھوٹ نکلے جہاں تم رہتے ہو تو وہاں سے باہر نہ نکلومیں (حبیب بن ابو ثابت رضی اللہ عنہ) نے کہا کہ کیا آپ

. این ماجه، محمد بن یزید، (۱۹۹۸)سنن، دار إحیاءا کتب العربیة، بیر وت، حدیث: ۲۳۴۱

<sup>°</sup> تر مذی، محمد بن عیسی (۲۰۰۱)، جامع ، دارالسلام، سعودی عرب، حدیث:۲۰۳۸

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> بخاری، امام محمد بن اساعیل (۲۰۰۷)، الصحیح، دارالسلام، سعو دی عرب، حدیث:۵۳۹۲

(ابراہیم بن سعد)نے سنا کہ وہ (حضرت غاسامہ رضی اللّٰہ عنہ)حضرت سعد سے روایت کرتے ہوں اور انہوں نے انکار نہ کیا ہو؟ انہوں نے کہاہاں۔"

طاعون ( Plague) کے علاقے کے بارے میں حضور نبی اکرم مُنَالِّنْیَامُ کامزید فرمان۔ حضرت ابن شہاب رضی اللہ عنہ عبد اللہ بن عامر رضی اللہ عنہ طاعون کے مرض میں احتیاط پر فرمان رسول بان کرتے ہیں۔

عَنِ ابْنِ شهابِ عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَامِرٍ أَنَّ عُمَرَ خَرَجَ إِلَى الشَّامِ فَلَمَّا كَانَ بِسَرْغَ بلغه أَنَّ الْوَبَاءَ قَدْ وَقَعَ بِالشَّأْمِ فَأَحْبَرِه عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ إِذَا سَمِعْتُمْ به بِأَرْضِ فَلَا تَقْدَمُوا عليه وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضِ وَأَنْتُمْ بَهَا فَلَا تَخْرُجُوا فِرَارًا منه. (٤)

"حضرت ابن شہاب رضی اللّٰدعنہ عبد اللّٰہ بن عامر رضی اللّٰدعنہ سے روایت کی ہے کہ حضرت عمر رضی اللّٰہ عنہ جب شام کی طرف نکلے اور سرغ کے مقام پر پہنچے توانہیں خبر پہنچی کہ شام میں وبا پھوٹ نکل ہے پس حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی الله عنه نے انہیں بتایا که رسول الله مثَّاللَّيْمُ نے فرمایا: جب تم کسی زمین میں اس کے متعلق سنو تو وہاں نہ جاؤاور جب اس جگہ واقعہ ہو جائے جہاں تم رہتے ہو تو بیاری سے ڈرتے ہوئے وہاں سے نہ بھا گو۔"

### طاعون ( Plague ) سے انتقال فرمانے والا شہید ہے:

طاعون ایسی مرض ہے جس میں فوت ہونے والے کو اسلام نے شہید کا درجہ دیا ہے۔حضرت ابو ہریرہ رضی الله عنه سے مر وی ہے کہ رسول الله صَلَّاتِيْكُمُ نے فرمایا:

الْمَبْطُونُ شهيدٌ وَالْمَطْعُونُ شهيدٌ.

" دستوں سے مرنے والا شہید اور طاعون کی بیاری سے مرنے والا شہید ہے۔"

اسی طرح ایک اور حدیث میں ہے:

حَدَّتَتْنِي حفصةُ بنْتُ سِيرِينَ قَالَتْ قَالَ لِي أَنْسُ بْنُ مَالِكِ يَحْيَى بِمَ مَاتَ قُلْتُ مِنَ الطَّاعُونِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الطَّاعُونُ شهادة لِكُلِّ مُسْلِمٍ. (٩)

کبخاری،الصحیح، حدیث:۵۳۷۹

<sup>^</sup>الضاً، حديث: ١٠٥١

"حضرت حفصہ بنت سیرین رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ مجھ سے حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ نے دریافت کیا کہ (تمہارے بھائی) بچیٰ کی وفات کس بیاری سے ہوئی؟ میں نے کہا کہ طاعون سے انہوں نے کہا کہ رسول اللہ صَلَّ اللَّهِ عَلَیْ اللَّهِ اللہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ کہ طاعون ہر مسلمان کے لئے شہادت ہے۔"

## بر صغير ميں طاعون کی وباء:

اس کی ابتد اجون ۱۸۹۳ء میں ہانگ کانگ سے ہوئی، دیکھتے ہی دیکھتے اس نے پوری دنیا کو لپیٹ میں لے لیا۔ برصغیر میں اس وہا کی ابتدا بمبئی سے ہوئی اور یہ پونا سے ہوئی ہوئی کلکتہ اور پھر کراچی میں پھیل گئ۔۱۸۹۲ء میں کلکتہ سے روانہ ہونے والا ایک بحری جہاز کراچی بندرگاہ پر لنگر انداز ہوائسی کے علم میں نہیں تھا کہ اس جہاز پر چوہ بھی چھپے ہوئے ہیں۔ جن میں طاعون کے پیوموجو دہیں۔ یہ چوہ کراچی کے مختلف علاقوں میں پھیل گئے۔ اگلے سال ان چوہوں کی وجہ سے پوراکراچی طاعون کی لپیٹ میں آگیا۔ برطانوی ڈاکٹروں اور راویتی مسلمان اور ہندؤ طب سے وابستہ افراد اس وہاء پر قابو پانے کی کوشش کرتے رہے مگر وہا پھیلتی ہی گئے۔ متاثرہ افراد کو آبادی سے دور خیموں میں رکھا گیا اور ان کا علاج جاری رہا اس کے باوجو د ہز اروں افراد طاعون میں مبتلا ہونے کے بعد دم توڑتے گئے۔ اس دوران پورے ہندوستان میں ساس مرض سے دس ملین افراد ہلاک ہوئے۔

## لا مور میں طاعون:

لاہور میں بھی ۱۹۲۴ء میں طاعون کی وہا پھیلی تھی۔ جس کے نتیج میں کئی سوافراد ہلاک ہوئے تھے۔ جن میں زیادہ تر علاقے ، گوالمنڈی، چونامنڈی، انار کلی، دھونی منڈی، کمیٹی بازار، لوہاری منڈی، کوچہ چڑی مارال، لنڈا بازار اور ان کے آس پاس کے محلہ جات شامل ہیں۔ جس کے باعث شہر سے باہر منٹو پارک اور ڈین پارک میں خیمے لگائے گئے۔ میڈ یکل آفیسر بھی یہاں پر موجود رہے۔ (۱۰)

کروناوائر س(Corona virus)

رونا وائرس (Coronavirus) ایک وائرس گروپ ہے۔ جس کے جینوم کی مقدار تقریباً ۲۷ سے ۳۲ زوج تواعد تک ہوتی ہے۔ یہ وائر س ممالیہ جانوروں اور پرندوں میں مختلف معمولی اور غیر معمولی بیاریوں کا سبب بنتا ہے، مثلاً: گائے اور خزیر کے لیے اسہال کا باعث ہے، اسی طرح انسانوں میں سانس پھولنے کا ذریعہ بنتا ہے۔ عموماً اس کے اثر ات

۹. بخاری، الصحیح، حدیث: • • ۵۴۰

<sup>·</sup> اظفر، مولانا ظفر علی خان، (۱۹۹۴)، روزنامه زمیند ار، لا هور، ۱۲۲ پریل ۱۹۲۴ء

معمولی ہوتے ہیں لیکن بعض او قات کسی غیر معمولی صورت حال میں مہلک بھی ہو جاتے ہیں۔ کرونا وائر س، جسے کووڈ (COVID-19) کانام دیا گیاہے،اس سے مر اد ۲۰۱۹ میں کروناوائرس انفیکشن سے پیدا ہونے والانمونیا ہے۔ وجبہ تسمیبہ:

کرونا coronaلطینی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی تاج یا ہالہ کے ہوتے ہیں۔ چونکہ اس وائرس کی ظاہری شکل سورج کے ہالے یعنی کرونا کے مشابہ ہوتی ہے، اسی وجہ سے اس کا نام "کرونا وائر س"ر کھا گیا ہے۔ کرونا وائر س کی علامات (Signs):

کروناوائرس کی عام علامات میں نظام تنفس کے مسائل (کھانسی، سانس پھولنا، سانس لینے میں دشواری)، نظام انہضام کے مسائل (الٹی، اسہال وغیرہ) اور کل بدنی علامات (جسے تھکاوٹ) شامل ہیں۔ شدید انفیکشن نمونیہ، سانس نہ آئے۔ یہاں تک کہ موت کا سبب بنے۔

تاريخ

عالمی ادارہ صحت کے ذریعہ نامز دکردہ Cov-2019 این - نامی کروناوائرس کی ایک نئی وہااساد سمبر ۲۰۱۹ء سے چین (ووہان) میں عام ہوئی۔ جو آہتہ آہتہ وبائی مرض (Infectious disease) کی شکل میں پھیلی گئی ہے۔ یہ وائرس اس لیے خطرناک ہے کہ یہ انسان سے انسان کے در میان میں پھیلنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ ۲۵ جنوری ۲۰۲۰ء کو چین کے ۱۳ شہر وں مدیں ایمر جنسی لگا دی گئی ہے جبکہ وائرس کی شاخت یورپ سمیت کئی دو سرے ممالک میں بھی پھیل چی ہے۔

اس کے اثرات پاکستان میں فروری ۲۰۲۰ء میں آنا شروع ہوئے جبکہ چین میں مقیم پاکستانی طالب علم جنوری ۲۰۲۰ میں اس کا شکار ہوئے۔

احتياطي تدابير (Precautions)

کرونا وائرس کی وبا کی مزید روک تھام کے لیے اسفار پر پابندی، قرنطیند، کرفیو، تالابندی، اجتماعات اور تقریبوں کا التوایا منسوخی، عبادت گاہوں اور سیاحتی مقامات کو مقفل کر دینے جیسے اقدامات کیے جارہے ہیں۔ ۱۲۴سے زائد ملکوں میں اسکولوں اور جامعات (Universites) کو بھی بند کر دیا گیاہے جس کی وجہ سے تقریباً ۱۲۰ کروڑ طلباء کی تعلیم متاثر ہوئی ہے۔

## وبائی امر اض میں قرنطینه (Quarantine) ہونا:

الی امراض میں ڈاکٹرزاور جدید میڈیکل رپورٹس کے مطابق دوسرے افرادسے علیحدگی اختیار کی جاتی ہے تا کہ دوسرے افراد کو الیمی امراض سے بچایا جاسکے ۔ یہ بات آج جدید ٹیکنالوجی کے دور میں ہور ہی ہے۔ جبکہ حضور نبی اکرم مُنَّا ﷺ نے آج سے چودہ سوسال پہلے فرمادیا تھا۔

عَنْ أَبِي هريرة قَالَ قَالَ النَّبِيُ ﴿ لَا عَدْوَى وَلَا صَفَرَ وَلَا هامة فَقَالَ أَعْرَابِيُّ يَا رَسُولَ اللهِ فَمَا بَالُ الْإِبِلِ تَكُونُ فِي الرَّمْلِ كَأَنها الظِّبَاءُ فَيُخَالِطُها الْبَعِيرُ الْأَجْرَبُ فَيُجْرِبُها فَقَالَ رَسُولُ اللهِ بَالُ الْإِبِلِ تَكُونُ فِي الرَّمْلِ كَأَنها الظِّبَاءُ فَيُخَالِطُها الْبَعِيرُ الْأَجْرَبُ فَيُجْرِبُها فَقَالَ رَسُولُ اللهِ بَاللهِ فَمَنْ أَعْدَى الْأَوَّلَ وَعَنْ أَبِي سلمة سَمِعَ أَبَا هريرة بَعْدُ يَقُولُ قَالَ النَّبِيُ ﴿ لَا يُورِدَنَّ فَمُنْ عَلَى مُصِحِّ. (ا)

"حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم مَنگاتِیْم نے فرمایا: چھوت کی بیار کوئی چیز نہیں بنز پیٹ کی بیاری اور اُلو کا جاہلانہ تصور کوئی چیز نہیں پس ایک اعرابی عرض گزار ہوا کہ یار سول اللہ! ان او نٹول کا کیا حال ہے جو ریت میں ہر نول کی طرح لیٹتے ہیں، پھر ان میں ایک خارشی اونٹ آ ملتا ہے اور سب کو خارشی کر دیتا ہے۔ اس پر رسول اللہ مَنگاتِیم نے فرمایا کہ پھر پہلے کو بیاری کس نے لگائی؟ ابو سلمہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں نے اس کے بعد حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو نبی کریم مَنگاتِیم سے روایت کرتے ہوئے سنا کہ بیار اونٹ کو تندر ست او نٹول کے پاس نہ لے جاؤ۔"

ایک اور روایت میں طاعون کے مرض میں فرمایا کہ اس علاقے سے دوسرے علاقے میں مت جاؤ۔ یہی صورت حال آج اس کرونا(Cov-2019) کے مرض میں بھی ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَامِرٍ أَنَّ عُمَرَ خَرَجَ إِلَى الشَّامِ فَلَمَّا كَانَ بِسَرْغَ بلغه أَنَّ الْوَبَاءَ قَدْ وَقَعَ بِالشَّأْمِ فأخبره عَبْدُ الرَّمْمَنِ بْنُ عَوْفٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ فَي قَالَ إِذَا سَمِعْتُمْ به بِأَرْضٍ فَلَا تَقْدَمُوا عليه وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضٍ وَأَنْتُمْ بِها فَلَا تَخْرُجُوا فِرَارًا منه. (١١)

ال بخاري، الصيح، حديث: ۵۴۳۷

۱۲\_ بخاری، الصحح، حدیث:۵۳۹۸

"حضرت عبد الله بن عامر رضی الله عنه سے روایت ہے کہ حضرت عمر رضی الله عنه جب شام کی طرف نکلے اور سرغ کے مقام پر پہنچ تو انہیں خبر پہنچ کہ شام میں وبا پھوٹ نکلی ہے پس حضرت عبد الرحمن بن عوف ٹے انہیں بتایا کہ رسول الله صَّالِیَّیْمِ نے فرمایا: جب تم کسی زمین میں اس کے متعلق سنو تو وہاں نہ جاؤ اور جب اس جگہ واقعہ ہو جا جہاں تم رہتے ہو تو بیاری سے ڈرتے ہوئے وہاں سے نہ بھا گو۔"

کرونا (Cov-2019) بھی چونکہ ایک وبائی مرض ہے۔ جیسے وبا(طاعون) کے علاقے سے مت بھا گو یعنی ایک علاقے سے دوسرے علاقے میں مت جاؤ۔

ایک اور روایت میں ہے کہ وہیں اپنے آپ کو قرنطینہ (Quarantine) کر لیں۔ حضرت عائشہ رضی اللّٰہ عنہا فرماتی ہیں کہ آپ مُنَّا ﷺ خِنْ فرمایا کہ انسان اگر وبائی امر اض کے علاقے میں ہو تو وہیں پر قیام کرے تاکہ مرض مزید دوسرے علاقے میں نہ پھیل سکے۔

سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ عَنِ الطَّاعُونِ فَأَخْبَرَنِي أَنَّهُ عَذَابٌ يبعثه اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَأَنَّ الله حَلهُ رَحُمةً لِلْمُؤْمِنِينَ لَيْسَ مِنْ أَحَدٍ يَقَعُ الطَّاعُونُ فَيَمْكُثُ فِي بلده صَابِرًا مُحْتَسِبًا يَعْلَمُ أنه لا يُصِيبُه إِلَّا مَا كَتَبِ اللهُ له إِلَّا كَانَ له مِثْلُ أَجْرٍ شهيد. (٣)

"حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ منگالٹیئے آبسے طاعون کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے بچھے بتایا کہ وہ ایک عذاب ہے، جس پر اللہ چاہتا ہے بھیج دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اسے اہل ایمان کے لیے رحمت بنایا ہے۔ کوئی مومن ایسانہیں جو طاعون میں بھینس جائے لیکن اپنے شہر ہی میں صبر سے تھہر ارہے اور یہ سمجھے کہ جو اللہ تعالیٰ نے لکھ دی ہے اس کے سواکوئی تکلیف مجھے پہنچ نہیں سکتی۔ پس اسے شہید کے برابر اجر ملے گا۔"

# کرونا(Corona) کے مرض میں انتقال فرمانے والے کا حکم:

کرونا (Cov-2019) کے مرض میں انقال فرمانے والا مسلمان بھی طاعون کے مرض میں انقال کی طرح شہید ہے کیونکہ دونوں امراض کا تعلق وہائی امراض سے ہے۔اور ان امراض میں تشخیص بعد میں ہوتی ہے اور یہ دونوں چھپچھڑوں پر حملہ کرتیں ہیں۔

الضاً، حديث: ٣٢٨٧

حَدَّتَتْني حفصةُ بِنْتُ سِيرِينَ قَالَتْ قَالَ لِي أَنسُ بْنُ مَالِكٍ يَحْيَى بِمَ مَاتَ قُلْتُ مِنَ الطَّاعُونِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الطَّاعُونُ شهادة لِكُلِّ مُسْلِمٍ. (١٣٠)

"حضرت حفصہ بنت سیرین رضی الله عنها کابیان ہے کہ مجھ سے حضرت انس بن مالک رضی الله عنه نے دریافت کیا کہ (تمہارے بھائی) کیجیٰ کی وفات کس بہاری سے ہوئی؟ میں نے کہا کہ طاعون سے انہوں نے کہا کہ رسول الله مَنَّالَيْنَةِ مِنْ نِي فِي ما ياہے كه طاعون هر مسلمان كے لئے شہادت ہے۔"

# وبائي امر اض ميں مسجدوں ميں نماز باجماعت كاتحكم:

آپ مَنْاتِیْکِتْم نے شدید بار شوں اور سیلاب کی وجہ سے مسجد میں نماز با جماعت کے لیے آنے سے منع فرمادیا تھا۔ جس پر حضرت بلال رضی الله عنه کو تھکم فرمایا۔ که اذان میں گھر میں نماز پڑھنے کا اعلان کر دو۔ تو آج چو نکه ایک وہائی مرض ہے کہ جس سے انسانوں کے ملنے اور ایک جگہ پر اکٹھے ہونے سے اس وہا کے بھلنے کے خطرات بہت زیادہ ہیں لہذا آج بھی نمازوں کا وہی حکم ہے کہ نمازیں اپنے اپنے گھروں میں پڑھو ہاں اگر گھر میں دوافرادیازیادہ تعداد ہو تو جماعت کروائی جاسکتی ہے۔ حدیث مبار کہ میں ہے۔

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عِلْمُ مَنْ سَمِعَ الْمُنَادِي فَلَمْ يمنعه مِنْ اتباعه عُذْرٌ قَالُوا وَمَا الْعُذْرُ قَالَ حَوْفٌ أَوْ مَرَضٌ. (١٥)

"حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ مَنْاللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلِيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُو عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْ تغییل کرنے ہے کوئی عذر مانع نہ ہو عرض کی گئی کہ عذر کیا ہے؟ فرمایا کہ خوف یامر ض. ''۔

امام بخاریؓ نے دو روایات بیان کرتے ہیں کہ جن سے معلوم ہو تا ہے کہ اگر حالات ایسے ہوں کہ جن سے انسان کو نقصان اٹھانا پڑے تو پھر نماز گھروں میں ہی ادا کی حائے گی۔

عَنْ نَافِعٍ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ أَذَّنَ بِالصَّلَاة فِي ليلة ذَاتِ بَرْدٍ وَرِيحٍ ثُمٌّ قَالَ أَلَا صَلُوا فِي الرِّحَالِ ثُمٌّ قَالَ إِنَّ رَسُولَ الله عِلَى كَانَ يَأْمُرُ الْمُؤَذِّنَ إِذَا كَانَتْ ليلة ذَاتُ بَرْدٍ وَمَطَرٍ يَقُولُ أَلَا صَلُّوا فِي الرِّحَالِ. (١٦)

۱۳ ـ بخاری،انصحیح، حدیث: • • ۵۴

۱۵ ، ابو داؤد ، سلیمان بن اشعث ، (۲۰۰۲) ، السنن ، دارالسلام ، سعو دی عرب ـ حدیث : ۴۵۷

"حضرت نافع رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ نے ایک ٹھنڈی اور آند ھی والی رات میں نماز کے لیے اذان کہی اور پھر کہا: "سنو کہ نماز اپنے گھروں میں پڑھ لو"۔ پھر فرمایا کہ رسول اللہ صَالَّةَ عَمْ رات ٹھنڈی اور بارش والی ہوتی توموذن کو یہ کہنے کا حکم فرماتے۔"

دوسری روایت میں تو آپ منگانگیزم کا ایک صحابی رسول کے لیے بطور تبرک اس کے گھر پر نماز کے لیے جگہ پر نماز ادا کرنا بیان کیا گیاہے۔

"حضرت محمود بن رئیج انصاری رضی الله عنه سے روایت ہے کہ حضرت عتبان بن مالک رضی الله عنه اپنی قوم کی امامت کرواتے اور وہ نابینا تھے۔ رسول الله عنگالیّائیّم کی بارگاہ میں عرض گزار ہوئے کہ یار سول الله! کبھی اندھیرا اور پانی بھی ہو تاہے اور میں بینائی سے محروم ہوں، پس یار سول الله! آپ میرے غریب خانے میں نماز پڑھیں تاکہ میں اس جگہ کو نماز کے لیے مقرر کر لوں۔ پس رسول الله عنگالیّائیم ان کے پاس تشریف لے گئے اور فرمایا: کہاں چاہتے ہو کہ میں نماز پڑھوں؟ انہوں نے گھر میں ایک جگہ کی طرف اشارہ کر دیا۔ رسول الله عنگالیّائیم نے وہاں نماز پڑھوں؟ انہوں نے گھر میں ایک جگہ کی طرف اشارہ کر دیا۔ رسول الله عنگالیّائیم نے وہاں نماز پڑھوں۔"

فقہاءِ کرام نے ایسے مریض کو بھی اس میں شار کیا ہے جس سے لوگوں کو طبعی طور پر کراہت و نفرت ہوتی ہو، جیسے جذامی۔ مذکورہ تفصیل کی روشنی میں کروناوائرس کے مریض کو بھی مسجد میں نمازنہ پڑھنے کے سلسلے میں معذور سمجھا جاسکتا ہے۔اگر کسی شہر میں کروناوائرس پھیل جائے (العیاذ باللہ) توجولوگ اس میں متبلا ہو جائیں، وہ تو شرعاً مریض کے حکم میں ہیں۔ جیسا کہ الدر المخار وحاشیۃ ابن عابدین (رد المخار) میں ہے۔

۱۲ بخاری، الصحیح، حدیث: ۹۳۵

المسلم، امام مسلم بن حجاج (۲۰۰۷)، الصحيح، دارالسلام، سعودي عرب حديث: ۲۲۱۸

مَطْلَبٌ حَالُ فُشُوِّ الطَّاعُونِ هل لِلصَّحِيحِ حُكْمُ الْمَرِيضِ: قَوْلُهُ وَمِثْلُهُ حَالُ فُشُوِّ الطَّاعُونِ. (١٨)

"مطلب: طاعون کے پھیلنے کی حالت میں کیا تندرست شخص کے لئے بھی مریض کا حکم ہو گا۔ انہوں نے فرمایااس کی مثال طاعون پھیلنے جیسی ہے"

# مصافحہ (Handshake) کرنے کے بارے میں احتیاط:

عن الْحُسَنِ بْنِ عَلِيٍّ صَمَا حَفِظْتَ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ فَالَ حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيبُكَ فَإِنَّ الصِّدْقَ طمأنينة وَإِنَّ الْكَذِبَ رِيبة. (١٩)

حضرت انس بن علی رضی الله عنه سے پوچھا آپ نے رسول اکرم مُثَلِّقَائِم سے کیابات یادر کھی انہوں نے فرمایا میں نے آپ کا یہ ارشاد یادر کھاشک وشبہ والی چیز چھوڑ کر بے شبہ چیز کو اختیار کروبے شک سچ سکون ہے اور جھوٹ شک وشبہ ہے۔

مصافہ کرناباعث فضیلت ہے۔ البتہ منہ سے سلام کرنااور جواب دیناضر وری ہے۔ جیسے شدید بیار کو تکلیف کے باعث باجماعت نماز اداکرنے میں بہال تک کہ صحت مند ہو جائے اور مسافر کو سفر میں فرض روزہ ترک کرنے کی رخصت ہے۔ البی مرض جس کے پھیلنے میں زیادہ خدشہ ہے۔ لہذا ہمیں مرض "کرونا" کے علاقے میں مصافہ سے احتیاط کرنی چاہیے۔

# نماز گھر میں پڑھنے کی اجازت:

امام بخاریؓ نے اس حدیث اور نابینے صحابی رسول کی ترک جماعت کی اجازت کی حدیث سے یہ استدلال کیا ہے کہ بَاب الرُّحْصَةِ فِي الْمَطَرِ وَالْعِلَّةِ أَنْ يُصَلِّيَ فِي رَحْلِهِ لِعِنى بارش یا کسی اور عذر کی وجہ سے گھر میں نماز پڑھنے کی رخصت ہے"

^۱\_ ابن عابد بن، محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز (۲۰۰۳)،الدر المختار وحاشية ابن عابدين، دار الفكر، ببروت\_ج ااص ۴۳۵

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>- ترمذی، حامع، حدیث:۲۵۱۸

"کرونا وائرس" کے پھلنے کی وجہ سے طبیب حضرات کی ہدایات کے مطابق وقتی طورپر مساجد میں نماز باجماعت اور نماز جمعہ کو مو قوف کر دیا گیاہے۔لیکن اس میں اگر نوجوان افراد احتیاطی تدابیر ( ماسک اور ایک نیزے کے فاصلے )کے ساتھ نماز ادا کر سکتے ہیں ۔لیکن زیادہ عمر کے افراد احتیاطاً گھریر ہی نمازیں ادا کریں۔

مسجد میں نمازنہ پڑھنے کی اجازت:

شریعت نے بیاری کی صورت میں تین قسم کے لوگوں کو مسجد میں نہ آنے کی اجازت دی ہے۔ ا۔ جو شخص خو د مریض ہو

۲۔ جو م یض کے علاج معالجہ میں مصروف ہو۔

س۔ جس شخص سے دوسروں کو مرض لگ جانے کا خدشہ ہو۔

# ا بوشخص خو د مریض ہو

اس قسم کی دلیل خود آپ مُلَاثِیْزًا کے آخری ایام میں جب آپ مُلَاثِیْزًا شدید بیار تھے۔

عَنْ عائشة قَالَتْ لَمَّا مَرِضَ النَّبِيُّ عِينَ مَرَضه الَّذِي مَاتَ فيه أتاه بِلَالٌ يُوذِنه بِالصلاة فَقَالَ مُرُوا أَبَا بَكْرِ فَلْيُصَلِّ قُلْتُ إِنَّ أَبَا بَكْرِ رَجُلٌ أَسِيفٌ إِنْ يَقُمْ مَقَامَكَ يَبْكِي فَلَا يَقْدِرُ عَلَى الْقِرَاءة فَقَالَ مُرُوا أَبَا بَكْرِ فَلْيُصَلِّ. (٢٠)

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ جب نبی کریم مُثَافِیّا کِم اللہ ہوئے جس میں آپ کاوصال ہوا تو حضرت بلال رضی اللہ عنہ نے حاضر ہو کر آپ کو نماز کی اطلاع دی۔ فرمایا: ابو بکر سے کہو کہ لو گوں کو نماز پڑھائیں۔ میں عرض گزار ہوئی کہ حضرت ابو بکر رضی اللّٰہ عنہ نرم دل ہیں، اگر آپ کی جگہ پر کھڑے ہوئے تو رونے کے باعث قر أت نہیں سناسکیں گے۔ فرمایا: ابو بکر سے کہو کہ لو گوں کونمازیڈھائیں۔

# ۲۔جومریض کے علاج معالجہ میں مصروف ہو۔

اس قشم میں وہ شخص ہے۔ جو مریض کے علاج معالجہ میں مصروف ہو۔ جیسے۔ ہیپتالوں میں میڈیکل سٹاف اور گھر میں اگر کوئی فر دہو تووہ اس قاعدہ کے مطابق الگ نماز ادا کرے گا۔

حفْظَ الْآدَمِيِّ أَفْضَالُ مِنْ حَفْظِ الْجُمَاعة. (٢١)

۲۰\_ بخاری، الصحیح، حدیث: ۲۸۰

"آدمی کی حفاظت جماعت کی حفاظت سے افضل ہے۔"

# سر جس شخص سے دو سروں کو مرض لگ جانے کا خد شہ ہو۔

تیسراوہ شخص ہے جس سے جماعت میں شامل ہونے سے دوسرے افراد میں مرض کے لاحق ہونے کا خدشہ ہو۔ کیونکہ فقہ کا قاعدہ ہے۔ التو قع القرب کالواقع (یعنی کسی چیز کا متوقع ہونا واقعہ کے قریب تر ہوتا ہے) اسی طرح ایک اور قاعدہ بھی ہے۔ وما قارب الشيء أخذ حكمة (۱۲) (اور جو چیز جس کے قریب ہو تواسی کے حکم میں ہوگی) اب کرونا جیسی مہلک بیاری کے لگ جانے کے قوی اندیشہ پر تو اجازت ہونی چاہیے۔ کیونکہ اس مرض کے پھیلنے کی خبر بھی نہیں ہوتی ہے کہ یہ مرض کس شخص سے پھیلا ہے۔ اصل میں اس کی علامات تین سے چار دنوں کے بعد ظاہر ہوتی ہیں۔ دوسروں کو تکلیف نہ پہنچانے کا قاعدہ حدیث مبار کہ کی صورت میں موجو دہے۔

عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله على قال: لا ضَرَرَ ولا ضِرَارَ. (٢٣)

"حضرت أبوسعيد خدرى رضى الله عنه سے مروى ہے كه الله كے رسول مَثَلَّلَيْلِاً نے ارشاد فرمایا: نه (ابتداءً) كسى كو نقصان پہنچانا جائز ہے اور نه بدلے كے طور پر نقصان پہنچانا"

ہاں اجر کے حوالے سے مایوس نہ ہوں کیونکہ آپ مَنَّا اللَّیْمِ نے فرمایا کہ مرض اور سفر کی وجہ سے تکلیف اٹھانے والے کو بھی پوراا پوراجر ملتاہے۔ جبیبا کہ حدیث مبار کہ میں ہے۔

قَالَ له أَبُو بردة سَمِعْتُ أَبَا مُوسَى مِرَارًا يَقُولُ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ أَوْ سَافَرَ كُتِبَ له مِثْلُ مَا كَانَ يَعْمَلُ مُقِيمًا صَحِيحًا. (٢٣)

" حضرت ابوبرُ دہ رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میں نے متعدد مرتبہ حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ سے سنا اور انہوں نے رسول اللہ مَثَلِّ اللَّهِ عَلَيْئِمَ سے سنا کہ جب کوئی شخص بیار پڑجائے یاسفر کرے تو اس کے لئے اتنی عبادت ہی لکھی جاتی ہے جتنی وہ اقامت اور صحت میں کرتا تھا۔"

الله النووي، محى الدين يحي بن شرف، (١٩٩٩)، المجموع شرح المهذب، دار الفكر، بيروت، جهه، ص ٢٠٥

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> االنووی، کجموع شرح المحدنب، ج۴، ص ۲۰۵

۲۳ ـ القزويني، سنن ابن ماجه، حديث: • ۲۳۴

۲۴ \_ بخاری، الصحیح، حدیث:۲۸۳۴

# جمعه کی نمازگھریراداکرنے کا حکم:

حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ آپ مُنَّا فَلَیْمُ نے فرمایا کہ اگر حالات ایسے ہوں کہ جس سے انسان کو تکلیف کا خدشہ ہو تو وہ نماز گھر پر اداکر سکتا ہے۔

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ لمؤذنه فِي يَوْمٍ مَطِيرٍ إِذَا قُلْتَ أَشهد أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ فَلَا تَقُلْ حَيَّ عَلَى الطَّلَاقِ قُلْ صَلُوا فِي بُيُوتِكُمْ فَكَأَنَّ النَّاسَ اسْتَنْكَرُوا قَالَ فعله مَنْ هو خَيْرٌ مِنِّي إِنَّ الجمعة عزمة وَإِنِّ كرهتُ أَنْ أُحْرِجَكُمْ فَتَمْشُونَ فِي الطِّينِ وَالدَّحَضِ. (٢٥)

"حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے بارش کے روز اپنے مؤذن سے فرمایا کہ جب تم اَشْهَدُ اَنَّ مُحتَدًا دَّسُولُ اللهِ کہہ لو تو حَیَّ عَلَی الصَّلوةِ نہ کہنا بلکہ صَلُوْا فی بُینُوتِکُم کہنا۔ لو گوں نے اس پر تعجب کیا تو فرمایا: ایساانہوں نے کیا جو مجھ سے بہتر تھے۔ بے شک جعہ ضروری ہے لیکن میں نے ناپیند کیا کہ تہہیں باہر نکالوں تو کیچڑ اور پھسلن میں چلو۔"
اس میں سد ذرائع (ایساعمل جو فی نفسہ درست ہو لیکن وہ انجام کے اعتبار سے بیمین طور پر فساد کی طرف لے جائیں۔ ایسے عمل کی روک تھام کرنے کے لیے ممنوع قرار دیناسد ذرائع کہلا تا ہے ) کا قاعدہ بھی نافذ ہو گا کیونکہ وبائی امر اض کی صورت میں مرض کے زیادہ پھیلنے کا خدشہ ہو تا ہے۔ اور یہی اصول جمعہ کی نماز کے لئے بھی ہو گا۔ کہ جمعہ کی نماز ساقط ہو جائے گی اور لوگ ظہر کی نماز گھر میں اداکریں گے۔ وبائی امر اض میں بھی چو نکہ انسانوں کے ملئے اور چھونے سے پھیلا وزیادہ ہو سکتا ہے اس لئے نماز جمعہ بھی گھروں میں اداکریا جاسکتا ہے۔

# نقل وحرکت ( Lockdown ) کے احکام:

حضور نبی اکرم مُنَافِیْمِ نے وہائی امراض سے نبٹنے کے لیے آج سے چودہ سو سال پہلے متعارف کروایا۔چونکہ قرآن مجید میں بھی اپنے آپ کو ہلاکت میں نہ ڈالنے کا حکم دیاہے۔جس کا تعلق انسانی جان سے ہے۔اس لئے تواللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں حکم فرمایاہے کہ اپنے آپ کو ہلاکت میں نہ ڈالو۔

﴿ وَلَا تُلْقُوا بِآئِدِيْكُمْ إِلَى التهلكة ج وَآحْسِنُوا جِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٢٦)

"اور اپنے ہی ہاتھوں خو د کو ہلاکت میں نہ ڈالو ،اور نیکی اختیار کر و، بے شک اللہ نیکو کاروں سے محبت فرما تاہے "

۲۵\_ ایضاً، الصحیح، حدیث:۸۵۹

۲۷ سورة البقره، ۱۹۵:۲

اس تھم خدا کی روشنی میں آپ مَلَیُّ اِیُّیَا ہِمَ نے فرمایا کہ اگر اس علاقے میں گئے تو خود کو ہلاکت میں ڈالنے کے متر ادف ہو گا۔لہذا احتیاطی تدابیر کے متعلق فرمایا۔ آپ مَلَّ اللّٰہِ اِلْمَ نے فرمایا:

عَنْ أُسَامة بْنِ زَيْدٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ الطَّاعُونُ آية الرِّجْزِ ابْتَلَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ به نَاسًا مِنْ عباده فَإِذَا سَمِعْتُمْ به فَلَا تَدْخُلُوا عليه وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضٍ وَأَنْتُمْ بَها فَلَا تَفِرُوا منه هذا حَديثُ الْقَعْنَيِّ وقتيبة خُوه. (٢٤)

"حضرت اسامہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَنْ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ نے فرمایا: بیہ طاعون ایک عذاب ہے جوتم سے پہلے لو گوں پر مسلط کیا گیا تھا، اگر کسی علاقہ میں طاعون آ جائے توتم وہاں سے بھاگ کرنہ نکلو، اور اگر کسی جگہ طاعون ہو توتم وہاں مت جاؤ۔"

حافظ ابن حجر ؓ نے اس مسکلہ کو مزید تفصیل کے ساتھ بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ طاعون زدہ علاقے سے باہر آنے والے کی تین صور تیں ہو سکتی ہیں۔

ا۔ ایک شخص کا وہاں سے باہر جانے کا مقصد ہی طاعون سے بھا گنا ہے توبہ شخص یقینی طور پر ممانعت میں شامل ہے۔ ۲۔ تجارت وغیر ہ کی غرض سے باہر جانا ہے تو وہ ممانعت میں شامل نہیں ہے ، اسی قشم کے بارے میں امام نووی ؓنے اتفاق نقل کیا ہے کہ سب کے ہاں ایسا شخص باہر جاسکتا ہے۔

۳۔ انسان کسی کام کی غرض سے باہر نکلے اور ساتھ میں طاعون سے بچاؤ بھی شامل کر لے تو اس شخص کے بارے میں علائے کرام کی مختلف آراء ہیں۔

حافظ ابن حجر عسقلانی ؓنے اس صورت کے بارے میں حضرت عمر بن خطابؓ کا موقف یہ بیان کیاہے کہ الیم صورت میں بھی طاعون زدہ علاقے سے باہر جانا جائز ہے۔ (۲۸)

امام غزالی ٌ فرماتے ہیں۔

طاعون زدہ شہر کے لوگوں کو باہر جانے سے اس لیے روکا گیاہے کہ وہاں پر ظاہر صحت مند نظر آنے والے لوگوں کا متاثر ہونا بعید نہیں ہے۔ کیوں کہ شروع میں بیاریوں کا اثر ظاہر نہیں ہوتا، اور اگریہ لوگ دوسری جگہ آمدو رفت کریں تو بیاری متعدی ہوسکتی ہے۔ (۲۹)

<sup>۲۷</sup> بخاری، الصحیح، حدیث:۲۲۱۸

<sup>^^</sup> \_ العسقلاني، حافظ احمد بن حجر (٢٠٠٣)، فتح الباري، دار الدعيان للترات قاهره، مصر .ح٠١،ص: • ١٩٩

علامه ابن قیم فرماتے ہیں۔

طاعون زدہ شہر میں باہر سے لوگوں کا داخلہ اس لئے ممنوع ہے کہ مجاورت اور اختلاط الی بھاریوں کو پروان چڑھاتے ہیں۔اس لئے جولوگ باہر ہیں اور صحت مند ہیں ،ان کا اپنی صحت کا ناخق خطرے میں ڈالنا مناسب نہیں۔(")
ممانعت کا حاصل میہ ہے کہ جب کوئی اس وباسے بھا گنا چاہتا ہو تو یہ منع ہے ، لیکن اگر کسی ضرورت کی وجہ سے وبازدہ علاقے کے رہائشی کو باہر جانا ہو اور اس کا یقین پختہ ہو کہ موت زندگی اللہ پاک کے ہاتھ میں ہے ، وہ کسی جگہ بھی بھاری اور وبا میں مبتلا کر سکتا ہے تو بوجہ ضرورت ایسے علاقے سے جاسکتے ہیں۔اسی طرح وبازدہ علاقے میں اگر کسی کو کام ہو (مثلاً ڈاکٹر زاور میڈیکل ٹیمیں یا دیگر رضاکار خدمت کے لیے جائیں)

جس شهر میں وباء تھیلے وہیں قرنطینہ (Quarantine) ہونے کا حکم:

"حضرت عائشه صديقه رضى الله عنها زوجه نبي كريم مَثَلَ النَّهُ عَلَمْ نِي لَهُ عِنْ اللَّهُ عَنْهَا زوجه نبي كريم مَثَلَ النَّهُ عَنْ الله عنها زوجه نبي كريم مَثَلَ النَّهُ عَنْها كَهُ وَبِا فِي مرض ميں قرنطينه كرناچاہيے۔

سَأَلَتْ رَسُولَ اللهِ عَنِ الطَّاعُونِ فَأَحبرها نَبِيُّ اللهِ عَنِ اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ فجعله اللهُ عَلَى اللهِ عَنْ عَبْدٍ يَقَعُ الطَّاعُونُ فَيَمْكُثُ فِي بلده صَابِرًا يَعْلَمُ أَنْهُ وَحِعله اللهُ رحمة لِلْمُؤْمِنِينَ فَلَيْسَ مِنْ عَبْدٍ يَقَعُ الطَّاعُونُ فَيَمْكُثُ فِي بلده صَابِرًا يَعْلَمُ أَنه لَنْ يَصِيبه إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَهُ إِلَّا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ الشهيد. (٣١)

رسول الله مَنَّالِيَّانِّمُ سے طاعون کے بارے میں دریافت کیا تو حضور نبی اکرم مَنَّالِیْنِمِّ نے انہیں بتایا کہ یہ ایک عذاب ہے جسے الله تعالی نے اہل ایمان کے لئے اسے رحمت بنادیا ہے جسے الله تعالی نے اہل ایمان کے لئے اسے رحمت بنادیا ہے کہیں کوئی بندہ ایسا نہیں کہ طاعون کی بیاری پھیلے اور وہ اپنے شہر میں صبر کرکے بیٹھارہے، یہ جانتے ہوئے کہ اسے کوئی تکلیف نہیں پہنچ سکتی مگر جو اللہ تعالی نے اس کے لئے لکھ دی ہے تواس کے لئے شہید کے برابر ثواب ہے۔

# گھر میں ہی قرنطینہ (Quarantine) کرنا

سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہاروایت کرتی ہیں کہ آپ مَنَّالِیَّا بِنَّا سے فرمایا کہ وبائی مرض میں اگر اپنے آپ کر گھر میں ہی رکھیں تو بہتر ہے۔

> <sup>19</sup> ـ الغزالی، محمد بن محمد (۲۰۰۳)، احیاعلوم الدین، دار لکتب العلمیه، بیروت، ص ۲۷۸ س ۳۰ ـ الجوزی، ابن قیم، (۲۰۰۰) الطب النبوی، دار الفکر للطباعة والنشر، بیروت، ص ۳۳۸ سالم، الصحیح، حدیث: ۵۴۰۲

سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ عَنِ الطَّاعُونِ فَأَخْبَرِنِي رَسُولُ اللهِ فَيَ أَنَّهُ كَانَ عَذَابًا يبعثه اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاء، فجعله رحمة لِلْمُؤْمِنِينَ فَلَيْسَ مِنْ رَجُلٍ يَقَعُ الطَّاعُونُ فَيَمْكُثُ فِي بيته صَابِرًا مُحْتَسِبًا يَشَاء، فجعله رحمة لِلْمُؤْمِنِينَ فَلَيْسَ مِنْ رَجُلٍ يَقَعُ الطَّاعُونُ فَيَمْكُثُ فِي بيته صَابِرًا مُحْتَسِبًا يَعْلَمُ أَنَّهُ لَا يصيبه إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَهُ إِلَّا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ الشهيد. (٣٢)

سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ انہوں نے آنحضرت مکالٹیڈٹِ سے طاعون کے بارے میں دریافت کیا۔ تو رسول اللہ مکالٹیڈٹِ نے فرمایا طاعون ایک عذاب تھا کہ اللہ تعالی جس پر چاہتا بھیجتا اور اس امت کے لئے اسے رحمت کر دیاہے تو جو شخص زمانہ طاعون میں اپنے گھر میں صبر کئے طلب ثواب کے لئے اس اعتقاد کے ساتھ مظہرا رہے کہ اسے وہی پنچے گاجو خدانے لکھ دیاہے اس کے لئے شہید کا ثواب ہے۔
ساجی فاصلہ (Social Distancing)ر کھنا:

ں ک مستمر کے اس میں خدشہ ہو کہ اسے نقصان پہنچ سکتا ہے، یاوہ کسی دوسرے کے لیے مضربن سکتا ہے، تو

ایسے شخص کے لیے جمعہ اور نماز تنہاادا کرنے کی رخصت ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ دین میں کسی قشم کی سختی نہیں ہے۔ ﴿لَاۤ اِکۡمَا کَوۡفِی الدِّیۡنِ ﴾ (۳۳) "دین میں کوئی زبر دستی نہیں "

اس کا مطلب ہے کہ اسلام نے انسانی جان کو مشکل میں ڈالنے کے لیے احکام و تعلیمات ہی نہیں دیئے۔ بلکہ جہاں پر انسانی جان کو تکلیف ہو وہاں پر اس کو رخصت بھی دی ہے ، جیسے بیار قیام کے ساتھ نماز نہیں پڑھ سکتا تو بیڑ کر پڑھ لے۔ اسی طرح اسلام نے انسانی جان کو وہائی امر اض میں بھی تکلیف سے بچنے کے لیے اس علاقہ میں نہ جانے اور نہ ہی اس علاقہ میں جانے کی اجازت دی ہے بلکہ ایسی حالت میں فاصلہ رکھنے کا بھی حکم فرمایا ہے۔ تاکہ مریض کی وہائی مرض کسی اور کونہ لگ سکے۔

أَنَّ أَبَا سلمة بْنَ عَبْدِ الرَّمْمَنِ بْنِ عَوْفٍ حَدَّتُه أَنَّ رَسُولَ اللهِ فَهُ قَالَ لَا عَدْوَى وَيُحَدِّثُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ فَهُ قَالَ لَا عَدْوَى وَيُحَدِّثُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ فَهُ قَالَ لَا يُورِدُ مُمْرِضٌ عَلَى مُصِح. (٣٣)

<sup>rr</sup> - حنبل ، امام احمد (۲۰۰۲)، المسند ، مكتب اسلامي ، بيروت لبنان ، حديث: ۲۳۹۳۳

مى سورة البقرة ، ۲:۲۵۲

۳۴ مسلم،الصحيح، حديث:۲۲۲۱

"حضرت ابو سلمه بن عبدالرحمن بن عوف رضى الله عنه بيان كرتے بين كه رسول الله مَنَّ اللَّيْمَ نَ فرمايا: كوئى مرض متعدى نہيں ہوتا، اور وہ به حديث بيان كرتے تھے كه رسول الله مَنَّ اللَّيْمَ نَ فرمايا: بيار كو تندرست كے ياس نه لا ياجائے۔"

حضرت امام حُسین رضی الله عنه سے روایت بیان کی ہے۔

عن حسين عن أبيه عن النبي على قال: لا تديموا النظر إلى المجذَّمين، وإذا كلمتموهم فليكن بينكم وبينهم قِيد رُمْح. (٣٥)

حضرت امام مُسین رضی الله عنه اپنے والد (حضرت علی المرتضیٰ رضی الله عنه) سے اور بنی کریم مَثَلَ الله عنه اس حضرت امام مُسین رضی الله عنه اپنے والد (حضرت علی المرتضیٰ رصین کرتے ہیں۔ که جذا می (مریض) پر نظر نه جماؤ اور جب تم اس سے گفتگو کرو تو اس جذا می (Lepromatous) مریض اور اپنے در میان ایک نیزے (Spear) (ایک میٹر) کا فاصله رکھو۔

ان احادیث مبار که میں (Isolation) کی ہدایات موجو دہیں۔ حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ مَنَّالَیْظِمِّ نے فرمایا:

لَا عَدْوَى وَلَا طيرة وَلَا هامة وَلَا صَفَرَ وَفِرَّ مِنَ الْمَحْذُومِ كَمَا تَفِرُّ مِنَ الْأَسَدِ. (٣٦)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول الله مَثَلَ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمَا عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَّى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰ اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللللّٰهِ عَلَى الللللّٰهِ عَلَى اللّٰ

ماہر اطباء کے بقول کروناوائر س میں مبتلا شخص پر اس بیاری کے آثار کچھ دنوں بعد ظاہر ہوتے ہیں؛ لہذا جو شخص ظاہر ی طور پر صحیح ہے اس سے بھی میل ملاپ کرنا، مصافحہ کرناوغیرہ سے احتیاط کیا جائے۔

۳۵ - حنبل،المند، حدیث:۵۸۱

۳۱ بخاری، الصحح، حدیث: ۵۳۸۰

# احتياطی تدابير:

کرونا (Corona) کی علامات ۲ سے ۱۷ دنوں کے در میان سامنے آنے لگتی ہیں جن میں نزلہ، زکام، کھانسی، سر درد اور تیز بخار شامل ہیں۔اس سے نمونیہ اور پھیپھڑوں میں سوجن پیدا ہوتی ہے۔ جس سے سانس لینامشکل ہوجا تا ہے۔ جس کی احتیاطی تدابیر درج ذیل ہیں۔

ا۔ صابن سے بار بار ہاتھ دھوتے رہیں۔ اور دوران سفر (Sanitizer)ر تھیں۔

۲۔ کھانا دیانے سے قبل اور بعد میں ہاتھوں کو اچھی طرح سے دھوئیں۔

ہ۔ نزلہ اور زکام کے مریضوں سے دور رہیں۔

۵۔ یالتو جانوروں سے دور رہیں۔

۲۔ آنکھ، چېرے اور منه کومت چھوئیں۔

ے۔ وائر س میں مبتلا افراد اینٹی بائیوٹک (Antibiotic) ادویات کے استعال سے گریز کریں۔

۸۔وائر س میں مبتلا افراد کی استعال شدہ چیزوں کے استعال سے پر ہیز کریں۔

9\_ فلووائر س میں مبتلاا فراد رومال اور ماسک کا استعمال ضرور کریں۔

٠ ا ـ اجتماعات كي جگهون يرمت جائين ـ

اا۔ہر نماز کے وقت تازہ وضو کریں۔

۱۲۔ کسی سے گفتگو کرتے ہوئے کم از کم ایک میڑ کا فاصلہ رکھیں۔

۱۳۔ سامان کی ترسیل کی صورت میں ہاتھوں کوصابن سے دھوئیں یا (Sanitizer) کریں۔

۱۲- جب بھی گھر سے باہر نکلیں توماسک (Mask) پہن کرر کھیں۔

۵ا۔ نماز پنج گانه کااداکر نااور قر آن مجید کی تلاوت کرنی چاہیے۔<sup>(۳۷)</sup>

<sup>۳۷</sup> رضا، شاہد، سللی ناز، (۲۰۲۱)، کرونااور وبائی امر اض میں اسلام کے احکام، النوریبلبیشرز، ٹاون شپ، لاہور۔ ص۳۳

#### وظائف:

سورۃ فاتحہ کو قر آن میں شفا کی کنجی کہا گیا ہے لہذا اس کی تلاوت کریں۔ (۳۸) اور تشبیح فاطمہ (سُبُحَانَ الله ۳۳ بار، اَلْحُمُدُ للهِ ۳۳ بار اور اللهُ أَكُبَر ۳۳ بار) پڑھیں۔ استغفار کی تسبیحات کریں۔ کیونکہ الله تعالی توبہ کرنے والوں کو پیند کر تاہے۔

﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِيْنَ وَيُحِبُّ المتطهرين ﴾ (٣٩)

"بِ شَكَ الله بهت توبه كرنيوالول سے محبت فرما تا ہے اور خوب پاكيزگى اختيار كرنے والول سے محبت فرما تا ہے" ﴿ لَا إِلٰهَ إِلَّا اَنْتَ سُبْحُنَكَ إِنِّى كُنْتُ مِنَ الظِّلِمِيْنَ ﴾ (٣٠)

" تیرے سوا کوئی معبود نہیں تیری ذات پاک ہے، بے شک میں ہی (اپنی جان پر) زیادتی کرنے والوں میں سے تھا"

حدیث مبار کہ میں ہے۔

اللهم، إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ البَرَص، وَالْخُنُونِ، وَالْخُذَامِ، وَمِنْ سَيِّءِ الْأَسْقَامِ. (١٦١)

"اے اللہ ہم آپ کی پناہ چاہتے ہیں برص سے جذام سے جنون سے اور بیار یوں سے"

## خلاصه كلام:

وبائی امر اض چونکہ معاشرے میں مختلف ادوار میں آئیں رہیں ہیں اور آئندہ بھی یہ امر اض رہیں گی۔ ہر مذہب نے اپنے پیروکار کو زندگی گزارنے کے اصول دیئے ہیں جن میں ان کار ہن سہن،معاملاتِ زندگی شامل ہیں۔ انسانی زندگی کے ساتھ ساتھ مختلف امر اض کا بھی ہوناہو تاہے۔اسلام نے معاشرے میں ان امر اض سے بچنے اور ان میں احتیاط اختیار کرنے میں بھی نہ صرف رہنمائی کی ہے بلکہ مختلف امر اض میں علاج بھی تجویز کیے ہیں جیسا

۳۸سورة الفاتحه ا: اتا *ک* 

وسورة البقره، ۲۲۲:۲

<sup>&</sup>lt;sup>۴۰</sup> سورة الانبيا،:۲۱:۸

ا"ابن حبان، احمد بن حبان بن أحمد أبوعاتم التميمي البستي، (١٩٩٣)، الصحح، مؤسسة الرسالة – بيروت، ج٣٦، ص٣٩٥

کہ احادیث کی کتب میں ظب پر موضوعات ہیں۔ تواسی طرح اسلام نے وبائی امر اض میں بھی احتیاط اختیار کرنے کی نہ صرف رہنمائی فرمائی ہے بلکہ سختی سے ان پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے۔ عصر حاضر میں چونکہ کرونا جیسی وبائی مرض نے دُنیا کو اپنی لیپٹ میں لیا ہوا ہے تو ڈاکٹرز کی ہدایات کے مطابق اگر افراد عمل نہ کرتے تواموات کا خدشہ کہیں زیادہ تھا۔ تواس میں اسلام نے جو جو رہنمائی فرمائی تھی بلکل اس طرح ڈاکٹرز نے بھی ہدایات جاری کیں۔

# همصادر و مراجع **ک**

ا۔ قرآن مجید (منز ل من اللہ)

۲\_ ابوداؤد،،سلیمان بن اشعث، (۲۰۰۲)،السنن، دارالسلام، سعو دی عرب

٣ \_ ابن عابدين، محمد امين بن عمر بن عبد العزيز عابدين، (٣٠٠٠)، الدر المختار وحاشية ابن عابدين، دار الفكر – بيروت

٣- النووي، أبوز كريامچي الدين يحي بن شرف، (١٩٩٩)، المجموع شرح المهذب، دار الفكر، بيروت

۵- تر مذی، امام محمد بن عیسی، (۲۰۰۲)، السنن، دارالسلام، سعو دی عرب

۲\_ بخاری، امام محمد بن اساعیل، (۷۰۰۷)، انصحح، دارالسلام، سعو دی عرب

ے۔ ظفر، مولانا ظفر علی خان، (۱۲۲ پریل ۱۹۲۴)، روز نامه زمیند ار، لاہور، ہندوستان

٨ ـ التميمي، محمد بن حبان بن أحمد أبوحاتم التميمي، (٢٠٠١)، صحح ابن حبان، مؤسسة الرسالة – بيروت

9- احمد بن حنبل، امام احمد (۲۰۰۲)، المسند، مكتب اسلامي، بيروت لبنان

• ا ـ العسقلاني، حافظ احمد بن حجر، (٢٠٠٣) ، فتح الباري، دار الدعيان للتثرات قاهره، مصر

ا ا ـ الغزالي، محمد بن محمد (۲۰۰۳)، احياعلوم الدين، دار لكتب العلميه، بيروت

۱۲ \_الجوزي، ابن قيم (۲۰۰۰)، الطب النبوي، دار الفكر للطباعة والنشر ، ببروت

۱۳ قادری، اخلاق احمد، (۲۰۰۸)، تاریخ آفاتِ عالم، دعا پبلی کیشنز، ار دوبازار لا ہور، پاکستان

۱۲/ ماچه، محمد بن يزيد، (۱۹۹۸)، سنن، دار إحياءالكتب العربية، بيروت

۵۱\_ مسلم، امام مسلم بن حجاج، (۷۰۰۷)، الصحیح، دارالسلام، سعو دی عرب

۲۱\_رضا، شاہد، (۲۰۲۱)، کرونااوروبائی امراض میں اسلام کے احکام، النور پبلیشرز ، لاہور، پاکستان

17. J.N.Hays, (2009), the Burdens of Diseas, Rutgers, University Press.

# الإتجاه الإسلامي في شعر الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري Islamic trend in the poetry of Shaykh Mo'īn Al-Dīn Chishtī Al-Ajmerī

☆ محمد إقبال

٦٨ الدكتور مسعود أحمد مجاهد

#### **ABSTRACT**

Khāwja Moʿīn al-Dīn Chishtī Ajmerī is a well-known Sufi and a great spiritual master of Chishtia school of thought in subcontinent. He is a poet of Persian and Arabic Literature of all the times. He was born in 537 A.H in Sajistān Near the era of (Kharasān). He spread light of guidance and eliminated the darkness of ignorance by preaching Islamic thoughts in subcontinent. He preached love, harmony and tolerance among the people. He served the cause of religion of Islam as an effective Sufi of subcontinent. This article will spread light on the Islamic thoughts and teachings that he mentioned in his Persian poetry. It will be established with references that he has also done precious and valuable discussions on Islamic conceptions and perceptions.

الكلمات المفتاحية: معين الدين الجشتى، الاتجاه الإسلامي، الإسلام، الشعر الفارسي.

لقد احتلَّ الشعر العربي والفارسي اتجاها دينيًّا وفكريا على مرور العصور كما أن الاتجاهات الإسلامية ظلت تدور حول كثير من الموضوعات بمرور الزمن عند الشعراء. وهذا الموضوع من أهم الموضوعات الذي يستطيع أن يجلب جيل العصر الراهن إلى الإسلام وأفكار الإسلام، لأن الشاعر يعبّر في شعره عن الاعتقادات والتقاليد الدينية حسب روح الإسلام، ويوضِّح أمام الناس بشعره مفهوم التوحيد والإيمان به، والإيمان بالرسالة

الباحث بمرحلة الدكتوراة بجامعة المنهاج، لاهور

<sup>🖈 🖈</sup> الأستاذ المساعد، بالقسم العربي، جامعة المنهاج، لاهور

والأنبياء السابقين الذين جاءوا إلى هذا العالم لإبلاغ التوحيد إلى الناس، وغرس العقيدة السليمة الصحيحة لبناء شخصية الإنسان المسلم لكي يعيش حياته في المجتمع حسب القيم الإسلامية.

إن الإتجاه الإسلامي حالة أو تجربة روحية للإنسان الذي يؤدّي إلى الآخرين أفكاره وتوجيهاته لنشر القيم النبيلة التي تربط المسلم إلى فهم الإسلام وأفكاره. ولا شك في أن الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري قدّم فكره إلى الناس من خلال تجربته الروحية وأفكاره الإسلامية، ورَوِي العاطشين من منهله الروحي، وربّى مريديه ومتّبعيه تربيةً حسنةً في ضوء الفكر الإسلامي.

لقد كان الأدب العربي قبل مجيء الإسلام محتويا على الأغراض المعيّنة التي كانت خالية من الأقدار والقيم الإسلامية، وموضوعات الشعر العربي القديم كانت محتوية على المدح، والفخر، والهجاء، والخمر، والغزل، والرثاء وغيرها كما يذكر شوقي:

"إن موضوعات الشعر الجاهلي هي: الحماسة، والمراثي، والأدب، والنسيب، والهجاء، والأضياف، ومذمة النساء، والمدح، والنعاس وغيرها" (١)

وإن كان لكلِّ شيء أصوله وفروعه، فإن للاتجاه الإسلامي أصولا راسخة ومنفجرةً من الحضارة الإسلامية حيث ترقى وترعرع ونشأ ونما هذا النوع من الشعر في العصور المتقدّمة المختلفة، ونشر الشعراء والأدباء هذا الفرّ والجهة بين الناس كما يذكر شحدة:

"لقد قدّم الأدباء أدبا إسلاميا صافيا ينبض بالقيم والمعارف السامية ذات الأصول الثابتة (۲)، الثابتة (۲)،

يحظى الاتجاه الإسلامي اليوم بحيز كبير من اهتمامات الدارسين للتراث العربي والإسلامي سواء من العرب أم من العجم والغرب، ويحتل الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري الصدارة في هذا الاهتمام نظرا لما تقدّم شخصيته ومؤلفاته من صورة شاملة عن التصوف الإسلامي.

(۱) شوقي، ضيف، (دون السنة)، تاريخ الأدب العربي، الناشر: دار المعارف، ص:٩٥٠

<sup>(</sup>٢) شحدة، معالى، (٢٠١٥م)، الاتجاه الإسلامي في شعر أحمد محمد الصديق، رسالة ماجستير، الجامعة الإسلامية، غزة، فلسطين. ص:٩

ومما لا شك فيه بأن الإبحاه الإسلامي يتعلّق بالآداب الرفيعة والقيم المتفوقة وهي التي تحسّن الرجل وتزيّنه وترغد له الحياة.، وفيها بقاء الأحيال ورفعة الأمم. ولا ربب بأن الشعر العربي والشعر الفارسي مملوءان مثل هذه الآداب والاتجاهات الإسلامية. لقد ساهم شعراء العرب وغير العرب مساهمة عظيمة في ترويج الاتجاهات الإسلامية في مجتمعاتهم. وبدأ فن الاتجاه الإسلامي في الشعر العربي والفارسي مند بداية الإسلام، وبدأ الشعراء ينظمون الأبيات في اللغة العربية والفارسية حسب ثقافتهم ووجّهوا الناس إلى دين الإسلام وأقداره بنظم أبياتهم وأفكارهم.

وعلى رأس الشعراء الذين نظموا الشعر عن الاتجاه الإسلامي: سيدنا عبد الله بن رواحة، وسيدنا حسان بن ثابت، وسيدنا أبو بكر الصديق، وسيدنا عمر بن الخطاب، سيدنا علي بن أبي طالب والسيدة عائشة رضي الله عنها وغيرهم كثيرون. لقد ارتقى هذا الفن بعد عصر صدر الإسلام في جميع العصور الإسلامية وظل يرتقي حتى الآن.

أما الأدب الفارسي يشتمل على الآداب الإسلامية ويعبّر عن الأفكار الإسلامية منذ بدايته، كما أن الصوفية والأولياء الذين هم معلّمو اللغة الفارسية، حاولوا بنشر الإسلام وأقداره وأفكاره بنظم الأبيات، وعلى رأسهم: الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري رحمه الله، وله ديوان شعري، وطبع هذا الديوان من الهند.

فيما يلي من الصفحات سأذكر معنى الاتجاه لغة واصطلاحا، ثم أذكر بعد ذلك ترجمة الشاعر ونظائر الاتجاه الإسلامي من شعره وخلاصة البحث أخيرا إن شاء الله تعالى.

## مفهوم الاتجاه الإسلامي لغة:

مما لا شك فيه بأن الإتجاه الإسلامي يتعلّق بالآداب الرفيعة والقيم المتفوقة وهي التي تحسّن الرجل وتريّنه وترغد له الحياة. نذكر فيما يلي معنى ومفهوم الاتجاه، فالاتجاه كما يذكر الإفريقي:

''اتجهت إليك أتجه أي توجهت، لأن أصل التاء فيهما واو ووجه إليه كذا أرسله ووجهته في حاجة ووجهت وجهي لله وتوجهت نحوك وإليك. والتجاه: الوجه الذي تقصده''(۳) يذكر الفيروز آبادي معنى الاتجاه:

"اتجهت إليك أتجه ووجهت إليك توجيها توجهت وبنو وجيهة بطن وأوجهه جعله وجيها ووجهتك عند الناس أجهك (٣)،

يذكر وفا معنى الاتحاه قائلا:

"الاتجاه واتجه له رأي أي سنح، وهو من باب افتعل، صارت الواو ياء لكسر ما قبلها، وأبدلت منها التاء وأدغمت"،(۵)

مفهوم الاتجاه الإسلامي اصطلاحا:

ذكر السوافيري معنى الاتجاه اصطلاحا:

"هي مجموعة مبادئ وأسس فنية يدعو إليها النقاد ويلتزم بما الكتّاب والشعراء في إنتاجهم، تربط الأدب في شكله ومضمونه بمطالب العصر وتياراته الفكرية" (٢)

يذكر سيد قطب معنى الاتجاه الإسلامي:

''إن الأدب والاتجاه الإسلامي هو التعبير الناشئ عن امتلاء النفس بالمشاعر الإسلامية''(2)

يذكر الباشا عن الاتجاه الإسلامي:

(٣) الإفريقي، ابن منظور محمد بن مكرم بن منظور، (دون السنة)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان. ج١٣، ص:٥٥-٥٥٠

<sup>(</sup>م) الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان. ص: ١٦٢٠.

<sup>(</sup>۵) وفا، علي، (١٤٣١هـ)، الاتجاه الإسلامي في أدب علي الطنطاوي، الرياض، السعودية، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٢) السوافيري، كامل، (٩٧٣)، الاتجاهات الفنية في الشعر الفلسطيني المعاصر، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، مصر. ص٢١٠.

<sup>(</sup>۷) سيد قطب، (دون السنة) النقد الأدبي أصوله ومناهجه، دار الشروق، القاهرة، مصر. ص٩

"الأدب والاتجاه الإسلامي هو التعبير الفني الهادف عن وقع الحياة والكون والإنسان على وحدان الأديب تعبيرا ينبع من التصور الإسلامي للخالق عزّ وجل ومخلوقاته، ولا يجافي القيم الإسلامية" (٨)

يقول قطب:

" هو الفن الذي يرسم صورة الوجود من زاوية التصور الإسلامي لهذا الوجود" (٩)

يحدّثنا بريغش عن الاتجاه الإسلامي:

"إن الأدب الإسلامي هو التعبير الفني الجميل للأديب المسلم عن تجربته في الحياة من خلال التصور الإسلامي "(١٠)

## التعريف بالشيخ معين الدين الجشتى:

يُعد الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري أحد الشخصيات البارزة الدينية والإصلاحية في تاريخ الإسلامي والحركة الصوفية في الهند، وعمل جميع حياته لإصلاح الناس، ولنشر روح السلوك والتزكية وترويجها بين الناس.

ولد الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري رابع عشر من رجب سنة ٥٣٧ه في سحستان البلد المعروف في أطراف خراسان والنسبة إليها سجزي، والأجميري نسبة إلى أجمير مدينة في شمال غرب الهند في ولاية راحستان، وينتمي نسبه إلى علي بن موسى الرضا. (١١)

إذًا فإن منزلة الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري في تاريخ التصوف الإسلامي في شبه القارة الهندية فريدة من نواح معينة. لقد جاء الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري إلى هذه المدينة سنة ٥٨٧هـ وعاش فيها مدة حياته داعيا إلى الله تعالى ومرتبًا ومدافعًا عن العقائد الحقة ومخالفا للعقائد الباطلة. لقد اشتهر الشيخ معين الدين

<sup>(</sup>٨) الباشا، رأفت، (دون السنة) نحو مذهب إسلامي في الأدب والنقد، دار الأدب الإسلامي، القاهرة، مصر. ص٩٢.

<sup>(</sup>٩) قطب، محمد، (١٩٧٣م) منهج الفن الإسلامي، دار الشروق، بيروت، لبنان. ص٦.

<sup>(</sup>١٠) بريغش، محمد حسن، (١٩٩٢م) الأدب الإسلامي أصوله ومناهجه، دار البشير، عمان. ص١٠٧.

<sup>(</sup>١١) الجشتي، معين الدين، (١٣٦٣هـ)، الديوان، كتابخانة تخصصي أدبيات، الهند. ص ٤

الجشتي بأسماء وألقاب أطلقها عليه مريدوه ومحبوه حينما رأوا فيه من مجامع الخير ومحامد الخصال، فمن ألقابه سلطان العارفين، وارث الأنبياء والمرسلين، قطب الأقطاب، إمام الشريعة والطريقة وغيرها. توفي الشيخ معين الدين الأجميري في أجمير (الهند) حتى صار مزاره مرجع الخلائق. (١٢)

وللشيخ معين الدين الجشتي الأجميري علاقة وطيدة بالتصوف الإسلامي منذ بداية حياته، وخير دليل على هذا الاهتمام ما يظهر ويترشح من مؤلّفاته، ووعظه، وعقيدته، كما أن أفكاره يصعب أن يحصر له أحد من الباحثين والدارسين. لقد ترك الشيخ معين الدين الجشتي آثارا رائعة، وأفكارا متفوّقة في مجال التصوف الإسلامي في شكل مؤلفاته وشعره.

عندما نطّلع على حياة الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري نعرف مكانته العلمية بأنه أخذ مختلف صنوف العلم، وتفقّه على أيدي كثيرة، وتلمّذَ على أيدي كبار العلماء في عصره، وصحب كبار مشايخ الصوفية في عصره. (١٣)

بدأ الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري يسير إلى الطريق الروحاني بخطوات واسعة ثابتة، وبدأ يطلع على أسرار الحياة الصوفية، وقد تكشّفت أمامه عدد من الخفايا الكونية، كما أنه اقتبس من القرآن والحديث وآثار الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين اقتباسا كثيرا أثناء نظم الشعر الفارسي كما أنه استخدم النظائر والفنون من أدباء العرب والفرس ونحل من منهلهم. وإنه ساهم لتقديم الأفكار عن الاتجاهات الإسلامية في المجتمع الذي عاش فيه، وهو يعدّ رائد الصوفية.

#### تصانیفه:

عندما نمعن النظر في حياة الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري نعرف بأنه كان شاعرا روحيا موهوبا، لا سيّما في اللغة الفارسية، لأن هذه اللغة الغنيَّة كانت شائعة آنذاك في الهند، ولهذا أنه كتب كثيرا من كتبه في هذه اللغة أعني اللغة الفارسية واللغة العربية، ولها قدرة عند أهل العلم، منها: (١) أنيس الأرواح، (٢) دليل العارفين،

(۱۲) الجشتي، معين الدين، (١٣٦٣هـ)، الديوان، كتابخانة تخصصي أدبيات، الهند. ص ٧

<sup>(</sup>۱۳) الجشتي، معين الدين، (١٣٦٣هـ)، الديوان، كتابخانة تخصصي أدبيات، الهند. ص٥

(٣) حديث المعارف، (٤) رسالة آداب دم زدن، (٥) رسالة در تصوف، (٦) رسالة وجودية، (٧) كشف الأسرار، (٨) گنج الأسرار، (٩) مكاتيب، (١٠) الديوان الشعري وغيرها من الكتب المختلفة في شكل المخطوطات التي توجد في مكتبات الهند. (١٣)

ولا ننكر من هذه الحقيقة المؤلمة بأن أكثر كتبه ما شاعت ولم يقم أحد من العلماء أن يقوم بطباعتها، ومخطوطات هذه الكتب توجد في المكتبات المختلفة بالهند.

#### نظم شعره:

يقول إكرام عن نظم الشعر للشيخ الأجميري:

''كثير من الناس لا يعرفون بأنه كان شاعرا عظيما ويبلغُ عدد أبياته أكثر من سبعة آلاف ، (١۵)، بيت

يحدّثنا أحمد عن المشايخ الجشتية:

"لقد قام المشايخ الجشتية لتزكية نفوس الناس وتربيتهم تربية حسنة وقام بنشر الإسلام في شبه القارة"(١٦)

يقول الكاظمي عن الشيخ معين الدين الحشتي:

"كان الشيخ معين الدين مصلحا عظيما وشاعرا كبيرا وتترشّح أفكاره من أبياته"(١٥)

يقول محسن عن الشيخ معين الدين الحشتى:

"كان الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري شاعرا بارعا وعنده قدرة تامة لنظم الشعر، وتوجد أبياته المنظومة في شكل الديوان"(١٨)

(١٣) الجشتي، معين الدين، (١٣٦٣هـ)، الديوان، كتابخانة تخصصي أدبيات، الهند. ص ٧

(١۵) إكرام، محمد، آبِ كوثر، (٢٠٠٦م)، إدارة ثقافتِ إسلامية، لاهور، باكستان. ص٢٠٨

(١٦) أحمد، محمد، (٢٠٠٥م)، تعارف معارف فريدية، فكر و نظر، ج٤٤، شمارة، ١، وزارة الأوقاف، لاهور، باكستان. ص١٣١

(١٤) الكاظمي، آفاق أحمد، (٢٠١٤م)، حياة الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري، مكتبة جمال، لاهور، باكستان. ص٧٨

وشعره منتشر في دواوين مختلفة، وتوجد هذه الدواوين في شكل المخطوطات في المكتباب المختلفة في الهند. (١٩)

إن المفاهيم التي ذكرها الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري في كتبه تدور حول التوحيد، والرسالة، والنصيحة لمريديه، وهو يأمر مريديه بالمعروف وينهاهم عن المنكر، كما تدل على هذا شواهد كثيرة من ملفوظاته وعظاته، وهو يذكر ويبيّن أحيانا مقام الإنسان أمام الناس، ويذكر أحيانا محبة الله تعالى ومحبة رسوله.

إن كل لفظة وسطر من ديوانه الشعري هي مملوءة بالموعظة الحسنة، وتدل على العشق الإلهي، وهو يوضّح أيضا خلال نظم شعره محبة الرسول، ويدفع مريديه إلى الصلوات المفروضة، يعلّمهم كيف يناجي العبد ربه؟ وما هي لوازم المناجاة للعبد للقربة من الرب؟ ولا شك في أنه كان صوفيا عظيما وشاعرا بارعا ولم يكتب على مثل هذا الموضوع من جهة الاتجاه الإسلامي في شعره.

#### أخلاقه:

إن الإسلام يعطي الناس أمنا وسلما، وهذا نور الحضارة الإسلامية، الذي نوّر جميع العالم بنوره، وهدى الناس بمدايته، فمن اعتنقه فاز في الدنيا والآخرة.

وكانت تُعقد الحفلات الدينية والعلمية والروحية العديدة في العديد من الأماكن في الهند في عصر الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري، والهدف منها: إصلاح الناس، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وتقويم الناس، وترويج الاتجاه الإسلامي المتمثل في أداء الصلواتِ وممارسة السلوك والتزكية، والابتعاد عن العالم الماديً الزائف.

يقول چراغ الجشتي عن أخلاقه:

<sup>(</sup>١٨) محسن، محمد، (٢٠٠٧م)، ديوان الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري، مطبعة اشتياق الم مشتاق، لاهور، باكستان. ص ٥٦

<sup>(</sup>۱۹) تصوف برصغیر میں، (۱۹۹۲ء)، مکتبه جامعه لمیٹڈ، جامعه نگر، نئی دہلی، انڈیا۔ ص ۹۲٬۷۷،۹۳ ۵۲٬۷۹۳

<sup>(</sup>٢٠) بربي، ضياء الدين، تاريخ فيروز شاهي، تحقيق: سر سيد أحمد خان، كلكتا، الجمعية الآسيوية، ١٨٦٢م. ص ٢٤٣-٢٤٧

"كان الشيخ معين الدين الجشتي يرجّح خدمة الناس وإعانتهم ومساعدتهم، وكان يتكلّم مع الناس بالأخلاق الحسنة"(٢١)

يقول يوسف سليم الجشتي عن إسهامات الصوفية:

"لقد أسهم الصوفية إسهامات جليلة لنشر الإسلام بين الناس، وأسّس المحتمع الإسلامي في الهند، (۲۲)

لقد نشأ الاتجاه الإسلامي في الأدب الفارسي منذ تطور اللغة الفارسية في شبه القارة، كما بدأ الشعراء ينظمون الأبيات المختلفة المملوءة بالقيم الإسلامية والاتجاهات الإسلامية. وكتب كثير من الشعراء الأبيات الكثيرة في اللغة الفارسية منهم: الشيخ سعد الشيرازي، والشيخ روز بحان، والشيخ معين الدين الجشتي الأجميري، والشيخ بابا فريد الدين كنج شكر، والشيخ نظام الدين أولياء الشهير بـ"مجبوب إلهي" والشيخ أمير حسرو، والشيخ فريد الدين عطار، والعلامة محمد إقبال وغير هؤلاء الرجال الأفذاذ الذين نظموا الشعر في اللغة الفارسية وأسهموا إسهامات كثيرة المحتوية على الاتجاهات الإسلامية حاصة وعامة في شبه القارة وغيرها.

## الاتجاه الإسلامي في شعر الشيخ معين الدين الجشتي:

لا شك في أن الأوليا والعلماء خدموا الإسلام والمسلمين ونشروا الإسلام في جميع أنحاء العالم بعد الصحابة والتابعين، وقاموا لإصلاح المسلمين وغير المسلمين في مختلف جهات العالم. ومن أبرز المشايخ والأولياء الشيخ معين الملة والدين السيد معين الدين الجشتي الأجميري الذي نهل العلوم والفنون من منهل القرآن والسنة ونشر هذه العلوم لإصلاح أحوال الناس، ولا شك في أن الهنادكة الكثيرين اعتنقوا الإسلام على يديه.

عندما ننظر في شعر الشيخ معين الدين الجشتي نجد أن شعره يروّج الأفكار والأقدار الإسلامية، ويمكن لنا في ظلها فهم نشاطاته الدينية والاجتماعية والإصلاحية، وعلى رأسها: الاهتمام بأداء الصلوات، والواجبات، والأذكار، والمواظبة عليها بكل نشاط وتحمّس، والالتزام بأحكام الشريعة الإسلامية وضوابطها، وعدم اختيار الحياة

(٢١) چراغ، محمد على، (٢٠١٤م)، شرح ديوان خواجه معين الدين الجشتى، أريب ببلي كيشنز، ديار گنج، دهلي، الهند. ص٣٧

<sup>(</sup>۲۲) سليم، يوسف، (دون السنة)، تاريخ تصوف، دار الكتاب، لاهور، باكستان

الرهبانية، والعزلة والانقطاع عن الناس، وعدم إظهار الكرامات والخوارق، واحتيار السبل المشروعة لكسب الرزق، وتفريج الكرب المكروبين، وقضاء حاجة المساكين، وإطعام الجائعين، والتسامح مع غير المسلمين، واحترام حريتهم الدينية والفكرية. في هذه المقالة العلمية نريد أن نعرّف شعر الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري ونستخرج منها الآداب والاتجاهات الإسلامية كي نتمثل بما في حياتنا ونعتز بها على الأمم.

يُعد الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري أحد الشخصيات البارزة الدينية والإصلاحية في التاريخ الإسلامي والحركة الصوفية في المند، وعمل جميع حياته لإصلاح الناس، ولنشر روح السلوك والتزكية وترويجها بين الناس. وله تأثير عظيم عند الناس في المجتمع الهندي، وما زالت ولا تزال رسالته ودعوتُه عن الإنسان والمحبة والإحسان والتزكية تتردد أصداؤها في المجتمع الهندي. وبسبب إسهاماته الإصلاحية والدعوية أنه لُقب بـ"غريب نواز" معناه: معطي الفقراء ومعين الغرباء.

أذكر الآن الاتجاه الإسلامي في شعر الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري.

## الإيمان بالله وتوحيده

إن من العقائد الإسلامية الأساسية هي توحيد الله تعالى في ذاته وفي صفاته، والعقيدة الإسلامية هي أساس للإيمان. ولا يكمل إيمان الرجل إلا بإظهار توحيد الله تعالى مع اللسان والقلب. وقد ذكر الله سبحانه وتعالى عن الإيمان والإسلام في القرآن الكريم. والقرآن الكريم مملوء بالعقائد الإسلامية

والقرآن الكريم مليء بالآيات القرآنية الكريمة تتحدث عن صفات الله تعالى. ومنها: الآية الكريمة التي تجمع بعض الصفات الإلهية كقوله تعالى:

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجُبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٢٣)

<sup>(</sup>٢٣) الجشتي، معين الدين، (١٣٦٣هـ)، الديوان، كتابخانة تخصصي أدبيات، الهند. ص٧

<sup>(</sup>۲۳) سورة الحشر، ۹۹ (۲۳)

إن الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري له صلة وثيقة مع القرآن الكريم وهو أحيانا ينظم الشعر حسب التعاليم الإسلامية وأحيانا تنفجر عقائد الإسلام من أبياته، وأنه قد ذكر في شعره أبياتا كثيرة عن صفات الله تعالى وهو يدعو الله بالصفات لأن لله تعالى تسعة وتسعون اسما، ولهذا هو ينظم الشعر يدعو الله تعالى بالصفات الإلهية.

ترجمة البيت: إنه هو الأول والآخر والظاهر والباطن جميعا، وكان هو، والآن هو ويكون هو دائما.

هذا البيت يشير إلى الآية الكريمة:

﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (٢٦)

التوحيد هو إفراد الله عز وجل بما يستحقه ويختص به من الربوبية والألوهية والأسماء والصفات، فالتوحيد هو إفراده بالعبادة ونفيها عما سواه، كما قال الله تعالى في القرآن الكريم:

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (٢٧)

وشاعرنا الشهير الخواجه معين الدين الجشتي هو يوجّه توجيهاتنا إلى هذه الآية السابقة التي مرّت آنفة وهو يعتقد بأن الله هو واحد، ووحيد، ليس مثله، ولا مثال له، ولا يقدر أحد أن يفنيه، وهو يشير قائلا عن ذات الله تعالى وتوحيده:

# حمر یکه خو در قم زده بر صفحه قدم کانرانچ حادثه ممکن نگشته بک (۲۸)

ترجمة البيت: الحمد؛ أنه حمد نفسه لهذا العالم، ولا يليق لأحد أن يحمده حسب حمده، ولا يقدر أحد أن يفنيه من هذا الكون.

<sup>(</sup>٢٥) الجشتي، معين الدين الأجميري، (٢٠٠٧م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ١٦٠

<sup>(</sup>۲۲) سورة الحديد، ۳/۵۷

<sup>(</sup>٢٧) سورة الأنبياء، ٢٢/٢١

<sup>(</sup>٢٨) الجشتي، معين الدين الأجميري، (٢٠٠٧م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ٢٢٦

في هذا البيت يتأكد الشيخ معين الدين الجشتي أن الله تعالى هو من الأزل، ولا حد لحمده وثناءه، ولا يليق لأحد أن يفنيه من هذا الكون.

## مسؤولية الرزق على الله لجميع الخلق:

إنَّ لكلِّ كائنٍ حيِّ احتياجاتٍ من أجل استمرار حياته، أو بتعبيرٍ آخر إنَّ النشاطات الحياتية تتطلب مواداً تولدُ الطاقة يجب أن تصل إلى الكائن الحيِّ دائماً. إنَّ نظامَ الرزق في عالم الحَلق ، وكيفية إعداده، ثم كيفية وضعهِ في متناول كلِّ موجود، وكذلك الاستفادة منها، نظامٌ جميل ودقيقٌ للغاية، ومليءٌ بالأسرار أحياناً، حيث يختفي فيه جمع من الآيات المهمّة لتوحيد اللَّه وعلمه وقدرته، لهذا استند عليه القرآن الكريم مراراً في مختلف الآيات. قال تعالى في القرآن الكريم:

﴿ أَوَلَمُ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ ويَقْدِرُ انَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يُؤمِنُونَ ﴾ (٢٩) وقال تعالى في مقام آخر:

﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِيْنُ ﴾

وقال تعالى:

﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزِقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَها كُلُّ فِي كِتَابٍ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَها كُلُّ فِي كِتَابٍ (٣١) مُبِينٍ ﴾ (٣١)

وقال تعالى:

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزَقُكُمْ مِّنَ السَّمواتِ والأَرْضِ قُلِ اللَّهُ وإِنَّا أَو إِيَّاكُمْ لَعَلَىَ هُدَى أَو فِي ضَلالٍ مُنْينٍ ﴾ (٣٢)

<sup>(</sup>٢٩) سورة الروم، ٣٧/٣٠

<sup>(</sup>۳۰) سورة الذاريات. ٥٨/٥١

<sup>(</sup>۳۱) سورة هود، ۲/۱۱

والرزق كما ذكره الراغب في كتابه "المفردات" يعني البذل والعطاء المستمر، دنيوياً كان أو أخرويًا، كما يُقال للحظ والنصيب رزقًا، وكذلك للمواد الغذائية التي تصل إلى جوف الإنسان. (٣٣)

يقول ابن منظور في لسان العرب عن تعريف الرزق:

"الرزق نوعان: ظاهرة للأبدان كالأقوات، وباطنة للقلوب والنفوس، كأنواع المعارف والعلوم (٣٣)،

يقول الشيخ معين الدين الجشتي عن حصول الرزق من الله تعالى:

بگذرز فکرروزی ورزاق راشناس بنگر چگونه رزق تو دلخواه می رسد <sup>(۳۵)</sup>

ترجمة البيت: لا تتفكرْ عن القوت، واعرِف عن الرزاق، ثم أنت تُرزقُ حسب ضرورياتك.

في هذا البيت يقول الشيخ معين الدين أن الرازق الحقيقي هو الله تعالى، وهو يعرف عن ضروريات الناس وحوائحهم، ويتيقّن بأن الله تعالى يعطي الرزق لجميع الإنسانية وحتى للدواب وحشرات الأرض.

## المداومة والمواظبة على ذكر الله:

إن المسلم يجب له أن يذكر الله في حياته كل الأحيان عندما يأكل أو يشرب، والمسلم يذكر الله حين يصبح ويمسي. وقد علم رسول الله الأدعية المختلفة لأمته منذ الصباح إلى المساء، ومن المساء إلى الصباح لكي يشتغل الناس في ذكر الله. وهذا يدل على أهمية ومداومة ذكر الله تعالى. إن الله سبحانه وتعالى أولى اهتمامًا كبيرًا للذكر بعد الصلاة المفروضة، كما قال في القرآن الكريم:

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾ (٣٦)

**<sup>(</sup>۳۲)** سورة سبأ، ۲٤/۳٤

<sup>(</sup>٣٣) راغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد، (دون السنة)، المفردات في غريب القرآن، دار المعرفة، لبنان. ص ١٩٤

<sup>(</sup>٣٨) ابن منظور الأفريقي، محمد بن مكرم بن منظور، (دون السنة)، لسان العرب، دار صادر، بيروت. ١١٥/١٠

<sup>(</sup>٣٥) الجشتي، معين الدين الأجميري، (٢٠٠٧م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ١٦٨

إن الله تبارك وتعالى أكد أهمية الذكر بعد فروغ العبد من الصلاة، لأنه يريد سبحانه أن يأخذ العبد ثمرة صلاته ويعرف أنه كان في الصلاة يقف أمام المولى عز وجل وكله أمل أن يتقبل الله صلاته.

يقول الشيخ معين الدين الجشتي عن مداومة ومواظبة ذكر الله تعالى:

ربود جان ود لم را جمالِ نامِ خدا نواخت تشنه لبان راز لالِ نامِ خدا''(۳۷)

ترجمة البيت: إن جمال اسم الله أخذ عني نفسي وقلبي، وحلوة اسم الله تعالى رَوِيَتْ شِفَاهِي. شِفَاهِي.

في هذا البيت قد وضّح لنا الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري طرقا مختلفة إلى مجالسة الله سبحانه هو مجالسة أسمائه ليلا ونحارا، وأوصانا بترك الدنيا والحظوظ النفسانية لكي نصل إلى مقام أعلى. وهكذا أن أبياته تدلّ على حقيقة التوحيد، وحرقة نار العشق والخوف والوجل من يوم القيامة، وبيّن مقام الإنسان وقدره، كما أنه يرشد مريديه بترك الدنيا ويعظهم بتمسّك الأخلاق العالية.

## القنوط من رحمة الله لا يجوز:

إن القنوط واليأس ليس من صفات المؤمنين، ولا يليق لمسلم أن يقنط وييئس من رحمة الله تعالى، لأن رحمه وسعت على كل شيء، وهو أرحم الراحمين. إن اليأس والقنوط من صفات الكافر والضال.

قال الله تعالى:

﴿ قَالَ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ ﴾ (٣٨)

وقال تعالى في مقام آخر:

﴿ إِنَّهُ لاَ يَيْأَسُ مِن رَّوْحِ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ (٢٩)

<sup>(</sup>٣٧) سورة النساء، ١٠٣/٤

<sup>(</sup>٣٧) الجشتي، معين الدين الأجميري، (دون السنة)، إشراف: مسلم أحمد النظامي، كتب حانة نذيرية، دهلي، الهند. ص ١٧

<sup>(</sup>٣٨) سورة الحجر، ١٥/١٥

ويذكر الإمام عبد الرحمن السعدي عن القنوط واليأس:

' يخبر تعالى عن طبيعة الإنسان، أنه جاهل ظالم بأنَّ الله إذا أذاقه منه رحمة كالصحة والرزق، والأولاد، ونحو ذلك، ثم نزعها منه، فإنه يستسلم لليأس، وينقاد للقنوط. ''(٣٠) يقول الإمام ابن عطية الأندلسي عن اليأس:

· اليأس من رحمة الله وتفريجه، من صفات الكافرين ، ، (١٦)

يقول الإمام ابن عطية في مقام آخر:

''اليأس من رحمة الله، وتفريجه من صفات الكافرين. إذ فيه إمَّا التكذيب بالربوبية، وإمَّا الجهل بصفات الله تعالى''(٣٢)

يقول الإمام البغوي عن القنوط واليأس:

''إذا هم يقنطون، ييأسون من رحمة الله، وهذا خلاف وصف المؤمن فإنه يشكر الله عند النعمة، ويرجو ربه عند الشدة.''(٣٣)

يقول الإمام قال الشوكاني عن اليأس والقنوط قائلا:

''﴿ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ ﴾ من مرض، أو فقر، ﴿ كَانَ يَعُوسًا ﴾ شديد اليأس من رحمة الله، وإن فاز بالمطلوب الدنيوي، وظفر بالمقصود نسي المعبود، وإن فاته شيء من ذلك استولى عليه الأسف، وغلب عليه القنوط، وكلتا الخصلتين قبيحة مذمومة. ''(٣٣)

(۳۹) سورة يوسف، ۱۲/۸۲

<sup>(</sup>۲۰) سعدي، عبد الرحمن بن ناصر، (۲۰۰۰م)، تفسير السعدي، مؤسسة الرسالة، بيروت. ۲۷۸/۱

<sup>(</sup>٣١) ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب، (٩٩٣م)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، دار الكتب العلمية، بيروت. ٣٧٤/٣

<sup>(</sup>٣٢) ابن عطية، المحرر الوجيز، ٢٧٤/٣

<sup>(</sup>٣٣) أبو محمد الحسين بن مسعود، (دون السنة)، معالم التنزيل، دار المعرفة، بيروت. ٩٧٩/٣

إن الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري هو يمنع مريديه عن اليأس والقنوط لأن هذه الخصلة قبيحة جدا، وإلى ذلك هو يشير في أبياته:

لا تيأس في وادي الذنب عاطشا وقانطًا، سيأتي أمواج رحمة الرب إليك.

في هذا البيت يذكر الشيخ معين الدين الجشتي عن رحمة الله تعالى، ويقول: إن رحمة الله سوف يصل إلى المذنبين ولا يليق لمسلم أن ييأس من رحمة الله لأجل ذنوبه، بل يجب على المذنب أن يتيقّن على رحمة الله جميع الأحيان.

## الصلاة على النبي عليه:

إن الصلاة والسلام على النبي هو أمر عظيم لكل مسلم. فقال تعالى:

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (٢٦)

بما يدل على أن فضل الصلاة على النبي عظيم. لقد ورد كثير من الفوائد والبركات للذي يصلي ويسلم على النبي، كما جاء في الحديث النبوي الشريف:

''من صلى علي صلاة صلى الله عليه بما عشرا''(٢٦)

فينال المسلم أجر وثواب طاعة الله سبحانه، ويقتدي به في الصلاة على النبي، كما أن في الصلاة على النبي تعظيماً له صلى الله عليه وسلم، وتكميلاً للإيمان، وزيادةً في الحسنات، وتكفيراً للسيئات، والفوائد التي نَجنيها من

<sup>(</sup>۴۴٪) شوكاني، محمد بن علي بن محمد، (دون السنة)، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، دار الفكر، بيروت، لبنان. ٢٥٣/٣

<sup>(</sup>٢٥) الجشتي، معين الدين الأجميري، (٢٠٠٧م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ١٦٨

<sup>(</sup>٢٦) سورة الأحزاب، ٣٣/ ٥٦

<sup>(</sup>٣٤) مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج، (دون السنة)، الصحيح، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ٢٨٨/١، الرقم: ٣٨٤

الصلاة على النبي على أكثرها فوائد دينيّة تتعلق بمضاعفة الأجر والثواب، والأحاديث المرغبة فيها كثيرة ، منها قوله على:

° 'أولى الناس بي يوم القيامة أكثرُهم عليَّ صلاة' ، (٣٨)

وعن حسين بن على بن أبي طالب على قال: قال رسول الله علي:

° البخيل الذي من ذكرت عنده فلم يصل على ، ، (٢٩)

يقول الإمام النووي في كتابه الأذكار عن الصلاة والتسليم على النبي على:

''إذا صلّى أحد على النبي على فليجمع بين الصلاة والتسليم، ولا يقتصر على أحدهما، فلا يقل: صلّى الله عليه فقط ولا عليه السّلام فقط. ''(۵۰)

إن الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري يحرّض مريديه على الصلاة والسلام على النبي عليه وهو يقول:

مر از دیده و دل هر زمان درود ومادم شار روضه پر نور صدر وبدر دوعالم (۵۱)

ترجمة البيت: إنني أصلي وأسلم من قلبي عليك صلاة وسلاما في جميع اللحظة، يفدي الشمس والقمر وجميع العالم على روضته.

ويقول في مقام آخر:

معین چه تحفه فرستد بغیر اَشک زدیده کند درود پیالے روال بسوئے توہر دم

(٢٨) الترمذي، أبو عيسي محمد بن عيسي، (دون السنة)، السنن، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ٢٥٤/٢، الرقم/٤٨٤

<sup>(</sup>٢٩) الترمذي، السنن، ١/٥٥ الرقم/٢٥٤

<sup>(</sup>۵۰) ال نووي، يحي بن شرف، (١٩٨٤م)، الأذكار، دار الكتاب العربي، بيروت. ص٩٣

<sup>(</sup>۵۱) الجشتي، معين الدين الأجميري، (۲۰۰۷م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ٢٣٢

<sup>(</sup>۵۲) الجشتي، معين الدين الأجميري، (۲۰۰۷م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ٢٣٤

ترجمة البيت: معين! ماذا يقدّم ويعرض في حضرتك تحفة وعطية بدون العبرات، إنه هو يصلي ويسلّم عليك في كل لحظة.

في هذين البيتين يذكر الشيخ معين الدين أنني أصلي وأسلم وسلاما جميع اللحظات، ولا أنسى من الصلاة والسلام عليك يا رسول الله.

## المحبة لرسول الله عليه ومتابعته:

إن محبة النبي هي سعادة في الدنيا والآخرة، وسبب النجاة في الآخرة، والمحبة لرسول الله هي واجبة على كل مسلم قطعًا، فالرسول على يستحق المحبة العظيمة بعد محبة الله -عزوجل-كيف لا وهو من أرانا الله به طريق الخير من طريق الشر، كيف لا وهو من عرفنا بالله عزوجل، كيف لا وهو من بسببه اهتدينا إلى الإسلام، أفيكون أحد أعظم محبة بعد الله منه؟

والأدلة على ثبوت وجوبها كثيرة، ومن ذلك قول الله سبحانه الذي جمع في آية واحدة كل محبوبات الدنيا، وكل متعلقات القلوب، وكل مطامع النفوس ووضعها في كفةٍ، وحب الله، وحب رسوله في كفةٍ:

﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَبِحَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (٥٣)

#### يقول القاضي عياض رحمه الله:

''فكفى بهذا حضًّا وتنبيهًا ودلالة وحجة على إلزام محبته، ووجوب فرضها، وعظم خطرها، واستحقاقه لها صلى الله عليه وسلم؛ إذ قرَّع تعالى من كان ماله وأهله وولده أحب إليه من الله ورسوله، وأوعدهم بقوله تعالى: ﴿ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾، ثم

فستقهم بتمام الآية فقال: ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ، وأعلمهم أنهم ممن ضل ولم يهده الله عز وجل. فهذه آية عظيمة تبين أهمية ووجوب هذه المحبة. ' (۵۲) وقد ذكر الله تعالى في كلامه الجيد متصلا حبه في اتباع رسول الله قائلا:

﴿ قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾ (۵۵)

هذه الأدلة العظيمة تؤكد على وجوب محبة النبي على إذ لا نزاع في أن محبة الله واجبة، وأن اتباع النبي ومحبته طريق إلى محبة الله. والآيات أكثر من أن تحصر في هذا المقام. وأما أحاديثه على فصريحة في الدلالة على وجوب هذه المحبة.

عن أنس قال قال رسول الله عليه:

' 'لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ. ''(٢٥)

فهذا الحديث من أوضح الأدلة على وجوب محبة الرسول في لأن المؤمن لا يستحق اسم الإيمان الكامل، ولا يدخل في عداد الناجين؛ حتى يكون الرسول في أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين، ومعنى ذلك ومن لوازمه أن تكون أوامر الرسول في ونواهيه مقدمة على كل الأوامر والنواهي، فالحب القلبي يَستلزم الاتباع والانقياد في الظاهر.

وهكذا قد ورد قصة عمر بن الخطاب ﴿ فقد كان مع النبي ﴿ وَهُوَ آخِذٌ بِيَدِهِ فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لأَنْتَ أَحَبُ إِلَيْ مِنْ نَفْسِي بِيَدِهِ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُ اللَّهِ، لأَنْتَ أَحَبُ إِلَيْ مِنْ نَفْسِي، فَقَالَ النَّبِيُ ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي، فَقَالَ النَّبِيُ عُمَرُ: فَإِنَّهُ الْآنَ، وَاللَّهِ، لأَنْتَ أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ نَفْسِي، فَقَالَ النَّبِيُ ﴿ وَالَّذِي الْآنَ يَا عُمَرُ. (26)

<sup>(</sup>۵۳) قاضي عياض، أبو الفضل القاضي عياض بن موسى، (۱۹۸۸م)، الشفاء بتعريف حقوق المصطفى، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت. ۱۸/۲

<sup>(</sup>۵۵) سورة آل عمران: ۳۱

<sup>(</sup>۵۲) البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل، (١٩٨٧م)، الصحيح، دار ابن كثير، يمامة، بيروت. ١٤/١، الرقم/١٥

<sup>(</sup>۵۷) بخاري، الصحيح، ٦/٥٥٦، الرقم/٦٢٥٧

يقول الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري عن محبة رسول الله ومتابعته:

عروج جان معینی براوخ اَواَد نی ججز متابعت مصطفی نمی بینم (۵۸)

ترجمة البيت: لا يحصل النفس المعيني عروجا ورفعةً دون متابعة رسول الله.

في هذا البيت يذكر الشيخ معين الدين الجشتي أن حب رسول الله ومتابعته علامة للفوز والظفر في الدنيا والآخرة، لأن حب رسول الله.

### شفاعة الرسول عليه للمذنبين:

إن الشفاعة أعظم نعمة من نعم الله تعالى على حبيبه المصطفى في ويدخل المذنبون الجنة بسببها، وثبت بالنصوص القطعية أن الأنبياء الكرام عليهم السلام والصالحين العظام يشفعون يوم القيامة بينما النبي في يتولى منصب الشفاعة الكبرى التي عبرها القرآن الكريم عنها "بالمقام المحمود" وهذا من أبرز مميزات وخصائص النبي في.

يقول الإمام الراغب الأصفهاني عن مفهوم الشفاعة:

الشَّفَاعَةُ الانْضِمَامُ إِلَى آخَرَ نَاصِرًا لَهُ وَسَائِلاً عَنْهُ وَأَكْثَرُ مَا يُسْتَعْمَلُ فِي انْضِمَامِ مَنْ هُوَ أَعْلَى حُرْمَةً وَمَرْتَبَةٌ إِلَى مَنْ هُوْ أَدْنَى.(٥٩)

أي الشفاعة انضمام من هو أعلى مرتبة ومنزلة إلى من هو أدنى حيث يطلب الأدنى المساعدة من الأعلى، وبناء عليه يساعد الأعلى الأدنى.

### المفهوم الحقيقي للشفاعة

إن الله تعالى منح عباده المقربين الإذن للشفاعة للآخرين حيث يشفعون للمذنبين عند ربهم بأمره يوم القيامة ويقبل الله تعالى هذه الشفاعة فيغفر ذنوب المذنبين ويدخلهم الجنة.

<sup>(</sup>۵۸) الجشتي، معين الدين الأجميري، (۲۰۰۷م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ۲٤۸

<sup>(</sup>٥٩) راغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، ص٢٦٣.

يتولّى النبي ﷺ منصب الشفاعة الكبرى يوم القيامة، فتلك من خصائص نبوته ﷺ ويبيّن ذلك قوله تعالى: ﴿عَسَنّى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحُمُودَا﴾(٢٠). والمقام المحمود هو مقام الشفاعة.

عن عبد الله بن عمر ﴿ عَمْلُ حَيْثُ عَمْلُ اللهُ عَمْلُ عَمْلُ

إِنَّ النَّاسَ يَصِيْرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ جُثًا، كُلُّ أُمَّةِ تَتْبَعُ نَبِيَّهَا يَقُوْلُونَ: يَافُلاَنُ، اشْفَعْ، يَا فُلاَنُ، اشْفَعْ، يَا فُلاَنُ، اشْفَعْ، حَتَّى تَنْتَهِيَ الشَّفَاعَةُ إِلَى النَّبِيِّ فَيْ فَذَلِكَ يَوْمَ يَبْعَثُهُ اللهُ الْمَقَامَ الْمَحْمُوْدَ. (٦١).

وعن عبد الله بن عمر علي حيث قال النبي علي:

مَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَسْأَلُ النَّاسَ حَتَّى يَأْتِى يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَيْسَ فِي وَجْهِهِ مُزْعَةُ لَحْمٍ. وَقَالَ: إِنَّ الشَّمْسَ تَدْنُوْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يَبْلُغَ الْعَرَقُ نِصْفَ الْأَذُنِ، فَبَيْنَاهُمْ كَذَالِكَ اسْتَغَاثُواْ بِآدَمَ، الشَّمْسَ تَدْنُوْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يَبْلُغَ الْعَرَقُ نِصْفَ الْأَذُنِ، فَبَيْنَاهُمْ كَذَالِكَ اسْتَغَاثُواْ بِآدَمَ، ثُمَّ بِمُحَمَّدٍ عَلِيْهِ. وَزَادَ عَبْدُ اللهِ بْنُ صَالِحٍ: حَدَّثِنِي اللَّيْثُ قَالَ: حَدَّثِنِي البَّيْثُ قَالَ: حَدَّثِنِي البَّيْثُ قَالَ: حَدَّثِنِي البَّيْثُ اللهُ بَنُ صَالِحٍ: حَدَّثِنِي اللَّيْثُ قَالَ: عَدَّثِنِي ابْنُ أَيِي عَبْدُ اللهِ بْنُ صَالِحٍ: حَدَّثِنِي اللَّيْثُ قَالَ: عَيْوَمَئِذٍ يَبْعَثُهُ اللهُ جَعْفٍ: فَيَمْشِي حَتَّى يَأْخُذَ بِكَلَقَةِ الْبَابِ فَيَوْمَئِذٍ يَبْعَثُهُ اللهُ مَقَامًا مَخْمُودًا، يَحْمَدُهُ أَهْلُ الْجَمْعِ كُلُّهُمْ .(١٢).

وعن أبي هريرة ﴿ عَلَىٰ قَالَ رَسُوْلُ اللهِ ﷺ فِي قَوْلِهِ ﴿ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحُمُودَا ﴾ (٦٣). سُئِلَ عَنْهَا، فَقَالَ: هِيَ الشَّفَاعَةُ. (٢٤).

وعن كعب بن مالك رهي حيث قال النبي السي

يُبْعَثُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَكُوْنُ أَنَا وَأُمَّتِي عَلَى تَلِّ، وَيَكْسُوْنِي رَبِّي تَبَارَكَ وَتَعَالَى حُلَّةً خَضْرَاءَ ثُمَّ يُؤْذَنُ لِي، فَأَقُوْلُ: مَا شَاءَ اللهُ أَنْ أَقُوْلَ: فَذْكَ النَّمَقَامُ الْمَحْمُوْدُ(١٠).

<sup>(</sup>۲۰) بنی إسرائيل، ۲۹/۱۷.

<sup>(</sup>١١) بخاري، الصحيح، ١٧٤٨/٤، الرقم/١٤٤١، ونسائي، السنن الكبرى، ١٧٤٨/٤، الرقم/١١٢٩٠

<sup>(</sup>٦٢) بخاري، الصحيح، ٥٣٦/٢، الرقم/٥٠٩، بيهقى، شعب الإيمان، ٢٦٩/٣، الرقم/٣٥٠٩

<sup>(</sup>۲۳) بني إسرائيل، ۲۹/۱۷.

<sup>(</sup>۱۴) ترمذي، السنن، ۳۰۳/٥، الرقم/٣١٣٧

<sup>(</sup>٢٥) أحمد بن حنبل، المسند، ٣/٥٥٦، الرقم/١٥٨٢، ابن حبان، الصحيح، ١٤/٩٩٣، الرقم/٢٤٧٩

#### وعن سلمان إلى إ

تُعْطَى الشَّمْسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَرَّ عَشَرَ سِنِيْنَ، ثُمَّ تُدْنَى مِنْ جَمَاجِمِ النَّاسِ، فَذَكَرَ الْحَدِيْثَ، قَالَ: فَيَأْتُونَ النَّبِيَ عَنِي فَيَقُولُونَ: يَا نَبِيَ اللهِ، أَنْتَ الَّذِى فَتَحَ اللهُ بِكَ، وَغَفَرَ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ. وَقَدْ تَرَى مَا خَنُ فِيْهِ فَاشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّنَا. فَيَقُولُ: أَنَا صَاحِبُكُمْ، فَيَحْرُجُ يَحُوشُ النَّاسَ حَتَّى يَنْتَهِى إِلَى بَابِ الْحَنَّةِ، فَيَأْخُذَ بِحَلَقَةٍ فِى الْبَابِ مِنْ ذَهَبٍ، فَيَقُرْعَ الْبَابَ، فَيُقَالُ: مَنْ هَذَا؟ فَيُقَالُ: مُحَمَّدٌ، فَيُفْتَحُ لَهُ، فَيَجِيْءُ حَتَّى يَقُومَ بَيْنَ يَدَى اللهِ فَيَشْخُدَ. فَيُنَادِي: إِرْفَعْ رَأْسَكَ، سَلْ تُعْطَهْ، وَاشْفَعْ تُشَفَعْ، فَذَلِكَ الْمَقَامُ الْمَحْمُودُدُ (٢٦).

#### عن عبد الله بن مسعود على قال:

ثُمَّ يَأْذَنُ اللهُ بِعِلِي فِي الشَّفَاعَةِ، فَيَقُوْمُ رُوْحُ الْقُدُسِ جِبْرِيْلُ، ثُمَّ يَقُوْمُ إِبْرَاهِيْمُ خَلِيْلُ اللهِ، ثُمَّ يَقُوْمُ اِبْرَاهِيْمُ خَلِيْلُ اللهِ، ثُمَّ يَقُوْمُ نَبِيُّكُمْ عَيْسَى أَوْ مُوْسَى. قَالَ أَبُو الزَّعْرَاء: لاَ أَدْرِي أَيُّهُمَ؟ قَالَ: ثُمَّ يَقُوْمُ نَبِيُّكُمْ عَيْسَ رَابِعًا، فَيَشْفَعُ لاَ يَشْفَعُ لاَ يَشْفَعُ لِأَحدٍ بَعْدَه أُ أَكْثَرَ مِمَّا يَشْفَعُ، وَهُوَ الْمَقَامُ الْمَحْمُودُ الَّذِي قَالَ اللهُ: ﴿ عَسَى إِنَّ لَهُ مَقَامًا قَحُمُودًا ﴾ (١٧٥) (١٨٥).

وذكر المفسّرون عدّة معانٍ للمقام المحمود، منها: الشفاعة ولواء الحمد وجوار الله تعالى يوم القيامة أو مقام عام يتمّ فيه الثناء.

إن النبي على رحيم بأمّته حيث يخرج المذنبين من جهنم ويدخلهم الجنة.

عن أبي موسى الأشعري حيث قال النبي ﷺ:

خُيِّرْتُ بَيْنَ الشَّفَاعَةِ وَبَيْنَ أَنْ يَدْخُلَ نِصْفُ أُمَّتِي الْجَنَّةَ؟ فَاحْتَرْتُ الشَّفَاعَةَ لِأَنَّهَا أَعَمُّ وَأَكْفَى. أَتَرَوْنَهَا لِلْمُتَاقِثِيْنَ الْمُتَلَقِّثِيْنَ.(٦٩).

<sup>(</sup>۲۲) طبراني، المعجم الكبير، ٢٤٧/٦، الرقم/٦١١٧، ابن أبي شيبة، المصنف، ٦٨/٦، الرقم/٣١٦٧٥

<sup>(</sup>۲۷) بني إسرائيل، ۲۹/۱۷.

<sup>(</sup>۲۸) طيالسي، المسند، ١/١٥، الرقم/٣٨٩

<sup>(19)</sup> ابن ماجه، السنن، ١٤٤١/٢، الرقم/ ٢٣١١

وعن أبي هريرة رهي حيث قال النبي علي ا

لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعْوَةٌ، فَأُرِيْدُ إِنْ شَاءَ اللهُ أَنْ أَحْتَبِيءَ دَعْوَتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ (٧٠).

وعن أبي هريرة عِشِي حيث قال النبي ﷺ:

أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُّ عَنْهُ الْقَبْرُ، وَأَوَّلُ شَافِعِ وَأَوَّلُ مُشَقَّعِ(١٧).

كان سيدنا معين الدين الجشتي الأجميري عالما بارعا وأنه اقتبس قبسا من أقباس رسول الله على وأنشد البيت عن الشفاعة المحمدية وهو يقول:

یار سول الله شفاعت از تومید ارم اُمید باوجو د صد ہز اراں جرم در روز حساب (۷۲)

ترجمة البيت: يا رسول الله، أنا أعترف بذنوبي، وأن ذنوبي هي دون الحساب، ولكن آمل أنك تشفعني يوم القيامة.

وفي مقام آخر يقول:

بعذر خوابی مابر کشای لب بشفاعت که دل پُرست زدرو دلب توحقه مریم (۲۳)

ترجمة البيت: يا شافع المذنبين، اشفع لنا لذنوبنا يوم القيامة، وقلبي مملوء بالصلاة عليك.

هذه الأبيات تؤكّد وتؤيد العقيدة الإسلامية بأن نبينا محمد يشفع للمذنبين يوم القيامة. لذا يرجو شيخنا معين الدين الأجميري شفاعة رسول الله عليها.

<sup>(</sup>۵۰) بخاري، الصحيح، ٢٧١٨/٦، الرقم/٧٠٣٦، ومسلم، الصحيح، ١٨٨/١، الرقم/١٩٨٨، وأحمد بن حنبل، المسند، ٣٨١/٣، الرقم/١٩٨٦، الرقم/٩٨٦.

<sup>(</sup>۱۷) مسلم، الصحيح، ١٧٨٢/٤، الرقم/٢٢٧٨، وأبوداود، السنن، ١٨/٤، الرقم/٤٦٧٣، وأحمد بن حنبل، المسند، ٢٠٨٧، الرقم/١٠٩٥. الرقم/٥٩٠٩.

<sup>(</sup>۷۲) الجشتي، معين الدين الأجميري، (۲۰۰۷م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ۱۰۲

<sup>(</sup>٢٣٤) الجشتي، معين الدين الأجميري، (٢٠٠٧م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ٢٣٤

فضيلة ذكر الله:

يعدّ ذكر الله تعالى من أبرز الأمور التي تدل على قرب العبد من ربه ومحبته له، وأمر الله تعالى عباده بذكره وجعله باباً لرضاه، حيث قال في كتابه الكريم:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْراً كَثِيراً ﴾

فالذكر سكينةٌ للنفس وطمأنينةٌ للقلب، به تنفرج الكروب وتُحلّ العقد، ويؤدي إلى محبة الله عز وجل. وقال تعالى في مقام آخر:

﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (۵۵)

وقال تعالى في مقام آخر:

﴿ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللَّهُ لَمُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (٤٦)

لقد جاءت الأحاديث الكثيرة عن رسول الله علي في فضيلة الذكر وأنه قال علي:

° مَن استَيقظَ مِن اللَّيلِ وأيقظَ امرأتَهُ فصلَّيا ركعتَينِ جميعًا كُتِبا مِن الذَّاكرينَ اللَّهَ كثيرًا والذَّاكراتِ. ''(٤٤)

وذكر الله هو سبب نقاء القلب وتكفير الذنوب كما جاء في الحديث والآثار. عن أبي الدرداء رهي: قال:

''لكل شيء جلاء، وإن جلاء القلوب ذكر الله عز وجل. ' ، (۵۸)

وشيخنا معين الدين الحشتي الأجميري يشير إلى فضيلة ذكر الله تعالى قائلا:

(۵۲) سورة الأحزاب: ٤١

(۵۵) سورة الجمعة، ١٠/٦٢

(٢٦) سورة الأحزاب: ٣٥

(۷۷) أبو داود، سليمان بن الأشعث، (دون السنة)، السنن، دار الفكر، بيروت. ٧٠/٢، الرقم/١٤٥١

(۵۸) ييهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، (١٤١٠هـ)، شعب الإيمان، دار الكتب العلمية، بيروت. ٣٩٦/١، الرقم/٥٢٣

## بر دل غافل کجا تابد فروغ مهر دوست مهبط آن نور نبود جز دل آگاه ما (۲۹)

ترجمة البيت: من يغفل عن ذكر وفكر المحبوب لا ينظر المحبوب إليه، النور ينزل على قلب الذي يذكره.

في هذا البيت يذكر الشيخ معين الدين أن قلب المسلم يذكر الله ولا ينساه قط، لأن المحبوب الحقيقي هو الله، ويجب على المسلم أن لا يغفل عن ذكر الله، كما قال تعالى:

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ (٥٠٠)

هذه الأية تدلّ على من يعرض عن ذكر الله، سوف هو يواجه مشاكل كثيرة في حياته، ولذا المسلم لا يغفل عن ذكر الله قط في جميع الأوقات.

### كل شيء خُلِق من نور المصطفى:

إن الله تعالى قادر على كل شيء، وعنده قدرة حقيقة أن يخلق أي شيء، وكل شيء في يده. قد بدأ الجدل والمشاجرة عن أول خلق بين الناس، بعض الناس يقولون: إن اللوح والقلم خُلق أولًا، وبعضهم يقولون: إن حقيقة المحمدية خُلق أولًا، وأنا أقدّم الأدلة من الحديث النبوي الشريف عن كون محمد خلقا أولًا.

"كيكتنا عبد الرزاق عن معمر عن ابن المنكدر عن جابر رضي الله عنه قال: سألت رسول الله عن أول شيء خلقه الله تعالى فقال: هو نور نبيك يا جابر خلقه الله، ثم خلق فيه كل خير، وخلق بعده كل شيء، وحين خلقه أقامه قدامه من مقام القرب اثني عشر ألف شنة، ثم جعله أربعه أقسام، فخلق العرش والكرسي من قسم، وحملة العرش وخرنة الكرسي من قسم، وأقام القسم الرابع من مقام الحب اثني عشر ألف، ثم جعله أربعة أقسام، فخلق القلم من قسم، واللوح من قسم، والجنة من قسم، ثم أقام القسم الرابع في مقام الخوف اثني عشر ألف سنة جعله أربعة أجزاء، فخلق الملائكة من جزء، والشمس من جزء، والقمر والكواكب من جزء، وأقام الجزء الرابع في مقام الرجاء اثني عشر ألف سنة، ثم جعله أربعة أجزاء، فخلق المجاء اثني عشر ألف سنة، ثم جعله أربعة أجزاء، فخلق المعتمة والتوفيق من جزء، وأقام الجزء الرابع

(49) الحشتي، معين الدين الأجميري، (٢٠٠٧م)، شبير برادرز، لاهور، باكستان. ص ٩٧

(۸۰) سورة طه، ۲۰/۲۰

في مقام الحياء اثني عشر ألف سنة، ثم نظر الله عز وجل إليه فترشّح النور عرقا، فقطر منه مائة ألف وأربعة قطرة من نور، فخلق الله من كل قطرة روح نبي، أو روح رسول، ثم تنفست أرواح الأنبياء، فخلق الله من أنفاسهم الأولياء والشهداء والسعداء والمطيعين إلى يوم القيامة.....الخ، (٨١)

فثبت لدينا أن سيدنا ومولانا محمد السلام مظهر من مظاهره صلى الله عليه وآله وسلم، ولا بد للجوهر أن يتقدمه شبحية مخلوقة، إذ أن آدم عليه السلام مظهر من مظاهره صلى الله عليه وآله وسلم، ولا بد للجوهر أن يتقدمه مظهر، فكان آدم عليه السلام متقدّما بالظهور في عالم التصوير والتدبير، وسيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم مقدّما في عالم الأمر والتقدير، لأنه حقيقة الحقائق، وسراج المشارق في كل المغارب.

#### خلاصة البحث:

بعد دراستنا لشعر الشيخ معين الدين الجشتي الأجميري حول الإتجاه الإسلامي نجد أن الشيخ معين الدين الأجميري مملوء بالمواعظ والأفكار العظيمة والإشارات البليغة، الاهتمام بأداء الصلوات، والواجبات، والأذكار، والمواظبة عليها بكل نشاط وتحمّس، والصلوات والتسليمات على سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، والالتزام بأحكام الشريعة الإسلامية وضوابطها، وعدم اختيار الحياة الرهبانية، والعزلة والانقطاع عن الناس، وعدم إظهار الكرامات والخوارق، واختيار السبل المشروعة لكسب الرزق، وتفريج الكرب المكروبين، وقضاء حاجة المساكين، وإطعام الجائعين، والتسامح مع غير المسلمين، واحترام حربتهم الدينية والفكرية. ونرجو من الله تعالى أن يجعل هذه الاتجاهات والمعلومات مفيدة لنا والقرّاء الكرام.

\*\*\*

<sup>(</sup>٨١) صنعاني، أبو بكر عبد الرزاق بن همام، (٢٠٠٥م)، المصنف (الجزء المفقود)، مؤسسة الشرف، لاهور، باكستان. ص ٢٤-٦٥

#### المجاز المرسل

تعريفه وعلاقاته وفوائده

🖈 حافظ عبد الرشيد

🖈 🖈 الدكتور فيض الله البغدادي

#### **ABSTRACT**

In this article, the most important topic of "transmitted metaphor" locally is discussed. This article explains about transmitted metaphor its definition, history, types and applications and also its relations with Holy Quran and Hadiths. Finally, the benefits of transmitted metaphor are also explained. The reader can knows and judges that how it is important to know about transmitted metaphor to create eloquence, fluency, charm and attractiveness in the conversation.

**Keywords:** Quran, Metaphirical, Resemblance, eloquence, Imagery

#### التمهيد:

قد تنوعت صور الكلام عند العرب، فتكلّموا اعتبارًا بالحقيقة اللغوية للفظ تارة، وبالحقيقة المعنوية تارة أخرى، وكذلك قد استعملوا اللفظ، وأرادوا معناه المنحصر المرادُ به على قرينة تمنع حمله على المعنى الوضعي، فقالوا: رأيت الأسد يتكلّم، أي: رجلا شجاعًا، ورعت الماشية الغيث، أي: النبات، ولفلان عليّ يد، أي: النعمة، وسمّوا هذا الضرب من الكلام مجازًا، متسعين في الكلام، مدلّلين على كثرة معاني الألفاظ لما فيه من الدقة في التعبير، وحصول السرور للنفس به، والأريحية لها، حتى أتوا فيه بكل معنى رائق وزيّنوا به خطبهم ودواوينهم.

الباحث بمرحلة الدكتوراة بجامعة المنهاج، لاهور

<sup>🖈 🖈</sup> الأستاذ المساعد بالقسم العربي، جامعة المنهاج، لاهور

فالجاز عندهم - في مفهومه العام - مشتق من جاز يجوز على وزن قال، معتل العين، وجاز الشيء يجوزه إذا تعداه، وسبب تسميته نقل معناه من معناه الأصلي، واستعماله على معنى غيره مناسب له.

هذا؛ وقد أطلق معنى الجاز عند المتقدّمين — كما يظهر من تعريفه اللغوي — وكانوا يطلقونه على الجاز المرسل والجاز المفرد بالاستعارة، والجاز المركب المرسل، والجاز المركب بالاستعارة، والجاز العقلي أي: إسناد الفعل أو ما في معناه (وهو المصدر، واسم الفاعل، واسم المفعول، والصفة المشبهة واسم التفضيل والظرف) إلى ما ليس له حقيقة. وسوف نذكر في السطور التالية، معنى الجاز بمعناه العام، والجاز المرسل في إطلاقه الخاص، وما قيل في الفرق بين الجاز المرسل والاستعارة وغير ذلك من المباحث التي لها صلة بالجاز. نسأله الله التوفيق وما التوفيق إلا الله.

#### الجحاز المرسل لغة:

المرسل مادته رس ل. الرَّسَلُ، مُحَرَّكَةً: الْقَطِيعُ مِن كُلِّ شَيْءٍ، جمعه: أَرْسَالٌ، هَكَذَا فِي الْمُحْكَمِ، وَفِي الْمِصْباحِ: ويُسْتَعْمَلُ فِي النَّاسِ تَشْبِيهًا. قُلتُ: وَمِنْه الحديثُ: أَنَّ النَّاسَ دَخَلُوا عليهِ بَعْدَ مَوْتِهِ أَرْسَالًا يُصَلُّونَ عَلَيْهِ، أَنْ النَّاسَ دَخَلُوا عليهِ بَعْدَ مَوْتِهِ أَرْسَالًا يُصَلُّونَ عَلَيْهِ، أَيْءً: أَفُواحاً، وفِرَقاً مُتَقَطِّعَةً، يَتْلُو بعضُهم بَعْضًا.

والمرسل من الإرسال: معناه: الإِطْلاق، والتَّحْلِيَةُ، والإِرْسالُ أَيْضا: الإِهْمالُ، وَهُوَ قَرِيبٌ مِن الإِطْلاقِ (۱) والتَّحْلِيَةِ.

### تاريخ المجاز المرسل:

يبدو أنّ السّكاكي (المتوفى سنة ٦٢٦هـ) هو أوّل من أطلق هذه التّسمية عليه. وإن كان من سبقه قد أدرك الفرق بين الاستعارة وهذا النوع من المجاز، ولكنّه لم ينصّ عليه إلا من خلال علاقة غير المشابحة كما هي الحال عند عبد القاهر.

ثم الخطيب القزويني (المتوفى ٧٣٩هـ) تابع السّكاكي في التّسمية والتّعريف معًا، فقال عنه:

(۱) زبيدي، أبو الفيض، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني، (دون السنة)، تاج العروس من جواهر القاموس، دار الهداية. ٢٩/ ٦٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) سكاكي، أبو يعقوب، يوسف بن أبي بكر بن محمد الخوارزمي، (۱۹۸۷م)، مفتاح العلوم، ضبط وتعليق: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت. ص£13 وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، ص ٣٠٤.

"وهو ما كانت العلاقة بين ما استعمل فيه، وما وضع له ملابسة غير التشبيه، كاليد إذا استعملت في النّعمة، لأنّ من شأنها أن تصدر عن الجارحة، ومنها تصل إلى المقصود بها، ويشترط أن يكون في الكلام إشارة إلى المولي لها، فلا يقال: اتسعت اليد في البلد، أو اقتنيت يدا، كما يقال: اتسعت النّعمة في البلد، أو اقتنيت نعمة، وإنّما يقال: حلّت يده عندي، وكثرت أياديه لدي ونحو ذلك."

وفي هذا التعريف تبدو العلاقة بين الاستعمال الحقيقي والمعنى الجازي، وتظهر الفروق المميزة بين الاستعارة والمجاز المرسل. فبالنسبة لليد، وهي وإن كانت جارحة لا تتصرّف إلا بأمر من الإنسان نفسه. كلّ صادر عنها بعلاقة ومناسبة غير المشابحة لدى الاستعمال الجازي. لهذا فقد كان اختيار علاقة غير المشابحة للمجاز المرسل، وعلاقة المشابحة للاستعارة، اختيار موفّق لدى التّفريق بينهما، فكما كانت الملابسة بين اليد والنّعمة واضحة في غير المشابحة بين الحقيقتين.

فحقيقة الجاز المرسل جاءت على أساس عدم ارتباطه بعنصر المشابحة في ملابسته للمعنى بغير التشبيه، وتسميته جاءت لخلوّه من القيود وسلامته من الحدود. ولمّا كانت الاستعارة مقيّدة بادعاء أنّ المشبه من جنس المشبه به، كان المجاز المرسل مطلقًا من هذا القيد، وحرا من هذا الارتباط، فهو طليق مرسل وكفى.

#### تعريف الجحاز المفرد المرسل:

الجحاز المفرد المرسل: "هو الكلمة المستعملة قصدًا في غير معناها الأصليّ لملاحظة علاقة غير (المشابحة) (ه) مع قرينة دالّة على عدم إرادة المعنى الوضعي."

وقال حامد عوني عنه: "هو الكلمة المستعملة في غير المعنى الذي وضعت له لعلاقة غير المشابحة، مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الموضوع له."

كما في قولنا: "رعت الإبل الغيث" ففي "الغيث" مجاز مرسل؛ لأنّه كلمة نقلت من معناها الأصليّ وهو: "اللهات" بقرينة "الرّعي" فإن الغيث لا يرعى، وليست له العلاقة بين النّبات والماء "الماء" إلى معنى آخر وهو: "النّبات" بقرينة "الرّعي" فإن الغيث لا يرعى، وليست له العلاقة بين النّبات والماء

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> القزويني، الإيضاح، ص٢٨٠، ٣٩٧

<sup>(</sup>a) أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، (دون السنة)، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، المكتبة العصرية، بيروت. ص٢٥٢.

المشابحة كما ترى، إنّما العلاقة بينهما هي: أنّ أحدهما سبب في الآخر، ولا شكّ أنّ الغيث سبب في النّبات، وكفى هذه السببية علاقة تصحّح استعمال الغيث في النّبات.

وسمّي مجازًا مرسلًا؛ لأنه أرسل أي: أطلق عن التّقييد بعلاقة واحدة، وأنّ له عدة علاقات سيأتي بيانها بعد، أو لأنه أرسل عن دعوى الاتّحاد المعتبرة في الاستعارة، إذ ليست العلاقة بين المعنيين في المجاز المرسل المشابحة حتى (١) يدعى اتّحادهما.

#### الفرق بين الجحاز المرسل والاستعاره:

قال الإمام الزركشي: وَيُسَمَّى الْمَحَازُ الَّذِي عَلَاقَتُهُ الْمُشَابَهَةُ اسْتِعَارَةً، فَالِاسْتِعَارَةُ أَحَصُّ مِنَ الْمَحَازِ، وَحَكَى عَبْدُ اللَّطِيفِ الْبَعْدَادِيُّ عَنْ بَعْضِهِمْ: وَحَكَى عَبْدُ اللَّطِيفِ الْبَعْدَادِيُّ عَنْ بَعْضِهِمْ: (2) الصُّورِيِّ وَتَبِعَهُ الْهِنْدِيُّ، وَحَكَى عَبْدُ اللَّطِيفِ الْبَعْدَادِيُّ عَنْ بَعْضِهِمْ: أَنَّ الْمَجَازَ مُنْحَصِرٌ فِي الْمُشَابَهَةِ .

وفي اللفظ الآخر: الاستعارة قائمة على التّشبيه (مشبه ومشبه به) محذوف أحد طرفيه إمّا المشبه أو المشبه به. والمجاز المرسل لا يعتمد إطلاقًا على التّشبيه بل يرسل لغاية تعميق الأثر وتقوية المعنى ولا علاقة مشابحة فيه.

كما قال الله تعالى في القرآن: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ فِي الآية مجاز مرسل بكلمة (أصابعهم) ذكر كل الأصابع وأراد الجزء من الإصبع لكن أرسله لغاية لعلاقة هي (كلية)، لأنه ذكر الكل فعرفت أنا مدى تأذي المشركين من القرآن وحقدهم عليه. إذن الجاز المرسل: لفظ استعمل في غير معناه الحقيقي ولا علاقة مشابحة بين اللفظ والمعنى الذي استخدم له. يعني (جزء من الإصبع تغلق به الأذن) لا يشبه (بجميع الأصابع) والقرينة التي جعلتنا نفهم أنّه جزء من الإصبع هو قوله: (في آذانهم)، فالأذن لا تتسع إلا لجزء من الإصبع.

ويرى الأصوليّون أنّ هذه العلاقاتِ تحتاج إلى القرينة التي ينصبها المتكلّم كعلامة صارفة عن المعنى الحقيقيّ، أو عن المنطق اللغويّ الأصليّ. فعن طريق هذه القرائن والعلاقات الهادية إلى المعنى المراد أو المعنى المجازيّ يتمّ الانتقال بالذّهن إلى الأمر المجهول من الأمر المعلوم.

<sup>(</sup>٢) حامد عوني، (دون السنة)، المنهاج الواضح للبلاغة، المكتبة الأزهرية للتراث، ١٣٣/١.

<sup>(2)</sup> الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين، محمد بن عبد الله بن بمادر، (٩٩٤م)، البحر المحيط في أصول الفقه، دار الكتاب. ٧١/٣

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة، ١٩/٢

### علاقات الجحاز المفرد المرسل:

تقدّم أنّ الجاز إمّا مرسل وإمّا استعارة، وكلّ واحد منهما إمّا مفرد أو مركّب. ذكر البلاغيّون والأصوليّون أنواعًا للعلاقات في الجاز المفرد المرسل. فمنهم من يحسرها في خمسة وعشرين علاقة، ومنهم من يجعلها أقلّ، ومنهم من يجعلها أكثر. السّبب في هذا أن البلاغيّين قد أغاروا في جملة من الأصناف على علم المعاني كما نذهب إليه جزء لا يتجزأ من علم النّحو العربي. فإذا رأينا جملة من البلاغيّين قد بحثوا في الجحاز اللغويّ المرسل، وعدّدوا أصنافه، أشتاتًا من مفردات علم المعاني، فهذا ما لا يتّفق مع منهجنا.

لقد أطنب الإمام الزركشي في ذكر جملة من الأصناف العديد للمجاز اللغويّ المرسل، وادّعى ورودها في (٩) كتاب الله.

> (١٠) وقد عدّ التفتازانيّ استعمال أدوات الاستفهام في غير الاستفهام من الجاز.

وقد عدّ الإمام السّيوطيّ خروج الخبر إلى الإنشاء، والإنشاء إلى الخبر من الجحاز، وأشار إلى أنّ بعضهم يرى التقديم والتأخير والالتفات والتّغليب من الجحاز.

هذه بعض معالم التّوسّع في علاقة الجحاز اللغويّ المرسل عند جملة من البلاغيّين المتقدّمين.

(۱۲) وقال أحمد الهاشمي: للمجاز المفرد المرسل علاقات كثيرة. ثم ذكر ثماني عشرة علاقة

يقول الدكتور أحمد مطلوب:

"ونحن حينما نعيد تصنيف الجحاز ينبغي أن ندخل فيه هذه المسائل، لأنّما شديدة الصّلة به، بل لأنما ألوان بديعة من فنونه، ونرى أن تدخل في الجحاز المرسل، لأنّه واسع الخطو فسيح المدى، وله علاقات كثيرة يمكن التّوسّع فيها."

<sup>(9)</sup> الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين، (١٩٥٧م)، البرهان في علوم القرآن، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت. ٢٥٦/٢- ٢٩٩.

<sup>(</sup>۱۰) التفتازاني، سعد الدين، مسعود بن عمر، (١٩١٢م)، المطول في شرح تلخيص مفتاح العلوم، مطبعة أحمد كامل. ص٢٣٥.

<sup>(</sup>١١) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، حلال الدين، (٩٧٤م)، الإتقان في علوم القرآن، الهيئة المصرية العامة للكتاب. ١٣٥/٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>۱۲) أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، (دون السنة)، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع: ٢٥٢ – ٢٥٤.

<sup>(</sup>۱۳) أحمد بن مطلوب (الدكتور)، (۱۹۷۵م)، فنون بلاغية، دار البحوث العلمية، الكويت.

وكتب حامد عوني أيضًا:

(١٣) "للمجاز المرسل علاقات عدة." ثم ذكر ثماني عشرة علاقة"

فمن علاقات الجاز المفرد المرسل نذكر ما يلي:

- السببية: بأن يستعمل السبب في المسبب، نحو: (رعت الماشية الغيث) أي النبات، إذ الغيث سبب النبات، والقرينة (رعت).
- ٢. المسببية: بأن يستعمل المسبب في السبب، نحو: ﴿ وَيُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ رِزْقًا ﴾ أي: مطرًا، إذ المطر سبب الرّزق، والقرينة: الإنزال من السّماء.
- ٣. الجزئية: بأن يستعمل الجزء في الكلّ، قال تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ (١٦) أي: إنسان مؤمن، والقرينة: التّحرير. وقال رسول الله a: (لا يدخل الجنّه لحم نبت من سحت)
   لأن المقصود باللحم الإنسان فذكر الجزء وأراد الكل.
- ٤. الكلية، بأن يستعمل الكل في الجزء، قال تعالى: ﴿وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ ، عبر بالجزء عن الكل؛ لأن المراد الصلاة، والركوع جزء منها.

ومثال ذلك أيضًا: قوله سبحانه وتعالى في الحديث القدسي: (قسمت الصلاة بيني وبين عبدي المدين (١٩٠) نصفين...) ، فهذا تعبير بالكلّ عن الجزء.

<sup>(</sup>١٣) حامد عوني، المنهاج الواضح للبلاغة، ص ١٣٤ - ١٣٩.

<sup>(</sup>۱۵) سورة الغافر، ۱۳/٤٠

<sup>(</sup>۱۲) سورة النساء، ۲/٤

<sup>(</sup>١٤) أحمد بن حنبل، المسند، ٣٢١/٣، الرقم/١٤٤٨١

<sup>(</sup>١٨) سورة البقرة، ٢/٢

<sup>(&</sup>lt;sup>(9)</sup> مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج، (دون السنة)، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ٢٩٦/١، الرقم: ٣٨

- ٦. اعتبار ما يكون: بأن يستعمل اللفظ الذي وضع للمستقبل في الحال، قال تعالى: ﴿إِنِي أَرَانِي أَعْصِرُ خَرًا ﴿ إِنِي أَرَانِي أَعْصِرُ الجَازِ بالأَول).
   خَمْرًا ﴿ (٢١) أي: عصيرًا يؤول أمره إلى الخمر، إذ هو حال العصر لا يكون خمرًا، ويسمّى (الجاز بالأَول).
  - ٧. الحاليّة: بأن يستعمل الحالّ في المحلّ، كقولهم: (أرى سوادًا من بعيد)، فإن المراد الذات، والسّواد حالّ.
- ٨. المحلّية: بأن يستعمل المحل ويراد الحالّ، قال تعالى: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ (٢٢) فإنّ المراد أهلها، إذ القرية لا تسأل. قال رسول الله a عن حبل أحد: (أحد حبل يحبّنا ونحبه) فذكر المكان وأراد الحالين به وهم أهل المدينة.
- ٩. المضادة: بأن يسمّى الشّيء باسم ضدّه، كقوله تعالى: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا﴾ (٢٠) فقد أطلق على الجزاء سيّئة مع أنّه عدل؛ لكونما ضدّها.
  - ١٠. اللازمية: بأن يستعمل اللازم في الملزوم، كإطلاق "المس" على الجماع.
  - ١١. الملزومية: بأن يستعمل الملزوم في اللازم، نحو: (جلست في القمر) أي: في ضوئه.
- ١٢. الآلية: بأن يستعمل الآلة في المسبب منها، قال تعالى: ﴿وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ﴾. الآلية: بأن يستعمل الآلة في المسبب منها، قال تعالى: ﴿وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ﴾. المجرّده.

<sup>(</sup>۲۰) سورة النساء، ۲/٤

<sup>(</sup>۲۱) سورة يوسف، ۳٦/۱۲

<sup>(</sup>۲۲) سورة يوسف، ۱۲/۸۲

<sup>(</sup>٢٣) البخاري، أبو عبد الله محمد بن اسماعيل، (١٩٨٧م)، الصحيح، دار ابن كثير، بيروت. ٥٣٩/٢، الرقم/١٤١١

<sup>(</sup>۲۳) سورة الشورى، ٤٠/٤٢

<sup>(</sup>۲۵) سورة الشعراء، ۲٦/۲٦

- 17. المقيدية: بأن يستعمل المقيّد في المطلق، نحو: (مشفر زيد مجروح) فإن (المشفر) في اللغة: شفة البعير، فاستعمل في مطلق الشّفة، ثم نقل إلى شفة الإنسان وهو زيد.
  - ١٤. المطلقية: بأن يستعمل المطلق في المقيّد، نحو: ﴿تَخْرِيرُ رَقَبَةٍ﴾ أي: رقبة مؤمنة.
- ١٥. العمومية: بأن يستعمل العامّ في الخاصّ، قال تعالى: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ﴾ (٢٧) والمراد: عبد الله بن مسعود رضى الله عنهما.
- ١٦ الخصوصية: بأن يستعمل الخاص في العام، نحو: (جاءت قريش) فإن المراد القبيلة، مع أن قريش عَلَم لجدّهم.
- 1 / الجحاز بالمشارفة: وهو كالجحاز بالأوّل إلا أنّ الفرق بينهما كون (الأوّل) أعمّ من القريب والبعيد، و(المشارفة) لخصوص القريب، قال على: (من قتل قتيلا له عليه بينة، فله سلبه) فإن القتيل لا يُقتل، وإنما المراد المشرف على القتل ومثله: (إذا مات الميّت فدعوه)
- ١٨. البدلية: بأن يستعمل البدل في المبدل منه. كتسمية الأداء بالقضاء في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُمُ اللهِ الكَّلَةُ ﴿ (٢٠) الصَّلَاةَ ﴾ أي: أديتم. كقولنا: تيمَّمنا بماء المزن حتى فقدناه فقمنا للتراب، والمراد: توضّينا، فإنّ التيمّم بدل عن الوضوء، والوضوء مبدل منه، فاستعمل البدل في المبدل منه.
- ٩١. المبدلية: بأن يستعمل المبدل منه في البدل، كتسمية الدية بالدم، فكانوا يقولون: (أكل فلان دم فلان) يريدون الدية، فإن الدم مبدل منه.
  - ٠٠. المجاورة: بأن يستعمل المجار في المجاور، كقولهم: (كلمت الجدار) أي: الجالس بجنبه.

(۲۲) سورة المائدة، ٥/٩٨

(۲۷) سورة آل عمران، ۱۷۳/۳

<sup>(</sup>٢٨) أبو داود، سليمان بن الأشعث، (دون السنة)، السنن، دار الفكر، بيروت. ٤٠٠/٤، الرقم: ٢٧١٧

<sup>&</sup>lt;sup>(۲۹)</sup> الطيالسي، سليمان بن داود، (دون السنة)، المسند، دار المعرفة، بيروت. ٦٠/٣، الرقم: ١٥٤٩

<sup>(</sup>۳۰) سورة النساء، ۲۰۳/٤

٢١. إطلاق المصدر على اسم الفاعل: كقولنا: "رجل عدل" أي: عادل.

وقوله: ولما بدا سيرٌ ذهبت لنحوه لاستبرء الأحبار من أهل كوفان فالمراد بالسير: السائر.

٢٢. إطلاق المصدر على اسم المفعول: كقوله تعالى: ﴿هَذَا خَلْقُ اللَّهِ﴾ أي: مخلوقه.

٢٣. إطلاق اسم الفاعل على المصدر: قال تعالى: ﴿ لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ ﴾ أي: تكذيب. وقولنا: "قم قائما" أي: قياما.

٢٤. إطلاق اسم الفاعل على اسم المفعول: قال تعالى: ﴿لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ﴾ (٢٢) أي: لا معصوم.

٥٠. إطلاق اسم المفعول على اسم الفاعل: قال تعالى: ﴿حِجَابًا مَسْتُورًا﴾ أي ساترًا.

٢٦. إطلاق اسم المفعول على المصدر: كقوله تعالى: ﴿ بِأَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ ﴾ (٢٥) أي: الفتنة.

ولا يخفى أن في بعض الأمثلة مناقشة، كما أنّ العلاقة لا تنحصر فيما ذكروا، بل كلّما استحسنه الطبع جاز استعماله.

#### تعريف الجحاز المركب المرسل:

وقال عبد الرّحمن بن حسن حبنكة عنه: هو لفظ مركّب يستعمل بميئته التركيبية في غير المعنى الذي وُضِعَتْ له صيغة جملته في اصطلاح التّخاطب، لعلاقة غير المشابحة، مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الأصليّ.

(٣٦) . ويكون هذا الجحاز في قسمين: القسم الأول: المركّبات الخبرية.القسم الثاني: المركّبات الإنشائيّة

(۳۱) سورة لقمان، ۱۱/۳۱

(mr) سورة الواقعة، ٢/٥٦

(۳۳ سورة هود، ۲۱/۱۱ <del>(۳۳</del>

(٣٢) سورة الإسراء، ١٧/٥٤

(۳۵) سورة القلم، ٦/٦٨

(٣٦) عبد الرحمن بن حسن حبنكة الميداني الدمشقى، البلاغة العربية، ٢/ ٩٨٩.

#### فمن أهم علاقاته:

التحسر: كقوله: ذهب الصّبا وتولّت الأيّامُ... فإنه خبر أريد منه إنشاء التّحسّر على ما فات من شبابه.

إظهار الضّعف: قال تعالى: ﴿إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي...﴾ إظهارًا للضّعف.

(٣٨) إظهار السّرور: قال تعالى: ﴿قَالَ يَا بُشْرَى هَذَا غُلَامٌ ﴾

الدّعاء: كقوله: هداك الله للسبيل السويّ.

(٣٩) إظهار عدم الاعتماد: قال تعالى: ﴿هَلْ آمَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنْتُكُمْ عَلَى أَخِيهِ﴾

#### فوائد الجحاز المرسل وأسراره:

وقال ابن جني في الخصائص: "إنما يقع الجاز ويعدل إليه عن الحقيقة لثلاثة معان: وهي الاتساع والتّوكيد (٢٠٠) والتّشبيه." وضرب لذلك مثالا بقوله تعالى: ﴿وَأَدْخَلْناهُ فِي رَحْمَتِنا﴾

وفيه المبررات الثلاثة: أمّا الاتساع: فكأنه زاد في أسماء الجهات. وأمّا التشبيه: فلأنّه شبه الرّحمة بما يجوز

(٢١) دخوله من المحال فلذلك وضعها في موضعه..وأمّا التّوكيد: فلأنه أخبر عن العرض بما يخبر به عنه الجوهر

وقال جلال الدين السيوطي في المزهر: "والجاز إمّا لأجل اللفظ أو المعنى أو لأجلهما فالذي لأجل اللفظ إمّا لأجل جوهره بأن تكون الحقيقة ثقيلة على اللسان، إما لثقل الوزن أو تنافر التّركيب أو ثقل الحروف،... والذي لأجل المعنى إمّا لعظمة في الجاز أو حقارة أو لبيان في الجاز، أو اللطف فيه: أمّا العظمة فكالمجلس، وأمّا الحقارة

(سورة مريم، ١٩ / ٤

(۳۸) سورة يوسف، ۱۹/۱۲

(۳۹) سورة يوسف، ٦٤/١٢

(٣٠) سورة الأنبياء، ٢١/٧٥

(<sup>٣١)</sup> ابن جني، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي، الخصائص، ٤٤٢/٢، ٤٤٣.

فكقضاء الحاجة بدلا عن التّغوّط، وأمّا زيادة البيان: فإمّا لتقوية حال المذكور كالأسد الشّجاع، أو للذّكر وهو الجاز في التأكيد."

فلا يجوز العدول عن الحقيقة إلى المجاز إلّا إذا كان هناك ما يدعو إلى ذلك. إنّ للمجاز المرسل على أنواعه وأقسامه فوائد كثيرة. أهمها:

### كلام الجحاز أبلغ من الحقيقة:

وقال ابن رشيق القيرواني: "الجاز في كثير من الكلام أبلغ من الحقيقة، وأحسن موقعًا في القلوب والأسماع، وما عدا الحقائق من جميع الألفاظ. العرب كثيرا ما تستعمل الجاز، وتعدّه من مفاخر كلامها، فإنه دليل الفصاحة ورأس البلاغة وبه بانت لغتها عن سائر اللغات" (٢٣)

وقال يحي بن حمزة العلوي اليمني في الطّراز: "اعلم أنّ أرباب البلاغة وجهابذة أهل الصناعة مطبقون على أنّ الجاز في الاستعمال أبلغ من الحقيقة، وأنه يلطف الكلام ويكسبه حلاوة، ويكسوه رشاقة، والعلم فيه كقوله تعالى: ﴿وَدَاعِيًا إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِراجًا مُنِيرًا﴾ فلو استعمل الحقائق في تعالى: ﴿وَدَاعِيًا إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِراجًا مُنِيرًا﴾ فلو استعمل الحقائق في هذه المواضع، لم تعط ما أعطى الجاز من البلاغة."

#### تكثير الفصاحة:

"إن فهم المعنى منه يتوقّف على قرينة، وفي ذلك غموض يحوج إلى حركة الذهن، فيحصل من الفهم شبيه (٢٥) بلدّة الكسب."

<sup>(</sup>٣٢) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، ١٤١٨هـ)، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، ٢٨٦/١.

<sup>(</sup>٣٣) القيرواني، أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني، (١٠٤٠هـ)، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ٨٧/١.

<sup>(</sup>٣٣) سورة الحجر، ٩٤/١٥

<sup>(</sup>٣٥) سورة الأحزاب، ٣٣ ٤٦

<sup>(</sup>٣٦) يحيى بن حمزة، يحيى بن حمزة بن علي الحسيني العلوي، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ٦/٢.

<sup>(</sup>٣٤) عبد الكريم النملة، عبد الكريم بن علي بن محمد، (١٤٢٠هـ)، المهذب في علم أصول الفقه المقارن، ١١٧٠/٣.

وقال في الطّراز: "أنت إذا قلت: رأيت أسدًا في سلاحه، وبحرًا في برديه، كان أكثر تأكيدًا ووقعًا في التّفوس (٣٨) من قولك: رأيت رجلا كريمًا أو شجاعًا لما يحصل في ذلك من المكانة والمبالغة بذكر الجحاز دون الحقيقة."

### إيراد المعنى في صورة دقيقة مقربة إلى الذّهن:

وقال ابن الأثير عنه:

"إثبات الغرض المقصود في نفس السمّ التخييل والتصوير حتى يكاد ينظر إليه عيانًا. إنّ حقيقة قولنا: زيد أسد. هي قولنا: زيد شحاع. لكن فرق بين القولين في التصوير والتّخييل وإثبات الغرض المقصود في نفس السّامع: لأنّ قولنا: زيد شحاع لا يتخيّل منه السّامع سوى أنّه رجل حريء مقدام، فإذا قلنا: زيد أسد يخيل عند ذلك صورة الأسد وهيئته وما عنده من البطش والقوّة ودق الفرائس، وهذا لا نزاع فيه. وأعجب ما في العبارة الجازية أنما تنقل السّامع عن خلقه الطبيعيّ في بعض الأحوال حتى إنما ليسمح بما البخيل ويشجع بما الجبان ويككم بما الطائش المتسرّع ويجد المخاطب بما عند سماعها نشوة كنشوة الخمر حتى إذا قطع عنه ذلك الكلام أفاق وندم على ما كان منه من بذل مال أو ترك عقوبة أو إقدام على أمر مجهول وهذا هو فحوى السّحر الحلال المستغنى عن إلقاء العصا والحبال."

#### لأجل التّعظيم والتّبجيل:

وقال يحسى بن حمزة في الطّراز: "كما يقال: سلام على الحضرة العالية والمجلس الكريم، فيعدل عن اللقب (٥٠) الصّريح إلى الجحاز تعظيمًا لحال المخاطب، وتشريفًا لذكر اسمه عن أن يخاطب بلقبه فيقال: سلام على فلان."

(٣٨) يحيى بن حمزة، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ٥٥/١.

<sup>(</sup>٣٩) ابن الأثير، أبو الفتح ضياء الدين نصر الله بن محمد، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ٧٨/١.

<sup>(</sup>٥٠) يحيى بن حمزة، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ٤٥/١.

### لأجل التّنزّه عن ذكر الحقيقة:

وقال عنه في الطّراز: "كما يعبر عن قضاء الوطر من النّساء بالوطء، وعن الاستطابة بالغائط، ويترك لفظ الحقيقة استحقارًا له، وتنزّهًا عن التّلفظ به لما فيه من البشاعة والغلظ وقد نزّه تعالى كتابه الكريم وخطابه الشّريف عن مثل هذه الأمور، وعدل إلى الجحازات الرّشيقة لما ذكرناه فقال تعالى:

(۵۱) ﴿ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّساءَ ﴾ كناية عن الوطء. وقال تعالى: ﴿ كانا يَأْكُلانِ الطَّعامَ ﴾ كنّى به عن قضاء (۵۳) الحاجة لما في لفظ الحقيقة من الرّكة والسّماجة.

#### أخف على اللسان:

أن تكون لفظة الحقيقه ثقيلة على اللسان، فيعدل عنها إلى ما هو أخفّ منها كما عدلوا عن لفظ (٥٣) الخنفقيق" اسم للداهية.

#### الاختصار والإيجاز في الكلام:

(۵۵) كقوله تعالى: ﴿وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا﴾ ، وقولنا: رأيت أسداً يخطب.

#### أصلح للتّعبير به:

"أن يكون لفظ المحاز أصلح للتعبير به عن الحقيقة مثل أن يكون المجاز أصلح للستجع (٥٥) ورعاية الوزن والقافية دون لفظ الحقيقة"

<sup>(</sup>۵۱) سورة النساء، ۲/۲٤

<sup>(</sup>ar) سورة المائدة، ٥/٥٧

<sup>(</sup>۵۳) يحيى بن حمزة، ، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ٤٥/١.

<sup>(</sup>۵۳) عبد الكريم النملة، المهذب في علم أصول الفقه المقارن، ٣/٠١٠٠.

<sup>(</sup>۵۵) سورة مريم، ۱۹

<sup>(</sup>۵۲) عبد الكريم النملة، المهذب في علم أصول الفقه المقارن، ١١٧١/٣.

وقد علمنا فيما ذكر أعلاه تعريف الجاز المرسل وعلاقاته وفوائده.

#### خلاصة الكلام:

وفي الجملة نقول: الجحاز مفعل واشتقاقه من الجواز كما سبق، وهو التّعدّي من قولهم: جزت موضع كذا، إذا تعديته، وسموه مجازا لأنهم حازوا به وضعه الأصلي، والمكان الذي وضع فيه أصلا، ومن جملة أسراره أنه ضرب من التوسّع في أساليب اللغة، وأنه أمد ميدانا، وأشد افتنانا، وأوسع سعة، وأبعد غورا، وهو يعطيك الكثير من المعاني حتى تخرج من الصدفة الواحدة عدة من الدرر، وتجني من الغصن الواحد أنواعًا من التّمر.



# ﴿المصادر والمراجع﴾

- ١. القرآن الكريم
- ٢. أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، (دون السنة)، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، المكتبة العصرية، بيروت
  - ٣. أحمد بن حنبل، أبو عبد الله، (المسند)، المسند، مؤسسة قرطبة، مصر.
- ٤. زييدي، أبو الفيض، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني، (دون السنة)، تاج العروس من جواهر القاموس، دار الهداية
- ه. سكاكي، أبو يعقوب، يوسف بن أبي بكر بن محمد الخوارزمي، (١٩٨٧م)، مفتاح العلوم، ضبط وتعليق: نعيم زرزور،
   دار الكتب العلمية، بيروت
  - ٦. حامد عوني، (دون السنة)، المنهاج الواضح للبلاغة، المكتبة الأزهرية للتراث
  - ٧٠ الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين، محمد بن عبد الله بن بمادر، (١٩٩٤م)، البحر المحيط في أصول الفقه، دار الكتاب
- .. الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين، (١٩٥٧م)، البرهان في علوم القرآن، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت
  - ه. التفتازاني، سعد الدين، مسعود بن عمر، (١٩١٢م)، المطول في شرح تلخيص مفتاح العلوم، مطبعة أحمد كامل
  - . . السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، (١٩٧٤م)، الإتقان في علوم القرآن، الهيئة المصرية العامة للكتاب
    - ١١. أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، (دون السنة)، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع
      - ١٢. أحمد بن مطلوب (الدكتور)، (١٩٧٥م)، فنون بلاغية، دار البحوث العلمية، الكويت
      - ١٣. مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج، (دون السنة)، دار إحياء التراث العربي، بيروت
      - ، البخاري، أبو عبد الله محمد بن اسماعيل، (١٩٨٧م)، الصحيح، دار ابن كثير، بيروت
        - ١٥. أبو داود، سليمان بن الأشعث، (دون السنة)، السنن، دار الفكر، بيروت
          - ١٦. الطيالسي، سليمان بن داود، (دون السنة)، المسند، دار المعرفة، بيروت
      - ١٧. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، ١٤١٨هـ)، المزهر في علوم اللغة وأنواعها
    - <sub>١٨.</sub> القيرواني، أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني، (١٤٠١هـ)، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده
    - ١٩. يحيى بن حمزة، يحيى بن حمزة بن على الحسيني العلوي، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز
    - ي. عبد الكريم النملة، عبد الكريم بن على بن محمد، (٢٠١هـ)، المهذب في علم أصول الفقه المقارن
      - ابن الأثير، أبو الفتح ضياء الدين نصر الله بن محمد، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر

# اسلامی او قاف کی شرعی حیثیت اور وقف پر ایر ٹی ایک ۲۰۲۰ کا جائزہ

☆ Muhammad Asif Akbar

☆☆ Dr. Malik Kamran

#### ABSTRACT

The term Waqf literally means "to stop something". The term means to dedicate or donate something (Property) in the possession of Allah Almighty in such a way that its benefit reaches the Humanity. The Auqaf(Endowments) were formally started during the period of the Holy Prophet HazraMuhammad (PBUH), He (PBUH) also himself dedicated (Waqf) some of his lands and encouraged the Companions (R.A) to do the same. Many of His Companions (R.A) dedicated their properties in the name of Allah Almighty. Later on, during the period of Umayyad Caliphate, the Abbasid Caliphate and the Ottoman Caliphate, so many properties were dedicated (Waqf) to facilitate the Human Beings, Therefore, a separate department of Augaf came into existence. The Punjab Waqf Properties Ordinance, 1979 An Ordinance to provide for the proper management and Administration of Waqf properties in the Province of the Punjab. Recently, The Punjab Assembly has passed the law related to the money laundering and terror financing watchdog. These include the Punjab Waqf Properties Amendment Bill 2020. The main purpose of this study is to define the "Waqf Property" and review the legal status of the Waqf Property Act 2020; the historical background of Islamic Auqaf (Endowments), and describing the reactions of famous Religious Scholars and their concerns about the Act, literature reviewed, Conclusion and the recommendations and suggestions were presented at the end.

Keywords: The Punjab Waqf Properties Ordinance, 1979, The Punjab Waqf Properties (Amendment) Act 2020, Waqf Status in Islam, History of Waqf Properties in Islam

> 🖈 پی۔انچ۔ ڈی اسکالر، شعبہ علوم اسلامیہ، یونیورسٹی آف لاہور 🖈 🏠 اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیہ، یونیورسٹی آف لاہور

سامنے آئی ہیں جن کی بنیاد پر موجودہ معاثی ضروریات کو پورا کیا جارہا ہے۔ وقف کی عام فہم تعریف یہ ہے کہ کسی چیز کواللہ کے راستے میں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے اس طور سے دے دینا کہ اس کی اصل بچا کرر کھی جائے اور اس سے حاصل ہونے والا نفع خرچ کیا جائے "وقف کہلا تا ہے۔ یہ ایک بہت ہی پہندیدہ نیکی ہے ، اس سلسلے کی قر آن و احادیث کی روشنی میں وضاحت کے ساتھ رہنمائی موجود ہے۔ مساجد ، مدارس اور خانقابیں اس کی سب بڑی مثالیں ہیں۔ وقف کا سلسلہ خود نات رسالت مآب منگا تائی موجود ہے۔ مساجد ، مدارس اور خانقابی عہد نبوی میں اور بعد کے دور میں او قاف کو قائم فرمایا بلکہ بڑھ چڑھ کر حصہ بھی لیا۔ مسلمانوں کی قومی تاریخ ایسے او قاف کی تفصیل سے بھری ہوئی ہے جنہیں ان کے بانیوں نے ولولہ انگیز طریقے سے قائم فرمایا اور جو صدیوں تک ان کے بانیوں کی دریا دلی اور فیاضی کی داستان سرائی کے ساتھ ساتھ ہر خاص وعام کے لیے نفع کا باعث بنی۔

وقف كالغوى معنى: ـ

وقف کا لغوی معنی الحبیس والکف والمنع یعنی روکنے ،رکنے اور کھہرنے کے ہیں۔وقف یقف باب وعد یعد سے مصدر ہے۔اس کی جمع وقوف اور او قاف دونوں طرح آتی ہے۔ یہ لازم اور متعدی دونوں معنی میں مستعمل ہے۔ آئمہ لغت نے ہر دولحاظ سے وقف کے لغوی معنی بیان کیے ہیں ،ان میں سے چند کے اقوال پیش ہیں۔
خلیل بن احمد الفر اہیدی کتاب العین میں وقف لکھتے ہیں:

الوقف مصدر قولك، وقفت الدابة وقفت الكلمة وقفًا-وهذا مجاوز، فاذا كان لازمًا قلت، وقفت وقوفًا. فإذا وقفت الرجل على كلمة قلت- وقفته توقيفًا، ولا يقال، أوقفت الافي قولهم أوقفت عن الأمر اذا أقلعت عنه (')

ابومنظور الازهرى نے معجم تہذیب اللغه میں وقف کے لغوى معنی بھی اسی طرح بیان کیے ہیں۔ (۲)

ا الفراہیدی، خلیل بن احمہ، کیاب العین, منشورات دار الهجرة، ایران، ۵ /۲۲۳ ۵۰ ۱۹۹ھ

لفظ" وقف "مصدر ہے اس کی جمع" او قاف" ہے۔ موجودہ لفظ تاریخ اسلام میں جس مفہوم اور مقصد کے لیے عام استعال کیا جاتا ہے، قرآن مجید اور احادیث نبوی عَلَّیْتُیْمُ اور قدیم ادب عربی میں استعال کیا جاتا ہے، قرآن مجید اور احادیث نبوی عَلَیْتُیْمُ اور قدیم ادب عربی میں استعال کیا جاتا ہے، قرآن مجید اور احادیث نبوی عَلَیْتُمُ اور رکنے" میں استعال ہوا ہے۔ صاحب لسان العرب وقف کی لغوی حوالے سے تحریر فرماتے ہے۔

وقف (جمعها) الاوقاف خلاف الجلوس وقف بالمكان ويقال وقفت الدابة، تقف وقو فًا، ووقفتها أنا وقفًا، ووقف الدابة جعلها تقف (')

''لفظ'' وقف'' کی جمع او قاف اور و قوف ہیں ، جو کہ بیٹھنے کے برعکس ہے ، وہ جگہ پر کھڑا ہوا، اور کہا جاتا ہے کہ جانور کھڑا ہو گیا، وہ کھڑا ہو گیا، اور میں نے اسے روک دیا، اور جانور رک گیا اور اس نے اسے کھڑا کر دیاوغیر ہ'' علامہ وہبہ الزحیلی تحریر فرماتے ہیں:

الوقف التحبيس و التسبيل بمعنى واحد، وهو لغة: الحبس عن التصرف ، يقال وقف كذا اى حسبه--- ومنه الموقف لحبس الناس فيه للحساب ، ثم اشتهر اطلاق كلمة الوقف على اسم المفعول وهو الموقوف ويعبر عن الوقف بالحبس ، (")

لفظ وقف (تحبیس)اور (تسبیل) کے معنی میں استعال ہو تا ہے۔ لغت میں اس کے معنی کسی چیز کو تصرف سے روکنا اور باقی ر کھناہے، جیسے وقفت کا اللاق شی مو توف (یعنی کسی چیز کوروک دیا، پھر کلمہ وقف کا اطلاق شی مو توف (یعنی کسی چیز کوروک دینا) پر کیاجا تا ہے، کیونکہ مصدر اسم مفعول کے معنی میں بھی استعال ہو تا ہے۔

بدايه شريف ميں وقف كى لغوى معنى يوں بيان كيے گئے ہيں: الوقف يعني الوقوف، حبس، والنهي (<sup>4</sup>)

"وقف کالغوی معنی کھڑ اگر نا، کھہر انا، اور منع کرنے کے ہے۔"

٢ ابن منظور، لبان العرب، بيروت، داراحياء التراث العربي، الطبعة الاولى، ١٩٨٨م، ١٥/ ٣٧٣

٣ الزحيلي، الدكتوروصة الزحيلي، الفقه الإسلامي وادلته ، دارالاشاعت، كراحي، ٥/ ٣٣٧

۱۳ حسن الهداميه شرح الهداميه، مترجم مفتى عبدالحليم قاسمي بستوي، مكتبه رحمانيه، لا مور، باب كتاب الوقف، ۲۸۰/۲۸

قرآن مقدس میں الله تعالی ارشاد فرما تاہے۔ وقفوهم انهم مسؤلون (°)

ترجمہ:اور کھہراؤ کہ ان سے کچھ پوچھناہے۔

اسی طرح ذخیر ہُ احادیث میں بھی اس لفظ کا لغوی استعال ملتا ہے مثال کے طور پر فرمان نبوی ہے: لو یعلم المار بین یدی المصلی ماذا علیه من الاثم لکان ان یقف اربعین خیراله (۲)

ترجمہ: اگر نمازی سے آگے سے گذرنے والا جانتا کہ اس پر کتنا گناہ ہو گا، تووہ چالیس سال تک کھڑے رہ کر انتظار کرتا۔

اسلامی تاریخ کے ابتدائی سالوں میں لیتنی عہد نبوی مُگاٹیٹیٹر یا عہد ابی بکر ٹاتک وقف بطور تھہرنے، رکنے وغیرہ تک ہی بر قرار رہا۔ پھر حضرت عمر فاروق ٹاکے دور حکومت میں بہت سارے اداروں میں اصلاح کا کام شروع ہوا تب وقف کا بطور خاص اصطلاحی معانی میں استعال کا آغاز ہوا۔

## وقف كالصطلاحي مفهوم

وقف کوانگریزی میں Endowment کہاجاتا ہے۔

Merriam Webster Online Dictionary کے مطابق وقف کی تعریف یوں ہے۔

"An Islamic endowment of property to be held in trust and used for a charitable or religious purpose" (\*)

" جائیداد کااسلامی و قف امانت میں رکھا جائے اور اسے خیر اتی یامذ ہبی مقصد کے لیے استعال کیا جائے "

فقہائے کرام سے وقف کی مختلف تعریفیں منقول ہیں۔اس کی اصطلاحی تعبیر میں آئمہ و فقہاء کا اختلاف ہیں۔ ۔ جیسا کہ امام اعظم ابو حنیفہ ؓ اور صاحبین کے در میان اصولی اختلاف وغیر ہ جن کی وضاحت کی جائے گی۔ بقول سٹمس الائمہ السر خسی اصطلاحی مفہوم یوں بیان کرتے ہیں۔

۵ الصف۱۲: ۲۳

٢ صحيح بخاري حلد اول: كتاب الصلاة (نماز كابيان): رقم الحديث: ٥١٠

<sup>7</sup> Dated 14 December 2021, 08:20 https://www.merriam-webster.com/dictionary/waqf

هو حبس المملوك عن التمليك من الغير (^)

" کسی شئے کو محفوظ کرنے اور کسی دوسرے فر دکی ملکیت میں جانے سے بچانے کے ہیں"

اس اصطلاح میں مزید وسعت پیداء ہوئی اور اس سے درج ذیل اشیاء مر اد مظہر ائی جانے گی۔

وہ اراضی جو مسلمان با قاعدہ جنگ میں کامیابی اور غلبے کے ذریعے حاصل کریں، یا ایسی زمین جس کے مالکان مسلم مسلمانوں کے ساتھ خراج اداکرنے کی شرط پر مصالحت اختیار کرلیں۔ ایسی تمام زمینیں سرکاری بیت المال یا مسلم حکومت کی ملکیت ہوتی ہیں اور وقف عام بھی کسی فردایا فراد کی جانب سے کسی چیز کا فی سبیل اللہ نیک مقاصد اور رفاہ عامہ کے لیے وقف کیا جانا۔

احناف کے نزدیک وقف:

فقہائے کرام کے ہاں وقف کی تعریفیں مختلف انداز میں منقول ہیں: امام ابو حنیفہ ؓکے نزدیک وقف کی تعریف یوں ہے۔

هوحبس العين على ملك الواقف والتصدق بالمنفعة بمنزلة العاري ( ٩)

"وقف کی سی شئے کو وقف کنندہ کی ملکیت میں روک دینااور اس کے فوائد و (ثمر ات) کو صدقہ کر دینا ہے، جیسے عاریتالی ہوئی شئے ہو"

امام ابو حنیفہ گی یہ تعریف اس اصول پر مبنی ہے کہ وقف کرنے سے شیئے موقوف واقف کی ملکیت سے نکل جاتی ہے، لیکن اس کی منفعت کا صدقہ ضروری ہے۔

صاحبین ﴿ امام ابویوسف اُور امام محمر ﴾ کے نزدیک وقف کی تعریف:

حبس العين على حكم ملك الله تعالى على وجه تعود منفعة إلى العباد ('')

٨ السر خسي، محمر بن احمد مثس الائمه سر خسي، المبسوط، بيروت: دار المعرفة ، ٢ • ١٢ هـ ، ١١ م ٨٠

<sup>9</sup> المرغيناني: بدايه شريف، كتاب الوقف، 1: ٦١٢

١٠ المرغيناني، برهان الدين ابوالحن المرغيناني، هدا بيه مع فتح القدير، مكتبه رشيريه، ٥ / ٣١٨

" کسی شیئے کو اللہ تعالیٰ کی ملکیت میں اس طرح رو کنا کہ اس چیز کا فائدہ بندوں تک <u>پہن</u>ے''

یہ تعریف اس اصول پر مبنی ہے کہ وقف شدہ شی حکما ملکیت اللہ تعالیٰ کی ملکیت میں چلی جاتی ہے۔ صاحبین امام ابو حنیفہ ؓ کے اس موقف پر کھل کر تنقید کی ہے۔

امام ابو حنيفة "أور صاحبين كه در ميان اختلاف كو صاحب بدايي ني يول بيان كيا ہے۔ قال أبو خنيفة يزول ملك الواقف عن الوقف إلا أن يحكم به الحاكم أو يعلقة بموته فيقول إذا مت فقد وقفت داري على كذا، وقال أبويوسف لا يزول ملكه بمجرد القول، وقال محمد لا يزول حتى يجعل للوقف وليا ويسلمه إليه-(")

امام ابو حنیفہ "فرماتے ہیں کہ شئے موقوف سے واقف کی ملکیت ختم نہیں ہوتی ہے کہ حاکم اس کے خروج کا فیصلہ کر دے یا واقف اسے اپنی موت سے معلق کرتے ہوئے یوں کے کہ جب میں مر جاوں تو میر اگھر فلال کے لیے وقف ہے۔ امام ابو یوسف "فرماتے ہیں کہ وقف کرتے ہی اس کی ملکیت زائل ہو جائے گی، امام محمد" فرماتے ہیں کہ جب تک واقف کسی کو متولی بناکر شئے موقوف اس کے حوالے نہیں کرے گااس وقت تک اس کی ملکیت ختم نہیں ہوگی۔

گویا امام محد "کے خیال میں امام ابو حنیفہ "کا یہ قول بے اصل ہونے کی بنا پر محض تحکم (ذاتی رائے) کی حیثیت رکھتا ہے۔ امام محمد "نے اسی بنا پر امام اعظم ابو حنیفہ "کے مذکورہ قول کو اہمیت نہ دی اور اس سے مسائل متفرع نہ کیے۔ امام صاحب کی یہ رائے چو نکہ جمہور فقہاء کرام کے اور خود آئمہ فقہ حفنیہ کے بھی خلاف ہے ، اس لیے اسے مرجوع سمجھنا چاہئے (۱۲)

لہذا آئمہ کرام گی اکثریت کے بزدیک کسی شئے کو وقف کردیئے سے وہ شئے واقف کی ملکیت سے نکل کر اللہ رب العزکی ملکیت میں بر قرار رہتی ہے ، مفوضہ افراد کے لیے استفادہ کا باعث بنی رہتی ہے۔ مفوضہ افراد کے لیے استفادہ کا باعث بنی رہتی ہے۔ وقف شدہ چیزوں کو اس کے سابقہ مالک نہ تو فروخت کر سکتا ہے اور نہ ہی اسے ہبہ کر سکتا اور نہ ہی کسی اور طریقے سے اس پر اپنی ملکیت جتلا سکتا ہے۔ احناف کے ہاں مفتی بہ قول یہی ہے۔

اااحسن البدايه شرح البدايية مترجم مفتى عبدالحليم قائمي بستوى، مكتبه رحمانيه الامور، باب كتاب الوقف، 2 / ٢٨١

۱۲ فبادی عالمگیری اُردوتر جمه مولاناسید امیر علی،اداره نشریات اسلام،لاهور،۱/ ۲۲۲

### شافعیہ کے نزدیک وقف:

امام ثافعی ؓ نے وقف کی تعریف ایک اور نجے سے فرمائی ہے ، فرماتے ہے العطایا التي تتم بكلام المعطى دون ان یقبضها المعطى (١٣)

ترجمہ: وقف ان عطیات میں سے ہے کہ جو معطی کے محض کہنے سے مکمل ہو جاتے ہے، ان پر کسی کا قبضہ ضروری نہیں ہو تا۔

گویا امام شافعی ؒ کے نزدیک بھی ''موقوفہ '' شئے پر کسی انسان کی ملکیت ثابت نہیں ہوتی ،اس لیے اس کی صحت کے لیے قبضہ کی شرط ضروری نہیں۔

علامه مناوی ٔ شافعی و قف کی تعریف کچھ یوں کرتے ہیں:

حبس مال يمكن الا نتقاع به مع بقاء عينه بقطع التصرف في رقبته وتصرف منافعه الي البر تقربا الى الله تعال (")

"ایسامال جس کے عین کو باقی رکھتے ہوئے اس سے انتقاع کیا جاسکے اسے اللہ رب العزت کا تقرب حاصل کرنے کے لیے اس طرح روک دینا کہ اس کے عین اور اس کی ذات میں تصرف نہ کیا جاسکے لیکن اس کے منافع وجوہ خیر میں صرف کیے جائیں"۔

### مالکیہ کے مطابق وقف:

فقہ مالکیہ کے نزدیک وقف کی تعریف یوں بیان کی گئی:

علامہ دردیر ؓ ماکی وقف کے حوالے سے تحریر کرتے ہے۔

وهو (الوقف) جعل منفعه مملوك ولو بأجرة أو غله لمستحق بصيغة مدة ما يراه المحبس (۱۵)

۱۳ الشافعي، محمد بن ادريس، كتاب الام، دارالمعرفية، بيروت، ۲۰۰۱ م/ ۹/

١٣ بدائع الصنائع، كتاب الوقف والصدقة فصل في شر الطاجواز الوقف وبعضها يرجع إلى الواقف مكتبه زكريا٧ / ٢١٩

"وقف ہے ہے کہ کسی مملوک چیز کی منفعت یا اس کی آمدنی کسی مستحق کے لیے ایک مدت تک مخصوص کر دی جائے، مدت کی تعیین کا اختیار واقف کوہے"۔

حنابلہ کے نزدیک وقف:۔

فقہ حنبلی کے معتبر ترین علامہ ابن قدامہ وقف کی تعریف میں یوں رقم طراز ہوئے جو کہ امام احمد بن حنبل ؓ کے مسلک کی متفقہ تعریف ہوئی:

هو تحبيس الأصل وتسبيل الثمرة (٢١)

ترجمہ:اصل شئے کومحفوظ رکھنااور اس کے منافع کو تقسیم کرناوقف ہے۔

### وقف کی تاریخ:۔

وقف کا سلسلہ خود ذات رسالت مآب مُگافِیْاً نے قائم فرمایا اور بلا شخصیص اسلامی تاریخ کے ہر دور میں یکساں ذوق وشوق قائم رہا۔ مسلمانون کی قومی تاریخ ایسے او قاف کی تفصیل سے بھری ہوئی ہے جنہیں ان کے بانیوں نے ولولہ انگیز طریقے سے قائم فرمایا اور جو صدیوں تک ان کے بانیوں کی دریا دلی اور فیاضی کی داستان سرائی کے ساتھ ساتھ ہر خاص وعام کے لیے نفع کا باعث بنی۔ او قاف کی اس تاریخ کو مختلف ادوار میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:

عہد نبوی میں مساجد کے علاوہ بھی بہت سی اشیاءو قف کی گئیں۔ان تمام اشیاء کی تفصیل حسب ذیل ہے:

حضرت عائشه صديقه فرماتي ہيں۔

إن رسول الله ﷺ جعل سبع حيطان له بالمدينة صدقة على بنى المطلب وبنى هاشم(١٧)

حضور اکر م مَثَالِثَیْلًا نے مدینہ کے سات باغ بنی عبد المطلب اور بنی ہاشم کے لیے وقف کر دیئے تھے۔

۱۵ الدردير، احمد بن مجمد الدردير، شرح الصغير، مصر، دار المعارف، ۱۳۹۲هـ، ۴۸

۱۲ مجم الفقه الخنبل، ۲: ۱۲۰۱۰: این قدامه، المغنی، الریاض، دار الکتب، الطبعة الثالثه ۱۹۹۷ء، ۱۸۲/۸ ۱۲ البهقی، احمد بن حسین بن علی البهقی: رقم الحدیث: ۵۳۷۳ مدینہ منورہ میں حضرت ابو طلحہ انصاریؓ کا ایک باغ تھا، جو مسجد نبوی مَثَّلَ النَّیْمِ کے بالکل سامنے واقع تھا؛ اس باغ کا نام ''بیر حاء'' تھا؛ نبی اکرم مَثَّلِ لِیُمِیْمُ اکثر یہاں تشریف لاتے ، اور اس کا عمدہ پانی نوش فرماتے تھے۔ایک دن حضوراکرم مَثَّلِ النَّیْمِ کے پاس تشریف لے گئے اور اپنا یہ عزیز باغ اللہ تعالیٰ کی خوشنو دی کے لیے وقف کر دیا۔ (۱۸)

حضرت عمر فاروق گا اپنی زمینوں کو وقف کرنا ہے۔ اس کا پس منظر ہیہ ہے کہ کے بجری میں جب خیبر کا علاقہ فتح ہوا، تو نبی اکرم مَنَّ اللَّیْمِ نے یہ علاقہ مختلف صحابہ کرام مُ ، بالخصوص مہاجرین میں تقسیم فرما دیا، تاکہ یہ حضرات، جو انتہائی تنگی و ترقی سے گذر بسر کر رہے ہے، قدرے فارغ البالی سے وقت گذار سکیں، چنانچہ حضرت عمر فاروق کو بھی دربار نبوی مَنَّ اللَّیٰ ہِمِ النابی قطعہ زمین میسر آیا۔ بعض دیگر روایات میں ہے کہ انہوں نے پچھ اراضی یہاں خرید بھی فرمائی تھی، اس طرح یہاں ان کی کافی مملوک زمین ہو گئے۔ اس پر حضرت عمر فاروق خدمت نبوی میں پہنچ اور عرض فرمائی تھی، اس طرح یہاں ان کی کافی مملوک زمین ہو گئے۔ اس پر حضرت عمر فاروق خدمت نبوی میں پہنچ اور عرض کی: یارسول اللہ مجھے نیبر میں جو زمین ملی ہے، میں آج تک اس سے عمدہ جائیداد کا مالک نہیں ہو، تو آپ جھے اس کے متعلق کی: یارسول اللہ مجھے نیبر میں جو زمین ملی ہے، میں آج تک اس سے عمدہ جائیداد کا مالک نہیں ہو، تو آپ جھے اس کے متعلق فاروق نے اس پر فرمایا کہ اگر تم چاہو تو اس کی اصل کو محفوظ رکھو اور صد قد کر دو۔ چنانچہ حضرت عمر فاروق نے اس شرط کے ساتھ اس زمین کو وقف کر دیا، کہ اس کی اصل زمین کو نہ تو فروخت کیا جاسکے گا اور نہ ہی ہہ اور نہیں سے وراثت کا سلسلہ چلے گا، یہ زمین فقرا، قربی رشتے داروں، غلاموں، راہ خدا، مہمانوں اور مسافروں کے لیے صد قد ہو گی؛ جو شخص اس جائیداد کا متولی (منصر م) ہو گا اس پر کوئی گناہ نہیں کہ وہ اس سے معروف طریق کے مطابق خود کھائے یا کی غیر مالد ار دوست کو کھلائے۔ (۱۹)

حضرت عمر فاروق ی نین دساویز وقف میں جو الفاظ استعال فرمائے یہ الفاظ آج تک "قانون وقف" کی اساس کے طور پر غیر معمولی حیثیت رکھتے ہیں اطتد ائی زمانہ اسلام سے ہی دنیا بھر کی دساویزات وقف انہی الفاظ پر مشتمل ہوتی رہی ہیں۔ اسی لیے "وقف" کے الفاظ کے انتخاب و استعال کے لیے حضرت عمر فاروق کو اوّلیت کا شرف حاصل ہے اور اسے بھی بلاشبہ 'اولیات عمر" میں شار کیا جاسکتا ہے۔

۱۸ بخاری،الجامع الصحیح، جلد اول کتاب الز کوة رقم الحدیث: ۳۷۱

١٩ البخاري،الجامع الصحيح، ١٩٥/٢

#### بئررومه كاوقف:

اس کا پس منظر یہ تھا کہ جب مسلمان ججرت کر کے مدینہ منورہ میں آئے تو انہیں پانی پینے کے بخول میں سخت دشواری پیش آئی۔ مدینہ منورہ میں بیٹھے پانی کا ایک ہی کنواں تھا، جو ایک یہودی کی ملکیت تھا۔ جبکہ مسلمانوں کی اکثریت اپنی غربت کے باعث ''حصول آب' میں تنگی محسوس کرتی تھی۔ اس پر نبی اکرم مُٹاکٹینی کے بئر رومہ خریدنے اور مسلمانوں کے لیے وقف کرنے کی، صحابہ کرام گو ترغیب دلائی۔ چنانچہ حضرت عثمان غنی نے یہ کنواں تیس ہزار در ہم میں خرید کر مسلمانوں کے لیے وقف فرما دیا۔ حضرت عثمان غنی نے بئر رومہ کے علاوہ بھی متعدد کنویں خرید کریا کھدوا کر مسلمانوں کے لیے وقف فرما دیا۔ حضرت عثمان غنی نے بئر رومہ کے علاوہ بھی متعدد کنویں خرید کریا کھدوا کر مسلمانوں کے لیے وقف فرمائے، ان میں بئر سائب، بئر عامر اور بئر اریس قابل ذکر ہیں۔ بئر اریس وہی کنواں ہے، مسلمانوں کے لیے وقف فرمائے، ان میں بئر سائب، بئر عامر اور بئر ادر حضرت عمر فاروق کے ہاتھوں کی زینت بن چکی جس میں آنحضرت عثمان نے ہاتھ سے گر گئی تھی اور تلاش بسیار کے باوجود بھی دستیاب نہ ہوئی تھی۔ ('')

نبی کریم مَلَّالِیَّا کی اتباع میں صحابہ کرام ؓ نے بے شار جائیدادیں اور باغات اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لیے وقف کیے۔امام بیہقی فرماتے ہیں:

لقد بلغى ان اكثر من ثمانين رجلا من اصحاب رسول الله عليه من الانصار تصدقو ا صدقات محرمات موقوفات (٢١)

میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ رسول اللہ مَلَّى اللهِ مِلْ اللهِ اللهُ اللهِ الل

عہد نبوی میں مسجد نبوی نمازیوں کی وسعت سے ننگ نظر آنے لگی،اس پر نبی اکرم منگانٹیٹِ نے صحابہ کرام گو قریبی زمین خرید کر مسجد کے لیے وقف کر نیکی ترغیب دلائی، جس پر حضرت عثمان ؓ نے قریبی قطعہ زمین خرید کر مسجد نبوی کے لیے وقف فرمایا۔(۲۲)

۲۰ سنن نسائی، کتاب الاحباس، رقم الحدیث: ۳۶۳۶

۲۱ بيه قي، احمد بن حسين، معرفة السنن الآثار، قاهره، دارالوفاء، ۹ / ۴۸

غزوہ تبوک کے موقع پرلشکر اسلام کو سخت تنگی کا سامنا تھا، ایک تو اس لیے کہ یہ سخت گرمی کا موسم اور دور دراز کاسفر تھااور دوسرے اس بنایر کہ اس موقع پر مقابلہ دنیا کی ایک بڑی طاقت سے تھا، مگر لشکر اسلام کے پاس سامان ر سد تک موجو د نہ تھا، اس موقع پر نبی اکرم مٹاکٹیٹا نے عام چندے کا اعلان فرمایا، جس میں ہر صحابی نے اپنی اپنی حیثیت کے مطابق حصہ لیا۔حضرت عثان غنیؓ نے اس موقع پر سامان رسد کے لیے تین سواونٹ بمع سازوسامان ،ستر گھوڑ ہے اور ایک ہز ار دینارپیش کے، جس پر نبی اکرم مُٹالٹائٹا نے اس قدر مسرور ہو کے فرمایا:'' آج کے بعد عثان کچھ بھی کرے ان کو کوئی عمل نقصان نہیں پہنچائے گا" (۲۳)

امام شافعی ّ بعض مستند ذرائع سے بیر روایت نقل فرماتے ہیں، کہ حضرت علیؓ نے ؒ(ینبوع) میں واقع اپنی جائیدا د کو" وقف" عام کیا ہوا تھا۔ پنبوع جزیرہ عرب کے مغربی ساحل پر واقع ایک خوشحال بستی ہے، جواییخ نخلیتان کے باعث مشہور ہے ، یہاں حضرت علیٰ کی ملکیت میں باغ کے علاوہ زرعی زمین اور چشمے بھی تھے۔انہوں نے یہ تمام حائیدا داللہ کے راستے میں وقف فرمادی۔(۲۴)

امام شافعیؓ نے یہ روایت نقل فرمائی ہے کہ ایک مرتبہ حاکم مدینہ کو "آل ابی رافع" سے صدقے (وقف) کی ایک دستاویز ہاتھ گئی، جب اسے کھولا گیاتو اس میں لکھا تھا:

هذه الأراضي سيدنا على لبني هاشم وبني مطلب وبعض العائلات الأخرى وقف بها.

'' یہ حائیداد حضرت علیؓ نے بنی ہاشم اور بنی مطلب کے لیے صدقہ (وقف) کی ہے، اور بعض دیگر خاندانوں کے لے۔(۲۵)

امام شافعیؓ فرماتے ہیں کہ حالاتکہ بنو ہاشم پر فرضی صدہ (زکوۃ) حرام ہے، اسی طرح حضرت علیؓ نے بیہ سر احت بھی نہیں فرمائی کہ ان کا بیہ وقف فقرا کے لیے ہے یا مالداروں کے لیے ہے۔ جبکہ بنو ہاشم میں دونوں طرح کے

٢٢ بخارى، الجامع الصحيح، باب بّاب إِذَا وَقَفَ أَرْضًا أَوْ بِيْرًا وَاثْتَرَ طَائِفُ. مِثْلَ دِلاَءِ السّلْمِينَ، رقم الحديث: ٢٧٧ بخارى، الجامع الصحيح، باب بّاب إِذَا وَقَفَ أَرْضًا أَوْ بِيْرًا وَاثْتَرَ طَائِفُ. مِثْلَ دِلاَءِ السّلْمِينَ، رقم الحديث: ٢٧٧

٢٢ الخطيب، امام ولي الدين، مشكوة شريف - باب مناقب سيدنا عثمانٌ - رقم الحديث ٦٨٣

۲۴ الثافعي، كتاب الام، دارالمعرفة، بيروت، ۴:۳۵

۲۵ الضا:۳۵۵

لوگ تھے۔ حضرت فاطمہ ؓ نے اپنی زندگی میں آل ہاشم کے لیے ایک وقف قائم کیا تھااور ریہ کہ وہ زندگی بھر اپنے اس وقف کی متولیہ اور منتظمہ رہیں۔ البتہ انہوں نے یہ وضاحت نہیں فرمائی کہ ان کا یہ وقف کہاں اور کس نام سے واقع تھا۔ (۲۲)

مشہور صحابی حضرت زبیر بن عوام نے ایک وقف قائم کیا تھا، مگی ان کے اس وقف کی نوعیت بالکل مختلف تھی۔ امام بخاریؒ نے وضاحت فرمائی ہے کہ انہوں نے اپنے مکانات اپنی ان بیٹیوں کے لیے وقف فرما دیے تھے جنہیں کسی وجہ سے ان کے سسر ال سے نکلنا پڑے، ان مکانوں میں انہیں بغیر تکلیف کے ٹھکانہ اور رہائش دی جائے۔ پھر جب ان کی ان کے خاوند کے ساتھ مصالحت ہو جائے تو پھر انہیں یہاں رہنے کا کوئی حق نہ ہو۔ (۲۷)

ہر وہ چیز وقف کر دی جاتی ہے وہ اصل ملکیت اللہ تعالیٰ میں آ جاتی ہے، بندے منفعت سے فائدہ اٹھاسکتے ہیں،
اس کو آگے منتقل نہیں کیا جاسکتا، جیسے گھر وقف کیا تواس کو باحفاظت رکھا جائے گا البتہ اس کی سکونت کی سہولت یا کرایہ
پر دے کر آمدن رفاہ عامہ پر خرج کی جاسکتی ہے۔ مسجد کے ساتھ ملحق گھریا دوکان کو کرایہ پر دے کر امام صاحب کو تنخواہ
یا مسجد کے معاملات میں خرج کیا جاسکتا ہے۔ او قاف کے حوالے سے معاملات واضح ہے کہ یہ اللہ کی ملکیت ہوتی ہے جس
کو منتقل نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی اس کو بچیا جاسکتا ہے۔

پنجاب وقف پر اپرٹی ایکٹ ۲۰۲۰ تعارف: ۔

صوبہ پنجاب میں وقف املاک کا مناسب انظام و انصرام فراہم کرنے کے لیے 1979کا وقف پر اپر ٹی ایکٹ ور کنگ کررہا تھا۔ لیکن سمبر ۲۰۲۰ء میں وفاقی حکومت اور حکومت پنجاب نے وقف پر اپر ٹیز آرڈیننس ۱۹۷۹ء میں ترامیم کے لیے پنجاب وقف پر اپر ٹیز (ترمیمی) ایکٹ ۲۰۲۰ء پنجاب اسمبلی سے پاس کروا کر گورنر پنجاب کی منظوری سے نافذ کیا ہے۔ حکومتی ترجمان کے مطابق ترامیم FATF (فنانشل ایکشن ٹاسک فورس) کی ہدایت اور ضروریات کے پیش نظر کی گئیں ہیں۔ FATF کے مقاصد میں دہشت گردی کے سدباب کے لیے منی لاڈرنگ کورو کنا ہے۔ (۲۸)

٢٦ الشافعي، كتاب الام، دارالمعرفة، بيروت، ٥٣:٨٠

۲/ البخاري،الجامع الصحيح،۲/۱۹۲

۱۲۸ یا دو کیٹ, میاں خالد حیب الٰہی وقف پر اپر ٹیز آرڈیننس ۱۹۷۹ میں ترامیم حزارات، مساجد اور دینی مدارس وغیرہ پر حکومتی شب خون ،ماہنامہ بین المذاہب، لاہور، اپریل

<sup>1+11</sup> 

قانون کے اہم نکات درج ذیل ہیں :

1 ـ اینٹی منی لانڈرنگ (منتقلی رقوم)

2۔اینٹی ٹیررازم (انسداد دہشت گر دی)

3- او قاف کنٹر ول یالیسی

اس کے تیسرے جزء میں پنجاب وقف املاک بورڈ ۱۹۷۹ء کو منسوخ کر کے دارالحکومت وقف املاک ایکٹ ۲۰۲۰ء منظور کیا گیاہے جس کے مطابق:

1 ۔ وفاق کے زیر اہتمام علا قوں میں مساجد وامام بار گاہوں کے لیے وقف زمین چیف کمشنر کے پاس رجسٹر ڈ ہوگی اور اس کا انتظام وانصر ام حکومتی نگر انی میں چلے گا۔

2۔ حکومت کو وقف املاک پر قائم تعمیرات کی منیٹریل (آمدن وخرج)معلوم کرنے اور آڈٹ (احتساب) کرنے کا اختیار حاصل ہو گا۔

3۔ وقف زمین پر قائم تمام مساجد، امام بار گاہیں اور مدارس وفاق کے کنٹر ول میں ہوں گے۔

4۔ وقف املاک پر قائم عمار توں کے منتظم منی لانڈرنگ میں ملوث پائے گئے تو حکومت ان کا انتظام سنجال لے گ۔

5۔ قانون کی خلاف ورزی پر ڈھائی کروڑ جرمانہ اوریانچ سال تک سزا ہو سکے گ۔

6۔ حکومت چیف کمشنر کے ذریعے و تف املاک کے لیے منتظم اعلیٰ تعیینات کرے گی۔

7۔ منتظم اعلیٰ کسی خطاب، لیکچر یا خطبے کورو کنے کی ہدایات دے سکے گا۔

8 - منتظم اعلیٰ قومی خو د مختاری کو نقصان پہنچانے والے کسی بھی معاملے کو روک سکے گا۔

9۔ خطبے یا تقریر کی شکایت کی صورت میں چھ ماہ تک قید رکھا جا سکتا ہے ، جس کے لیے وار ننگ کی ضرورت نہ ہو گ۔ چھ ماہ تک اس کی ضانت ہو گی نہ عدالت مداخلت کر سکے گی۔ جرم ثابت نہ ہوا تو چھ ماہ بعد رہائی ملے گی مگر اس حبس بے جا پر سوال نہیں کیا جا سکے گا۔

10۔ مسجد اور مدرسے کو چلانے والی انجمن کے تمام عہدید اروں کی مکمل ویریفیکیشن (تصدیق) ہوگی اور ان کا ٹیکس ریکارڈ بھی چیک کیا جائے گا۔ 11۔مسجد اور مدرسے کو زمین یا فنڈ دینے والا اپنی منی ٹریل بھی دے گا کہ اس نے بیر قم کہاں سے حاصل کی۔ 12۔مسجد اور مدرسہ کی انتظامیہ کسی وفت اخراجات، فنڈنگ کرنے والوں کی تفصیل یامنی ٹریل نہ دے سکے گی تووہ عمارت حکومت کے قبضے میں چلی جائے گی۔ (۲۹)

ڈائر کیٹر جزل او قاف و مذہبی امور ڈاکٹر طاہر رضا بخاری نے حکومتی موقف کی وضاحت کرتے ہوئے اپنے کالم میں لکھا ہے کہ: (FATF) کی نشاندہی پر، وقف،ٹرسٹ اور سوسائٹیز کی رجسٹریشن کے قواعد وضوابط کو مزید موثر بنانے کی ضرورت محسوس ہوئی، جس کے لیے مہجد، مدرسہ اور خانقاہ سمیت دیگر این جی اوز کی کسی سرکاری ادارہ سے "رجسٹریشن" لازمی تھہری۔پنجاب سمیت دیگر تمام صوبوں نے ایک مشتر کہ کاوش سے، وقف پر اپر ٹیز آرڈیننس ۱۹۷۹ء کے موجودہ قوانین میں ضروری ترامیم کے لیے مسودہ قانون صوبائی اسمبلیوں کے رُوبر وپیش کرتے ہوئے، منظوری حاصل کی، جس کے مطابق، "وقف پر اپر ٹیز کی شق نمبر (۱) مر (ترمیمی ) ایکٹ ۲۰۲۰ کے تحت، تمام وقف براپر ٹیز، جو محکمہ او قاف کی تحویل میں نہیں ہیں، اور ان کا انتظام و انصرام پر ائیویٹ طور پر کیا جاتا ہے ، کی اندر تین ماہ چیف ایڈ منسٹریٹر او قاف کی تحویل میں نہیں ہیں، اور ان کا انتظام و انصرام پر ائیویٹ طور پر کیا جاتا ہے ، کی اندر تین ماہ چیف ایڈ منسٹریٹر او قاف کے پاس، بوساطت منجر او قاف رجسٹریشن لازم ہے ، جس کے بعد چیف ایڈ منسٹریٹر او قاف پنجاب کے احکام کے مطابق، وقف پر اپر ٹیز کے بی منتظمین ہی، اپنے وقف کے ، سرکاری طور پر "منیجر" مقرر ہو جائیں گے۔ دکام کے مطابق، وقف پر اپر ٹیز کے بی منتظمین ہی، اندر معیاد ۹۰ روز، رجسٹریشن نہ کروانے والے کومالی جرمانہ اور قید کی سرا ہو کئی ہے ۔ (۳۰)

وقف املاک ایکٹ ۲۰۲۰ء پارلیمنٹ کے مشتر کہ اجلاس میں پیش کیا گیا اور پارلیمانی روایات اور طے شدہ طریقہ کار کے برعکس بڑی عجلت سے پاس کرلیا گیا اوراسے ایکٹ بنا دیا گیا۔ اس حوالے سے ملک کے نامور اور جید علماء کرام حکومت کے اس قانون کو ماننے سے انکاری ہے۔ان کے موقف کے مطابق یہ سب عالمی سازش فیٹف کے تحت کروایا جارہا ہے، جونا قابل قبول عمل ہے۔

سیاسی و مذہبی جماعتوں کی آل پارٹیز کا نفرنس میں ملک کی چالیس سے زائد مذہبی، سیاسی جماعتوں اور رفاعی اداروں کی آل پارٹیز کا نفرنس کے مشتر کہ اعلامیہ میں وقف پر اپرٹیز ترمیمی ایکٹ ۲۰۲۰ء وقف بل کو مداخلت فی الدین

۲۹زاہدالراشدی ،مولانا،مساجدومدارس اور وقف اداروں کے بارے میں نیا قانون،ماہنامہ بین المذاہب،لاہور،اپریل ۲۰۲۱

<sup>•</sup> ٣٠ بناري، ڏاکڻر طاہر رضا، فعشف اور او قاف:، ٩٢ نيوز، ٨٠ ، جنوري، ٢٠٢١

قرار دیتے ہوئے مستر د کرتے ہوئے کہا گیاہے۔ حکومت وقت سے پرزور مطالبہ کیا گیا کہ بیرونی دباو ایف اے ٹی ایف کے تحت نافذ کیے گئے قانون کوفی الفور کالعدم قرار دیاجائے۔(")

چند مشہور علماء کر ام کے تحفظات حسب ذیل ہیں:

جامعہ بنوریہ کی جانب سے پریس ریلیز ''اسلام آباد وقف املاک بل ۲۰۲۰ء'' کو تمام مکاتب فکر (دیوبندی، بریلوی، اہل حدیث اور اہل تشیع) حضرات کے لیے خطرے کی تھنٹی ہے۔ اسلام کے خلاف بیر ونی دباو کے تحت مزید سختیاں کی جارہی ہے۔ جو کہ نا قابل قبول عمل ہے۔ (۲۳)

مفتی منیب الرحمٰن (سابق چیئر مین، رویت ہلال سمیٹی پاکستان)

مفتی صاحب نے حکومتی اس اقدام کو تیسر طور مستر د کر دیا اور اس ایکٹ قر آن وسنت کے خلاف قرار دیا۔ (۳۳) مفتی تقی عثانی (سابق جسٹس، ممتاز عالم دین)

مفتی تقی عثانی نے اپنے ٹو ئٹر پر بیان جاری کرتے ہوئے لکھا کہ وقف املاک بل جو تومی اسمبلی نے جلدی میں پاس کیا ہے، اس کے کئی ھے شریعت کے بالکل خلاف ہیں اور کئی ھے آئین سے متصادم ہیں۔انہوں نے کہا کہ یہ قوانین وقف املاک کے اصل مقاصد کے لئے مصر اور کر پشن کا نیا دروازہ ہے۔ سینیٹ کے ارکان اور صدر مملکت اسے منظور کرنے سے پہلے علاءاور اسلامی نظریاتی کونسل سے ضرور رجوع کریں۔(۳۳)

**مولانا محمه حنیف جالند هری (جزل سیکرٹری وفاق المدارس العربیه پاکستان)** 

ہم اپنے دین، اپنی قوم، اپنے ملک، اپنی نسل نو اور اپنے مستقبل کے ساتھ کیا کرنا چاہ رہے اور اس ملک و قوم کو کدھرلے جانا چاہ رہے ہیں اگر کوئی اس ملک کا خیر خواہ ہے ....۔کسی میں ذرا بھی خداخو فی موجو د ہے ....۔کسی میں ذرا بھی

ا۳ اسلام ٹائمز:۳۱مئ ۲۰۲۱

۱۵:30Am:خوربيه ۱۰ اکتوبر ۲۰۲۱: آفیشنل ویب سایئك

۳۰۲۰ فتی منیب الرحمن، زاویه نظر ، روز نامه د نبانیوز ۱۲۲ کتوبر ۲۰۲۰

۱۳۴۷نٹر ویو: ساء نیوز، ۲۷ ستمبر، ۲۰۲۰

احساس کی کوئی رمق باقی ہے تو خدار!ااس بل کوواپس کیجے .....اس کو واپس کروانے میں کر دار ادا کیجے .....اس تلوار کو .....اس شکنج کواپنے مستقبل سے ہٹا لیجے ..... نہیں تو یادر کھے۔ لمحوں نے خطا کی توصدیوں نے سزایائی" (۳۹) **سینیٹر سراح الحق (امیر جماعت اسلامی یا کستان)** 

سینیٹر سراج الحق نے وقف املاک بل کو خلاف شریعت و آئین قرار دیتے ہوئے چیئر مین سینٹ کو خط لکھا اور اس خط میں متنازع بل کو منسوخ کرنے کا مطالبہ کیا ہے۔ سینیٹر سراج الحق اپنے خط میں وقف ایکٹ کے اثرات و نتائج کا جائزہ لیتے ہوئے لکھتے ہیں "فیسٹف کے نام پر منظور کر دہ وقف املاک سے متعلق موجودہ قانون مساجد، دینی مدارس اور اسلامی تعلیمات کو فروغ دینے کے لیے قائم دیگر اداروں پر غیر ضروری قواعد وضو ابط لاگو کرکے ان اداروں کے لیے املاک وقف کرنے کا ان اداروں کے لیے املاک وقف کرنے کا فاور بنیادی انسانی املاک وقف کرنے کی حوصلہ شکنی کی گئ ہے، جو کہ سراسر ایک اسلامی فلا خی ریاست کے تصور کے منافی اور بنیادی انسانی حقوق سے متصادم ہے جبکہ آئین کی دفعہ ۱۲۲ (۱) کے مطابق اسلام کے خلاف کوئی قانون سازی نہیں ہو سکتی۔ وقف، اسلامی تعلیمات میں بہت اہم مقام رکھتا ہے۔ وقف خالصتا اللہ کی رضاو خوشنودی کے لیے قائم کیا جاتا ہے۔ موجودہ ایکٹ جو کہ ایف اے ٹی ایف کے نام پر منظور کیا گیا ہے، موجودہ قانون میں وقف کے اسلامی تصور کو سرے سے تسلیم ہی نہیں جو کہ ایف اے ٹی ایف کے نام پر منظور کیا گیا ہے، موجودہ قانون میں وقف کے اسلامی تصور کو سرے سے تسلیم ہی نہیں

# مولانازابدالراشدي (معروف عالم، باني شريعه اكيدي)

" قانونی ماہرین کا کہناہے کہ پہلے درجہ میں اسلام آباد میں اور وہاں یہ تجربہ کامیاب ہونے کے بعد ملک بھر میں اس قانون کا دائرہ پھیلا یا گیا تو پورے ملک میں مساجد و مدارس اور وقف اداروں کا بنیادی ڈھانچہ کیسر تبدیل ہو کر رہ جائے گا، اور سرکاری یاپرائیویٹ ہر قسم کے او قاف اور ان پر قائم ادارے براہ راست انظامیہ کے کنٹر ول میں چلے جائیں گے، نیز پرائیویٹ مساجد و مدارس کا سلسلہ بھی انظامیہ کے رحم و کرم پر ہو گا۔اگر ایسا ہوا تو یہ پاکستان میں مساجد و مدارس کا سلسلہ بھی انظامیہ کے رحم و کرم پر ہو گا۔اگر ایسا ہوا تو یہ پاکستان میں مساجد و مدارس کے اس مبینہ ایجنڈے کی جھیل کا فیصلہ کن قدم ہو گا جس سے ڈیڑھ سوسال سے دین تعلیم وعبادت کا جو نظام آزادانہ کر دار اداکر رہاہے وہ خدانخواستہ باقی نہیں رہے گا"(۲۳)

۳۵ میڈیاسنٹروفاق المدارس پاکستان، ۱ ستمبر، ۲۰۲۰

۳۶ انٹر ویو:ایکسپریس نیوز، ۱۰ اکتوبر، ۲۰۲۰

سے انٹر ویو: روز نامہ اوصاف، اسلام آباد، ۱۹ دسمبر ۲۰۲۰ء

# مولانادا كر حسن مدنى (معروف محقق اور المحديث عالم دين)

کھتے ہیں کہ یہ قانون بنیادی حقوق کے مخالف ہے جب کہ دستور پاکستان میں بنیادی حقوق کو تمام ملکی قوانین پر مطلقا بالاتر قرار دیا گیا ہے اوراس کیخلاف قانون سازی کو کسی مزید قانون سازی کے بغیر، فوری طور پر کالعدم قرار دیتے ہوئے ہائیکورٹ اور سپر یم کورٹ کو بنیادی حقوق کے تحفظ کی کا مل نگرانی تفویض کی گئی ہے۔ اس قانون میں متعدد بنیادی قوانین متاثر ہوتے ہیں مثلا اس میں مذہبی امتیاز پر مبنی قانون سازی کی گئی ہے اور یہ اجتماعی اور انفرادی آزادی اظہار پر پابندی بھی لگا تاہے مزید ہے کہ یہ شریعت اسلامیہ سے متصادم قانون سازی ہے۔ (۲۸)

# علامه محمدافضل حيدري (سيكر ٹرى جزل وفاق المدارس الشيعه پاكستان)

یہ بل شریعت محمد مَثَلَیْنَا و اہل بیت کے فرامین کے منافی قرار دیاہے۔انھوں نے واضح کر دیا کہ او قاف کا کوئی عہدیدار کسی بھی مقدس مقام چاہے وہ مسجد مدرسہ ہویاامام بارگاہ کنٹر ول کرنے کا اختیار نہیں رکھتا۔ (۳۹) **داکٹر عبداللّہ (یا**کستان انسٹی ٹیوٹ آف کنفلکٹ اینڈ سیکیورٹی اسٹڈیز 'کے مینیجنگ ڈائریکٹر)

حکومت کا بیر اقدام بہت اہم ہے۔لیکن ہمارے اندرونی معاملات کو ہمیں خود حل کرنا چاہیے تھا۔نہ کہ ایف اے ٹی ایف کے کہنے پر ہم ایسی قانون سازی کریں۔(\*\*)

ابھی تک کوئی بھی ایساجید عالم دین نہیں جس نے حکومتی موقف کی تائید کی ہو، بلکہ وفاقی وزیر مذہبی امور نے بھی اس بات کو تسلیم کیا ہے کہ اس ایک میں بہت سارے ابہامات موجود ہیں۔ یہ حقیقت روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ مزارات اور مساجد کا دہشت گر دی اور منی لانڈرنگ سے بھی تعلق نہ رہا ہے بلکہ مزارات اور مساجد خود دہشت گر دی اور منی لانڈرنگ کا الزام مخصوص مکتبہ فکر کے دینی مدارس اور تنظیموں پر رہا ہے۔ ایسی تنظیموں کو حکومت نے کالعدم قرار دے دیا ان کے مدارس اور مساجد کو حکومت اپنی تحویل لیں نہ کہ اس کو یوری امت کے لیے مشکلات کا سبب بنائے۔

۳۸روزنامه اوصاف، اسلام آباد، ۱۹ دسمبر ۲۰۲۰ء

۳۹ شیعه نیوز:منی ۲۰۲۱،۲۴ء

۴۰ انٹر ویو:وائس آف امیر یکا،۲۱ فروری،۲۰۲۱

## تحقیقی مقاله سے حاصل مندر جات حسب ذیل ہیں:

خلاصہ کلام یہ ہے جو چیز وقف کردی جاتی ہے وہ در اصل اللہ تعالیٰ کی ملکیت میں آجاتی ہے، بند ہے اس وقف شدہ چیز سے صرف نفع اٹھا سکتے ہے، اس کو آگے منتقل نہیں کیا جا سکتا ، جیسے گھر وقف کیا تو اس کو باحفاظت رکھا جائے گا البتہ اس کی سکونت کی سہولت یا کرا ہی پر دے کر آمدن رفاہ عامہ پر خرچ کی جاسکتی ہے۔ مہد کے ساتھ ملحق گھر یا دو کان کو کرا ہی پر دے کر امام صاحب کو تنخواہ یا مسجد کے معامالات میں خرچ کیا جا سکتا ہے۔ او قاف کے حوالے سے معاملات واضح ہے کہ یہ اللہ کی ملکیت ہوتی ہے جس کو منتقل نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی اس کو بچا جا سکتا ہے۔ آئمہ کرام سے نزدیک کسی شئے کو وقف کر دینے سے وہ شئے واقف کی ملکیت سے نکل کر اللہ رب العزت کی ملکیت میں آجاتی ہے۔ اور اپنی بھا تک اس حالت میں بر قرار رہتی ہے ، مفوضہ افراد کے لیے استفادہ کا باعث بنی رہتی ہے۔ وقف شدہ چیزوں کو اس کے سابقہ مالک نہ تو فروخت کر سکتا ہے اور نہ ہی اسے ہہہ کر سکتا اور نہ ہی کسی اور طریقے سے اس پر اپنی ملکیت جتلا سکتا ہے۔ وقف شدہ زیوں کو منتقل یا خرید و فروخت کے لیے چیش نہیں کیا جا سکتا ، بلکہ وہ -Non ہے۔ وقف شدہ زمین یا چیزوں کو منتقل یا خرید و فروخت کے لیے پیش نہیں کیا جا سکتا ، بلکہ وہ -Non ہے۔ وقف شدہ زمین یا چیزوں کو منتقل یا خرید و فروخت کے لیے پیش نہیں کیا جا سکتا ، بلکہ وہ - اس کر ایکنا کی با عب سکتا کیا ہا سکتا ، بلکہ وہ - وقف شدہ جگہوں کے منافع کو جائز کاموں یاصد قہ کے طور پر استعال میں لا یاجا سکتا

حکومت کے پاس کردہ وقف پر اپرٹی ایکٹ 2020 کی شرعی قوانین اور اس کی حساسیت کو سیجھنے کی ضرورت ہے ۔ حکومت وقت نے اس ایکٹ کو نہایت عجلت میں پاس کروایا عجلت ہی اس عمل کو مشکوک کردیتی ہے ۔ او قاف پر اپرٹی ایکٹ ۲۰۲۰ء اسلام کی اساس اور بنیادی قوانین کے خلاف ہے ۔ فیسٹف کی ہدایات اور بیرونی دباو کے تحت قانون سازی کی جارہی ہے جبکہ ملکی معروضی حالات کو یکسر نظر انداز کیا گیا۔ ملک کے سٹیک ہولڈرز اور مذہبی قیادت کو اعتاد میں نہیں لیا گیا۔ اسلامی نظریاتی کو نسل کے کردار کو مکمل طور مسخ کردیا گیا۔ محکمہ او قاف جو کہ ایک آر گنائزیشن کے طور پرکام کررہا ہے ، جو کہ بنیادی سٹر یکچرسے محروم ہے ، اس کو یہ فرائض تفویض کیے گئے۔ محراب و منبر کو متنازعہ بنانے کی کوشش کی جارہی ہے ، تاکہ عوام الناس کا علماء کرام سے تعلق کو کمزور کیا جائے۔ مساجد و مدارس کو منی انڈرنگ اور دہشت گردی کی زد میں لایا جاسکیں۔ ناظم اعلی او قاف کو بذریعہ اعلامیہ اختیار دیا گیا ہے کہ وہ کسی بھی وقت وقف املاک کا قبضہ ، اس کا انتظام وانصرام ، کنڑول اور دکھے بھال اپنے زیر اختیار لے سکتا ہے۔ جو کہ سراسر شرعی قوانین اور

مکی آئین کے خلاف ہے۔علاء کرام کے تحفظات کو سننا جاہئے اور مناسب لائحہ عمل اختیار کیا جائے جو کہ فریقین کے لیے قابل عمل ہو۔

### تحاويز وسفارشات:

وقف پرایرٹی(ترمیمی)ایکٹ 2020 اکی بنایر حکومت اور علاء کرام کے در میان ایک بداعتادی کی فضا قائم ہو گئی ہے ، جس کا ازالہ اشد ضروری ہے ۔اس حوالے سے چند تجاویز /گزار شات حسب ذیل ہیں تا کہ حکومت اور علاء کرام کے در میان ڈیڈ لاک کو ختم کیا جا سکے۔

وقف پر اپرٹی میں ہرچیز کو لے لیا گیا ہے جو بھی کسی ویلفئیر کے کام کے لیے استعال ہورہاہے مثلا سکول، کالج یونیورسٹی، ہیپتال جو خرید کر بنائی ہوئی پر ایرٹی کو اس زمرے میں نہ لایا جائے گا۔

ا. پاکستان میں تمام دینی فلاحی اداروں، مساجد اور خانقاہوں کور جسٹر ڈہوناچاہیے۔

تمام مز ارات بطور فلا حی ادارہ کے رجسٹر ڈیہوں ہر مز ار کا ایک بورڈ تشکیل دیا جائے جو فلاحی اور تعلیمی کام کرے۔ مزارات تعلیم وتربیت کے فلاحی پروجیکٹس کا بجٹ مختص کریں۔

مز ارات کے نذرانہ سے حاصل ہونے والی آمدن مز ارات کی ویلفیر ، تغمیر وتر قی ، زائرین کی تغلیمی و تربیت اور را ہنمائی پر خرچ کی جائے۔ محکمہ مذہبی امور و او قاف پنجاب ملاز مین کی شخواہیں گور نمنٹ پنجاب کے بجٹ سے ملنی چاہئے۔

ر جسٹریشن کے بعد ہر رجسٹر ڈ خانقاہ، مسجد اور اس پر قائم دینی فلاحی پر وجیکٹ کا بینک اکاونٹ ہو۔ اکاونٹس کی ٹر انزیکشن کا مکمل ریکارڈ ہو، تمام بینک اکاونٹس ہائیو میٹرک ہیں جنہیں ایف آئی اے، نیب اور دیگر ادارے مانیٹر کرتے ہو۔ منی لانڈرنگ کورو کنے کے لیے ایف آئی۔ اے اور نیب پہلے سے موجود ہیں، وہ کام کررہے ہیں، رجسٹریشن میں اس طرح کی سخت شر ائط عائد کر کے غلط تاثر دیا جارہاہے کہ حکومت مساجد کے خلاف ہے۔

#### ۲. درج ذیل شر ائط بھی خد شات کا باعث ہیں:

- ٹرسٹی کو منیجر بنادیا جائے گاجو آمدن اخراجات کی ریورٹ بناکر دینے کا یابند ہو گا۔ (1)
  - معلومات چھیا کر درج کرنے پر اڑھائی کروڑ جرمانہ اور سز انا قابل ضانت ہو گا۔ **(r)**

اس میں یہ خدشہ لاحق ہے کہ متولی کو بطور مینجر بنا کر اس کو حکومتی جواب دہ بنا دیا گیا۔ مدرسہ ، مساجد اور خانقاہ کی آمدن کا واحد ذریعہ صد قات و خیر ات ہیں۔صد قات و خیر ات اعلانیہ و خفیہ دونوں طریقوں سے دیا جاتا ہیں بلکہ چھپاکر دینے کی زیادہ فضیلت بیان کی گئی، اس صورت میں ذرائع آمدن بتاناماوائے عقل ہے۔

کسی مسجد / خانقاہ کو بند کرنے / قبضہ کرنے کا اختیار او قاف یا کسی سرکاری ادارے کے پاس نہ ہو جو ادارہ خانقاہ، مسجد، مدرسہ آئین پاکستان امن عامہ کے خلاف دہشت گر دی میں ملوث پایا جائے اس پر سیر میں الزامات ہوں تو کورٹ اس کے بارے میں فیصلہ کرے اس طرح بدعنوانی، منی لانڈرنگ میں ملوث ادارے پر بھی کیس بنایا جائے۔

س. مساجد و مدارس کی رجسٹریشن کا آسان طریقہ کار ہونا چاہیے۔جیسا کہ این جی اوز کمپنیز ا،ویلفیئر ایجنسیز آرڈیننس ۱۹۲۱ اور سوسائٹیز رجسٹریشن ایکٹ ۱۸۹۰ کے تحت رجسٹر ڈ ہوتے ہیں۔ مساجد و مدارس کو بھی اسی ایکٹ کے تحت رجسٹر ڈ کرنا چاہئے۔رجسٹریشن فارم میں سالانہ اخراجات کا تخمینہ اور آمدن کے ذرائع تحریر ہوں۔

حکومت اور ریاست مخالف بعض سیاسی و مذہبی رہنماہوں کے جھوٹے پر و پیگنڈہ سے دینی حلقے پہلے ہی مضطرب سے انسداد دہشت گردی کے لیے بنائے گئے اپنی منی لانڈرنگ ایکٹ ۲۰۲۰سے اس جھوٹے پر و پیگنڈے کو تقویت ملی مذہبی طبقے کے خدشات حقیقت بن گئے ہیں۔ مذہبی حلقوں کے اعتماد کو بحال کرنے کے لیے انہیں یقین دہانی کراناہو گی کہ وہ رجسٹریشن کروائیں محکمہ او قاف ان کی پر اپر ٹیز پر قبضہ نہیں کرے گا۔

## مصادر ومراجع

- القرآن الكريم منزل من الله
- ابن منظور، لسان العرب، بيروت، دار احياء التراث العربي، الطبعة الاولى، ٨٠ ١٠٥ هـ
- امام بخاری، محمد بن اساعیل، صحیح بخاری، مترجم داؤ دراز د ہلوی، مکتبه سلفیه، لا مور، ۲ • ۲ ء
  - المرغيناني، برهان الدين ابوالحسن المرغيناني، هدا بيرمع فتح القدير، مكتبه رشيديه، ١٣١ هـ
    - ڈاکٹر راغب تعیمی، ماہنامہ عرفات، اکتوبر۔ نومبر ۲۰۲۰ء
    - السرخسی، محد بن احمد مثمل الائمه سرخسی، المبسوط، بیروت: دار المعرفة ۱۳۹۸ ه
    - قاوی عالمگیری اُردوتر جمه مولاناسید امیر علی، اداره نشریات اسلام، لا مور، ۱/۲۲۲
      - امام محمد بن ادریس شافعی، متوفی، کتاب الام، دارالفکر، بیروت، ۴۰۰سه
        - الكاشاني، علاوالدين ابو بكر،، بدائع الصنائع، مكتبه زكريا، كراچي
    - ابن قدامه،المغنى، معجم الفقه الحنبلى، دار عالم الكتب،ا،الرياض،لطبعة الثالثة ١٩٩٧ء
      - الدردير، احمد بن محمد الدردير، شرح الصغير، مصر، دار المعارف، ١٣٩٢ اص
      - امام ابوداود سلیمان اشعث، الجامع السنن، مکتبه اسلامی اکاد می، لا ہور، ۴۰ ماھ
- ترمذی، محمد بن عیسلی، امام، جامع الترمذی، مترجم بدیع الزمال، علامه، ضیاءاحسان پبلشر ز،۸ ۴ ۱۳۸ ه
- ایڈووکیٹ,میان خالد حیب الٰہی وقف پر اپرٹیز آرڈیننس ۱۹۷۹ میں ترامیم مز ارات،مساجد اور دینی مدارس وغیر ہ
   پر حکومتی شب خون،ماہنامہ بین المذاہب،لاہور، اپریل ۲۰۲۱
  - زاہد الراشدی ، مولانا، مساجد و مدارس اور وقف اداروں کے بارے میں نیا قانون ، ماہنامہ بین المذاہب، لاہور،
     ایریل ۲۰۲۱
    - بخاری، ڈاکٹر طاہر رضا، فیٹف اور او قاف: ،۹۲ نیوز، ۸ ، جنوری، ۲۰۲۱
      - اسلام ٹائمز:۳۱مئی۲۰۲۱، آفیشل ویب سائیٹ
      - حامعه بنوریه، ۱۰ کتوبر ۲۰۲۱: آفیشنل ویب سائیٹ

- مفتی منیب الرحمن، زاویه نظر، روزنامه دنیانیوز ۲۲ اکتوبر ۲۰۲۰
  - انٹر ویو:ساءنیوز،۲۷ستمبر،۲۰۲۰
  - میڈیاسنٹروفاق المدارس پاکستان، استمبر، ۲۰۲
    - انٹرویو:واکس آف امیریکا،۲۱ فروری،۲۰۲۱
      - انٹر ویو:ایکسپریس نیوز، ۱۰ اکتوبر، ۲۰۲۰
  - انٹرویو:روزنامه اوصاف، اسلام آباد، ۱۹ دسمبر ۲۰۲۰ء
    - روزنامه اوصاف، اسلام آباد، ۱۹ دسمبر ۲۰۲۰
      - شیعه نیوز:مئی ۲۱،۲۴۰ء