

ISSN:2518-9794 جلد:۲، شاره:۱

جنوری برجون ۱۹۶۸ء شھاہی می محلّه سیماہی کی محلّه استاہی کی استاہی محلّه



فیکا هی آف اسلامک سطر بیزایند شرایجه منهاج بونیورشی، لا هور



# مجلسِ ادارت

| وْاكْتُرْ حَسَنَ مَحَى الدين قادرى، چيئر مين سيريم كونسل، منهاج القرآن انثر نيشنل، لاهور | سرپرست اعلی           |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| پروفیسر ڈاکٹر محمد اسلم غوری، واکس چانسلر، منہاج یونیورسٹی، لاہور                        | سر پر ست              |
| پروفیسر ڈاکٹر محمد اکرم رانا، ڈین فیکلٹی آف اسلامک سٹڈیز اینڈ شریعہ، منہاج               | مدير اعلى             |
| يونيورستي، لا مهور                                                                       |                       |
| پروفیسر ڈاکٹر ثمر فاطمہ، پرنسپل منہاج کالج فار ویمن، منہاج یونیورسٹی، لاہور              | (نائب مدیر) اول       |
| دُّا كُثرُ مُحِمد ممتاز الحن،وانس پرنسپل كالج آف شريعه ايندُ اسلامک سائنسز ،لاهور        | (نائب مدیر) دوم       |
| ڈاکٹر ممتاز احمد سدیدی الاز هری، چیئر مین شعبۂ عربی، منہاج یونیورسٹی ،لاہور              | مدير                  |
| ڈاکٹر شبیر احمد جامی، چیئر مین شعبۂ علوم اسلامیہ، منہاج یونیورسٹی، لاہور                 | (معاون مدير )اسلاميات |
| غلام احمد خان، منهاج کالج فار و یمن، منهاج یونیورسٹی، لاہور                              |                       |
| حمير ا ناز، منهاج كالح فار ويمن ، منهاج يونيورسني، لامور                                 |                       |
| ڈاکٹر مسعود احمد مجاہد، اسسٹنٹ پروفیسر شعبۂ عربی، منہاج یونیورسٹی، لاہور                 | (معاون مدير) عربي     |
| دُّا كُثر فيض الله بغدادى، اسسٹنٹ پروفيسر شعبهٔ عربی، منهاج بونيورسٹی، لاہور             |                       |
| دُّا كُثْر شفافت على الازهرى، اسسٹنٹ پروفیسر شعبۂ عربی، منهاج یونیورسٹی، لاہور           |                       |

# مجلسِ مشاورت(بین الا قوامی)

- 1. الأستاذ الدكتور محمد عبد الرحيم البيومي، عميد كلية أصول الدين، جامعة الأزهر، زقازيق، مصر
  - 2. الدكتور بان حميد الراوى، رئيس قسم علوم القرآن، كلية التربية للبنات، جامعة بغداد، عراق
- 3. الدكتور غلام محمد قمرا لازهر ى، قسم الدراسات الإسلامية، كلية اللغات والترجمة، جامعة الازهر، قاهره، مصر
- 4. پروفیسر ڈاکٹر شاہ کو تر مصطفی ابوالعلائی، ڈیپار ٹمنٹ آف فلاسفی اینڈ اسلامک سٹڈیز، یونیورسٹی آف ڈھاکہ، بنگلادیش
  - يروفيسر ڈاکٹر حافظ محمد سليم، ڈائر يکٹر صفه انسٹی ٹيوٹ آف ہائر سٹڈيز، میڈن ہیڈ برکس، انگلینڈ
    - 6. واكثر محد رفيق حبيب، والركيشر منهاج القرآن اسلامك سينر، كلاسكو، برطانيه

# مجلسِ مشاورت( قومی)

- 1. پروفیسر ڈاکٹر ظہور احمد اظہر، چیئر مین ہجویری چیئر، پنجاب یونیور سٹی، لاہور
- 2. پروفیسر ڈاکٹر نوراحمد شاہتاز، ڈائر یکٹر، شیخ زید اسلامک سنٹر، کراچی یونیور سی، کراچی
- يروفيسر ڈاکٹر ہمايوں عباس، ڈين فيکلي آف اسلامک اينڈ اور ينٹل لرننگ، جی سی يونيورش، فيصل آباد
  - 4. پروفیسر ڈاکٹر خالق داد ملک، چیئر مین شعبۂ عربی، پنجاب یونیور سٹی، لاہور
  - 5. پروفیسر ڈاکٹر سلطان شاہ، چیئر مین شعبۂ علوم اسلامیہ، جی سی یونیور سٹی، لاہور
  - ذاكر محمد عبد الله، ايسوسي ايك پروفيسر، شيخ زايد اسلامك سنشر، پنجاب يونيورسلي، لامور
- 7. واكثر حافظ محمد سجاد، ايسوسي ايث پروفيسر، شعبهٔ علوم اسلاميه، علامه اقبال اوپن يونيورسي، اسلام آباد
  - 8. وْاكْرْ مْمْس الرحمٰن، ايسوسي ايث پروفيسر شعبهٔ علوم اسلاميه، بهاوَالدين زكريا يونيورسي، ملتان
  - 9. واكثر محمد خان ملك، ايسوس ايك پروفيسر، شعبهٔ علوم اسلاميه، يونيورسي آف انجينئرنگ ايند شيكنالوجي، لاجور
    - 10. ولاكر طاهر حميد تنولى، اسستنك والركير اقبال اكادمي ،ايوان اقبال، لامور

# (۷) فهرست مقاله جات

| صفحه | مقاله نگار                        | عنوانات                                                           | نمبر شار |
|------|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------|
| نمبر |                                   |                                                                   |          |
| 1    | مديراعلى                          | ادارىي                                                            | 1        |
| 5    | محمد الباس ا <sup>عظم</sup> ي     | آیات احکام کی تفسیر عهد نبوی اور عهد صحابه میں                    | 2        |
| 29   | ڈاکٹر حامد علی علیمی              | صحیح حدیث کامتر وک العمل ہونا( اسباب ووجود کا                     | 3        |
|      |                                   | تحقیقی مطالعه)                                                    |          |
| 49   | صدفانفر                           | اَلْمِنْهَاجُ السَّوِيّ مِنَ الْحَدِيْثِ النَّبُوِيّ كَا مَنْجُ و | 4        |
|      | ڈاکٹر محمد کریم خان               | اسلوب                                                             |          |
| 61   | ڈاکٹر <sup>علی</sup> م اشرف جائسی | تصوف کے منابع اور مناہج تربیت                                     | 5        |
| 90   | پروفیسر فرخ طاہرہ                 | پیند کی شادیوں کی حدود و قیود (مذاہب خمسه کی                      | 6        |
|      | ڈاکٹر ظہور اللہ الاز ہری          | روشنی میں )                                                       |          |
| 113  | صائمه رفیق                        | سرسیداحمد خان کے کلامی افکار کا تحقیقی مطالعہ                     | 7        |
|      | پروفیسر ڈاکٹر محمد اکرم رانا      |                                                                   |          |
|      | شبانه قمر                         |                                                                   |          |
| 133  | ڈا کٹر محمد ممتاز الحسن           | اسلامی احکام میراث کی حکمتیں                                      | 8        |
|      | حافظ محمد اعجاز                   |                                                                   |          |
| 148  | حافظ ساجد محمود الأزهري           | القياس أصوله و أنواعه عند الأحناف                                 | 9        |
|      | حافظ سيد مبشر حسين الكاظمي        |                                                                   |          |
| 164  | الدكتور شفاقت على الأزهري         | اللغة الأردية أصلها و صلتها بلغة القرآن                           | 10       |
| 178  | حافظ ذيشان طاهر                   | دور الشباب المسلمين في نشر الدعوة الإسلامية                       | 11       |
|      | الدكتور ممتاز أحمد سديدي الأزهري  |                                                                   |          |

## اداربه

اللہ تعالی نے ایمان والوں کو پہلی و حی کے نزول سے ہی حصول علم کی طرف متوجہ کیا ہے، علم کی روشنی شعور کے نئے در پیچ کھولتی ہے، انسان کو عرفان ذات بھی حاصل ہو تاہے اور خالق کی معرفت بھی نصیب ہوتی ہے، جہالت کی تاریکی میں ڈوباہو اانسان نہ خود آگہی کا نور حاصل کر تاہے نہ معاشر ہے کو کچھ نفع پیچا تاہے، بلکہ جہالت کی کو کھ سے خوفناک جرائم جنم لیتے ہیں، آج ہمارے معاشر ہے کو جس انتہا پیندی اور دہشت گردی کا سامنا ہے اس کا ایک بنیادی سبب دینی نصوص کا صیح فہم وادراک نہ ہونا ہے، اقبال نے کہا تھا:

زِمن بر صوفی و ملا سلاے کہ پیغام خدا گفتند مارا ولے تاویل شال در جیرت انداخت خدا وجبرئیل و مصطفی را

"(عہد حاضر کے )نام نہاد صوفی اور ملا کومیر اسلام ہو، کیونکہ انہوں نے ہمیں خدا کا پیغام پہنچایا، لیکن ان کی (خود ساختہ) تشر تک نے خدا، جبر ائیل اور مصطفی کریم مَثَاثِیْنِ کَا کو جبرت میں ڈال دیاہے۔"

عصر روال کا المید بیہ ہے کہ بہت سے کلمہ گوخود کو کتاب و سنت کے سانیچ میں ڈھالنے کی بجائے کتاب و سنت کو اپنے فکری سانیچ میں ڈھالنے کی کوشش کرتے ہیں، اس عمل سے امت میں فکری خلفشار بڑھتا ہی جارہا ہے۔ اس وقت اہل اسلام کو وحدت اُمت کی شدت سے ضرورت ہے، الحمد لللہ منہاج یونیورسٹی لاہور کے چیئر مین بورڈ آف گورنرز شیخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری صاحب ملک پاکستان میں پھیلے ہوئے اپنے سکولز اور کا کجز کے علاوہ منہاج یونیورسٹی کے ذریعے اعتدال پیندی اور علم کانور پھیلانے کے لئے کوشاں ہیں، ضرورت اس امرکی ہے کہ وطن عزیز میں علم کانور اتنا پھیلایا جائے کہ جہالت، انتہا پیندی اور دہشتگر دی کی ظلمتیں کافور ہو جائیں، وطن عزیز کے تعلیمی اداروں میں زیر تعلیم بچوں کے اذبان میں ملی اور قومی سوچ پیدا کرنے کی طرف بھی خصوصی توجہ کی ضرورت ہے تا کہ نوجوان نسل اسلام اور پاکستان کا بہتر مستقبل بن سکے۔

العرفان کا تیسر اشارہ جنوری تا جون 2017ء حسب سابق اُردو، عربی، اور انگریزی میں تحقیقی مقالات پر مشتمل ہے، کوشش کی گئی ہے کہ ایسے تحقیقی مقالات کا انتخاب کیا جائے جن سے اسلامی تعلیمات کی روح اجاگر ہو، قلوب واذہان کو شعور و آگئی کا نور حاصل ہو۔ پیش نظر مجلہ کے پہلے مقالہ نگار محمہ الیاس اعظمی صاحب نے عہد نبوی اور عہدِ صحابہ میں آیات احکام کی تفسیر کے حوالے سے تحقیق پیش کی ہے۔ نبی کریم مُنَّ اللَّهِ عَلَم اللَّهِ عَلَى اور تشریحی مقام بیان کرتے ہوئے آپ کا اسلوب تفسیر بیان کیا ہے۔ اور اسی طرح صحابۂ کرام کا تفسیر کی منہ بھی واضح کیا ہے۔ دوسرے مقالے میں ڈاکٹر حامہ علی علیمی صاحب نے صبحے حدیث کے متر وک العمل ہونے کے اسباب

ووجوہ کا جائزہ لیاہے، پیشِ نظر مقالے میں انہوں نے واضح کیاہے کہ بعض صحیح احادیث اجلہ صحابہ کرام کے نزدیک بھی مؤول، منسوخ یامر جوح تھیں،لہذا آئمہ مجتہدین پرترک حدیث کا الزام درست نہیں رہتا۔

ساتویں تحقیقی مقالے میں ڈاکٹر ممتاز الحن باوری صاحب اور حافظ محمد اعجاز صاحب نے تحقیقی بنیادوں پر اسلام سے قبل عرب معاشرے کے نظام وراثت کے علاوہ یہو دیت اور عیسائیت کے نظام وراثت کا جائزہ لیتے ہوئے اسلامی احکام میر اث کی ہمہ جہت حکمتیں اجاگر کی ہیں۔

آ شوال تحقیقی مقالہ عربی میں لکھا گیا جس میں مقالہ نگار حافظ ساجد محمود الازہری صاحب نے "القیاس اصوله وانواعه عند الاحناف" کے عنوان سے حدیث نبوی کے ساتھ احناف کے قیاس کا مضبوط تعلق بیان کیا ہے، نیز احناف کے ہاں قیاس کی کثرت کے اسباب کا جائزہ لیا گیا ہے۔

نوویں مقالے میں ڈاکٹر شفاقت علی بغدادی الازہری صاحب نے "اللغة العربیة اصلها و صلتها بلغة القرآن" کے عنوان سے قرآن کی زبان عربی کے ساتھ اُردو کا گہر اتعلق بیان کرتے ہوئے اس کی اصل کے بارے میں بعض نظریات پیش کئے جن میں سے ایک نظریے کے مطابق عربی ہی اردو کی اصل قرار پاتی ہے۔

دسویں مقالے کاعنوان ہے: " دور شباب المسلمین فی نشر الدعوة الإسلامية" جس میں حافظ ذیثان طاہر صاحب اور ڈاکٹر ممتاز احمد سدیدی صاحب نے اسلامی دعوت کے فروغ میں نوجوانوں کے کردار کو اجاگر کیا ہے،

حضرت ابراہیم ، حضرت اساعیل ، حضرت یوسف علیہم السلام کے عہد جوانی کے بعض کر دارپیش کئے گئے ،اسی طرح نوجوان صحابہ کی خدمات کو بھی اجاگر کیا گیاہے۔

گیار ہویں مقالے کا عنوان? Why people become wiolent Activist جس میں مقالہ نگار محمد زمان نازی صاحب نے پیش نظر موضوع کا تحقیقی جائزہ لیتے ہوئے لوگوں کی شدت پیندی کے اسباب پہروشنی ڈالی ہے۔

بار ہویں مقالے کا عنوان ہے: "Global Sustainability and Role of Islamic Finance" جس میں علی حسنین صاحب اور مجمد حسن صاحب نے بین الا قوامی سطح پر ماحولیاتی، معاشرتی اور معاشی بد حالی کے خاتمہ میں اسلامک فائنانس کے ممکنہ کر دار پر روشنی ڈالی ہے، اس موضوع پر دنیا بھر میں غور و فکر کیا جارہا اور بیہ مسکلہ افراد، تنظیمات اور حکومتوں کی اہم ترجیج ہے، مقالہ نگار حضرات نے واضح کیا ہے کہ اسلام اس مقصد کے حصول کے لئے بہترین رہنمائی فراہم کر تا ہے۔ اور اسلامک فائنانس نے یہ تصور روثے میں پایا ہے، اسلام انسانیت کے خوشحال کا ضامن ہے، اس حوالے سے اسلام میں وقف زکو قاور صد قات بہترین ذرائع ہیں جبکہ اسلامی بنگ

ہم امید کرتے ہیں کہ اہل علم حضرات العرفان کے اگلے شاروں کے لئے قلمی تعاون فرمائیں گے ، ان مقالات میں عصر حاضر کے سلگتے فقہی اور فکری مسائل سامنے لائے جائیں ، کتاب و سنت کی روشنی میں شعور و ادراک کے درتیج کھولے جائیں۔اسلامی تعلیمات کی روشنی میں فکری اعتدال کاراستہ ہموار کیا جائے تا کہ اُمت مسلمہ کی بہتر طریقہ سے رہنمائی ہو سکے۔

پروفیسر ڈاکٹر محمد اکرم رانا چیف ایڈیٹر ریسرچ جرنل العرفان

# آیات احکام کی تفسیر عہد نبوی اور عہد صحابہ میں ﷺ محدالیاں اعظمی

#### **Abstrect**

Quran is the first source of law in Islam and the Sunah (The way of prophet PSBH) has the value as explanator of the holy Quran also has the status of Legislation. That's why where God gives the order of his obedience to the believers has also given the order of obedience of prophet PSBH on permanent bases.

At the descending of the Holy Quran the first Addressers of the holy Quran were the companions. If they faced any problem or they needed any guidance they contacted prophet PSBH. He PSBH explained it to them by his saying or by his action which is remembered as (Hadith or Sunnah)His way of explanation was he PSBH use to recite the verse of Holy Quran relating to the matter and then explained it or First explain the matter then recite the verse relating to the matter.

After prophet PSBH left this world if companions faced any matter and needed explanation on it they contacted the Grand Companions especially the Jurisdictive companions .so the series of the explanation of the Quran with hadith which was started from the period of prophet PSBH is still continued till today and will continue till the day of judgment . This all process is explained in the following article

Keywords: Quran, Jurisdictive companions, verse, explanation,

قر آن مجید دنیائے انسانی کی طرف سے آخری الوہی ضابطہ وحیات ہے، جو خاتم النبین حضرت محمد مصطفیٰ سَکُانَّیْکِمُ پر عربی میں نازل کیا گیا۔ مگر اس کا پیغام عرب وعجم سے تو تعلق رکھنے والے ہر فرد بشر کی طرف ہے۔ عربی اُم الالسنة ہونے کے ساتھ معانی و مطالب کے اعتبار سے اپنے دامن میں بڑی وسعت رکھنے والی زبان بھی ہے۔ اس لئے بعض او قات ایسا بھی ہو تاہے کہ بعض اہل زبان کو بھی کئی لفطب کے معنی کے تعین کے لئے مشکل کا سامنا کرنا پڑھتا ہے۔ جب عام عربی کلمات کا معالم لہ ایسا ہے تو قر آن مجید جو کلام الہی ہے، اس کے نظم و کلمات کا عالم کیا ہو گا؟

چنانچہ ذبن انسانی میں یہ سوال پیداہوتا ہے کہ قرآنیات کے کسی طالب علم کو ایسی صورت حال کا سامنا کرنا پڑتے تو وہ کس ذریعے سے اس مشکل سے خلاصی پائے۔ عربی لغات بھی اس مسکلہ کو حل کرنے میں ناکام نظر آتی ہیں۔ صحابہ کرام ٹھا گئی کو جب قرآنی آیات کے ذریعے بعض احکام پہنچے تو انہیں بھی اہل زبان ہونے کے باوجود قرآنی اجمال کی تفصیل پوچ چنے کی ضرورت محسوس ہوئی، نبی اگرم مسکی گئی کے اجمالی احکام کی تفصیل بون فرمائی، اس سے معلوم ہوا کہ قرآن مجید کے مفسر اول حضور نبی اکرم مسکی گئی کی ذات گرامی ہے:
احکام کی تفصیل بیان فرمائی، اس سے معلوم ہوا کہ قرآن مجید کے مفسر اول حضور نبی اکرم مسکی گئی ہے۔ آئندہ سطور میں اس کئے اللہ تعالی نے قرآن مجید میں جا بجا نبی اگرم مسکی گئی ہے کہ نبی اگرم مسلور میں کا مجھ سے دور دیکھا تھا، جن کی مادری کے وصال کے بعد ان صحابہ کرام ٹوئنگئی کا اسلوب تفیر جنہوں نے نزول قرآن کا مقد س دور دیکھا تھا، جن کی مادری زبان بھی عربی تھی ۔ صحابہ کرام کو یہ سعادت بھی حاصل ہوئی کہ جب قرآن فنہی میں انہیں کوئی المجھن پیش آتی تو وہ نبی اگرم مسلور ترجمان اور میین کا بھی تھا نود قرآن اس منصب نبوت کا تذکرہ یوں مناصب جلیلہ میں سے ایک منصب قرآن مجید کے مفسر و ترجمان اور میین کا بھی تھا نود قرآن اس منصب نبوت کا تذکرہ یوں کرتا ہے:

وَٱنْزَلْنَا اِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلَيْهِ-(1)

"اور (اے نبی مکرم!) ہم نے آپ کی طرف ذکرِ عظیم (قرآن) نازل فرمایاہے تا کہ آپ لوگوں کے لیے وہ (پیغام اور احکام) خوب واضح کر دیں جوان کی طرف اتارے گئے ہیں۔"

نبی اگرم مَنْ اللّٰیٰ کے اپنے رفیق اعلیٰ سے مل جانے کے بعد جب فتوحات کے نتیجہ میں اسلامی ریاست کا دائرہ وسیع ہوا اور تدن میں وسعت پیدا ہونے لگی تو دینی احکام کے حوالے سے نئی نئی صور تیں پیش آنے لگیں نئے ئے مسائل پیدا ہوئے تو آیاتِ احکام کے مطالعہ میں بھی وسعت پیدا ہونے لگی۔ قر آن مجید سے نوپیدا مسائل کاحل نکالنے کے لیے غور و فکر کی نئی جہتیں سامنے آنے لگی صحابہ کرام ڈئی لُٹٹر اُن جید کی وہی تفسیر بیان کرتے تھے جو انہوں نے بالواسطہ یا بلاواسطہ یا بلاواسطہ یا بلاواسطہ زبان رسالتِ مِن آب مَن اللّٰ اللّٰ کے قدمی صفات گروہ میں جن خوش نصیب حضرات کو کلام الہی کے فہم میں اجہتاد ان پر منکشف ہوتی تھی۔ صحابہ رئی لُلٹر کم کے قدمی صفات گروہ میں جن خوش نصیب حضرات کو کلام الہی کے فہم میں خصوصی امتماز حاصل تھا۔

عہد صحابہ ٹنگائڈڈئ کے بعد تابعین گا دور شروع ہوتا ہے تواس دور میں مجاہد عُیَّاللَّیْنَہ، عطاء بن ابی رباح عُیَاللَّیْنَہ عکر مہ عُیْلَیّہ، سعید بن جبیر عُیْلیّہ، حسن بصر می عُیْلِیّہ، ابوالعالیہ عُیْلِیّہ، ضحاک عُیْلِیّہ، اور قادہ عُیْلیّہ، حسن اصحاب فضل و کمال کی سعی وکاوش سے علم تفسیر کو عروج ملا۔ دور تابعین ہی کو یہ شرف حاصل ہوا کہ اس دور میں پہلی مرتبہ تفسیر ایک مدون صورت میں منظر عام پر آئی پروفیسر غلام احمد حریری، میز ان الاعتدال علامہ ذہبی عُیْلِیّہ کے حوالے سے کھتے ہیں: "غالباً سب سے پہلے اس فن کی جس نے ابتداء کی وہ سعید بن جبیر تحیاللّہ شھے۔ عبد الملک بن مروان تحیاللّہ میں نے ان سے تفسیر لکھے کی درخواست کی چنانچہ انہوں اس کی فرمائش کے مطابق تفسیر لکھ کر دربار خلافت میں بھیج دی۔ عطاء بن دینار ڈلائٹھ کے نام سے جو تفسیر مشہور ہے وہ در حقیقت یہی تفسیر ہے۔" (2)

فن تفسیر نگاری کا آغاز تو تفسیر بالما ثور سے ہوا تھا۔ مگر وقت گزرنے کے ساتھ جب مختلف علوم و فنون کا ذوق رکھنے والے علاء نے اس میدان میں قدم رکھا تو پھر ہر عالم نے اپنے علمی ذوق کے مطابق قرآن کی تفسیر کی تواس طرح سے اس علم میں وسعت پیدا ہوتی چلی گئی۔ امام جلال الدین سیوطی (م ۸۴۹ھے۔ ۱۹۱ھ) اس امرکی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

" ہماری آسانی کتاب قرآن کریم تمام علوم کا سرچشمہ اور آفتاب علوم کا مطلع ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس میں ہر چیز کاعلم فراہم کر دیاہے اور اس کوہدایت و گمر اہی دونوں باتوں کے واضح بیانوں سے بھر دیاہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہر ایک فن کاماہر اسی سے مدد لیتا اور اپنے مسائل کی تحقیق میں اسی پر اعتاد کیا کر تاہے۔ فقیہ اس سے احکام کا استنباط کر تاہے اور حلال و حرام کے مسائل نکالتاہے، تو نحوی اس کی آیتوں پر اپنے قواعد اعراب کی بنیاد رکھتاہے اور غلط و صحیح کلام کا امتیاز کر تاہے۔ اور علم بیان کاماہر بھی خوبی بیان اور عبادت آرائی میں اس کی روش پر چپتا نظر آتا ہے گذشتہ قوموں کی تواریخ اس میں موجود ہے اور پندونصائح کا وہ ذخیر ہ رکھتی ہے جس سے اہل دل اور صاحب نظر اشخاص عبر سے وضعے حاصل کرتے ہیں۔ " (3)

خلاصۂ کلام یہ کہ جو بھی عالم کسی فن میں ممتاز تھا اس نے اپنے فن کے قالب میں قر آن کریم کی تفسیر کی یوں تفسیری تصانیف کا ایک بڑا ذخیر ہ معرض وجو دمیں آگیا۔اس طرح اگر علوم وفنون کے اعتبار سے کتب تفسیر کو تقسیم کیا جائے تو درج ذیل اہم ترین قسمیں قرار پاتی ہیں:

#### فقهی تفاسیر:

وہ تفاسیر جن میں قرآن مجید کی صرف ان آیات کی تفسیر بیان کی گئی ہے جن سے کوئی نہ کوئی فقہی مسئلہ مستنط ہو تا ہے جیسے احکام القرآن،ابو بکررازی،احکام القرآن قاضی یعیٰ بن کشم وغیرہ۔

#### ادني تفسير:

تفسیر کی وہ کتب جن میں قر آن مجید کی فصاحت و بلاغت کے اعتبار سے اس کا معجز و بے نظیر ہونا ثابت کیا گیا ہے ایسی تصانیف میں وہ سب کتب تفسیر شامل ہیں جن میں قر آن مجید کی حقیقت و مجاز، تشبیہات و استعارات بدائع وصنائع وغیر ہ پر بحث کی گئی ہے۔ جیسے تفسیر الکشاف وغیر ہ۔

#### تاریخی تفسیر:

وہ کتب تفسیر جن میں قر آن مجید میں مذکور انبیاء سابقین اور دیگر بزر گوں کے قصص و واقعات کی تفصیلات کو بیان کیا گیاہو۔ سابقہ اقوام پر آنے والے عذابات ان کے تاریخی احوال کا بیان بھی تاریخی تفسیر کے ضمن میں ہی آتا ہے۔ تفسیر روح البیان کا شار الیی تفاسیر میں ہی ہو تاہے۔

#### نحوی تفسیر:

قر آن مجید کے نحوی مسائل اور اعراب اور وجوہِ اعراب سے متعلق لکھی جانے والی تفاسیر جیسے محمود درویش کی اعراب القر آن وغیرہ اسی قبیل سے ہیں۔

#### لغوی تفسیر:

قر آن کے مفردات و کلمات، ان کے معانی، قر آنی اشباہ و نظائر اور ان کی تحقیق پر مشتمل کتب تفسیر قر آن مجید کی لغوی تفسیر کہلاتی ہیں۔ اس سلسلہ میں لغات القر آن ابوعبیدہ، المفردات فی غریب القر آن امام راغب اصفہانی کی مشہور ومتد اول ہیں۔

#### کلامی تفسیر:

قر آن مجید کی وہ آیات جن میں عقائد سے متعلق امور بیان ہوتے ہیں ان کے مباحث پر مشتل کتب کلامی تفسیر کہلاتی ہیں۔امام رازی کی تفسیر کابڑاحصہ تفسیر کی اسی قسم پر مشتمل ہے۔(<sup>4)</sup>

## فقهی تفسیر کا تاریخی پس منظر

تفسیر کی جملہ اقسام جن کا ذکر کیا گیاہے۔ ان میں سے تفسیر احکام کی تاریخ آتی ہی پر انی ہے جتنی خود قر آن کی تاریخ پر انی ہے۔ اس کی تاریخ پر انی ہے۔ اس کی تاریخ پر انی ہے۔ اس کے کہ جب قر آن مجید نازل ہور ہاتھا توجو احکام صحابہ کرام ٹھکا ٹیڈئر کے لیے دفت فہم کا باعث بنتے تو وہ ان کے بارے میں بر اور است سوال کر کے اپنی مشکل حل کر لیتے تھے۔ جیسا کہ شاہ ولی اللہ دہلوی مجھالیہ صحابہ ٹھکا ٹیڈئر اور تابعین کے درمیان فروعات میں اختلاف کے اساب کا ذکر کر تے ہوئے لکھتے ہیں:

"واضح ہو کہ رسول اللہ منگالینیکم کے زمانہ میں علم فقہ بحیثیت فن مدون نہ تھااور نہ اس وقت احکام کے بارے میں بحث کا وہ طریقہ تھاجو بعد میں رائج ہوا کہ فقہاء اپنی تمام تر صلاحیتیں صرف کر کے مدلل طور پر کسی حکم کے ارکان وشر ائط و آ داب بیان کرتے ہیں فرضی مسائل سامنے رکھ کر ان پر بحث کرتے ہیں اور اشیاء کی جامع مانع تعریف بیان کرتے اور جن امور پر کسی مسئلہ کا انحصار ہے اسے واضح کرتے ہیں وغیر ہے۔"(5)

واقعہ یہ ہے کہ رسول اللہ منگافیاتی کا معمول یہ تھا کہ آپ وضو فرماتے صحابہ کرام ڈیکافیٹی آپ کا طریق وضود کیھے کر اسے اختیا کر لیتے بغیر اس کے کہ آپ منگافیاتی ہم بتاتے کہ فلال کام وضومیں لازمی ہے اور فلال کام بہتر ہے۔اسی طرح آپ نماز پڑھتے اور صحابہ کرام آپ کو نماز پڑھتے دیکھتے اور جس طرح آپ سُگالِیُّنِمُ نماز پڑھتے اسی طرح خود بھی ادا کرتے ، نیز انہوں نے جس طرح آپ کو جج کرتے دیکھا اسی طرح خود بھی جج کرنے گے۔حضرت عبد اللہ ابن عباس شاہ نمراتے ہیں:

"صحابه رُثَى اللَّهُ صرف وہی سوالات پوچھتے جو سود مند ہوں یعنی بے فائدہ سوالات نہیں کرتے تھے۔"

نبی اکرم صَلَّیْ اللَّهِ عَلَیْ اللّٰمِ قرآن مجید کے مفسر اول

قرآن مجید نبی اکرم سَلَّالَیْمُ کے منصب نبوت کو مختلف پیرایه میں یوں واضح کر تاہے:

وَمَا اَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ الَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَقُوْا فِيْهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُوْن<sup>(6)</sup>

"اور ہم نے آپ کی طرف کتاب نہیں اتاری مگر اس لیے کہ آپ ان پر وہ (اُمور) واضح کر دیں جن میں وہ اختلاف کرتے ہیں اور (اس لیے کہ یہ کتاب) ہدایت اور رحمت ہے اس قوم کے لیے جو ایمان لے آئی ہے۔"

مزيدارشاد فرمايا:

"إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ"(7)

"(اے رسولِ گرامی!) بے شک ہم نے آپ کی طرف حق پر مبنی کتاب نازل کی ہے تا کہ آپ لو گوں میں اس (حق) کے مطابق فیصلہ فرمائیں جواللدنے آپ کو د کھایا ہے۔"

مذکورہ آیات کی روشنی میں نبی کریم مُنگافِیَّا کے منصب نبوت میں بیہ بات بھی شامل تھی کہ آیاتِ کتاب اور احکام الہید کو کھول کھول کر اور پوری وضاحت کے ساتھ امت تک پہنچادیں۔ گویا کہ قانونی اعتبار سے نبی کریم مُنگافِیُّا کی نبوت کی دوجہتیں تھیں یابید کہ آپ کی درج ذیل دو حیثتنیں تھیں:

ا۔ نبی کریم سَکَاتُنْکِمُ کی تشریکی حیثیت

٢ - نبي كريم مُثَالِثُهُمُ كي تشريعي حيثيت

سنت وسیرت نبویہ کی تشریحی حیثیت پر بحث کرتے ہوئے عصر حاضر کے عظیم مسلم مفکر پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القادری رقمطر از ہیں:

" تشریکی جہت کے اعتبار سے سنت وسیر تِ نبوی مُثَاثِیْاً قر آن کی شارح ہوتی ہے اور وہ احکام الٰہی کے صحیح منشاء و مر اد کو واضح کرتی ہے، اور اس کی تفصیلات و جزئیات متعین کرتی ہے۔ جس کی مختلف صور تیں سامنے آتی ہیں مثلا: ا۔ شخصیص العام، مثلاً آیة الحلد کی بیان کردہ حدز نامیں الزانی اور الزانید کے مفہوم کی شخصیص اور قرآن

کے حکم وصیت پر ایک تہائی حصہ جائیداد کی شخصیص۔

٢- بيان مجمل، مثلاً منهوم صلوة ، تعدا در كعات اور تفصيل او قات وغير ه كابيان .

ہ۔استثناء،مثلاً حرمت میۃ میں مجھلی اور ٹڈی کا استثناء اور غنسل رجلین کے حکم میں ."

مسح على الخفين "كااستثناء\_

۵۔زیادہ، مثلاً حدزناکے ساتھ قیدیا جلاو طنی (تغریب عام) کا اضافہ اور جمع بین الاختین کے حکم پر پھو پھی جھیجی اور خالہ بھانجی کی ممانعت کااضافہ ۔

> ۲۔ تقیید المطلق، مثلا حد سرقہ کے لیے نصاب کی قید اور قطع پدکے لیے مفہوم حد کا تعین۔ ۷۔ توضیح مشکل، وقت سحری کے ضمن میں بیاض النہار اور سواد اللیل کے مفہوم کی توضیح۔ "(8) سنت وسیریت نبویہ کی مندر جہ بالاتشر کی صور توں کی حدیث سے مثالیں درج ذیل ہیں:

## تخصيص العام:

''عن عبادة بن الصامت أن النبي قال: حذوا عنى، قد جعل الله لهن سبيلا، البكر بالبكر جلد مائة ونفى سنة، والثيب بالثيب جلد مائة والرجم-''(9) ' حضرت عباده بن صامت رضى الله عنه سے مروى ہے كہ نبى كريم مَلَّى اللهُ عَلَم نے قرمایا: مجھ سے احكام سيكھ لو، الله تعالى نے بدكار عورت كے معاملہ ميں سبيل پيداكر دى ہے كه زناكر ناوالے غير شادى شده (مرد وعورت) كوسوكوڑ نے لگائے جائيں اور ملك بدركر ديا جائے۔ جبكه شادى شده (مرد وعورت دونول كو) سوكوڑ نے اور رجم كيا جائے گا۔''

اگر ان دونوں میں سے ایک غیر شادی شدہ ہے۔ تو اس کو سو کوڑے لگائے جائیں گے۔ایک اور روایت کچھ اس

#### طرح ہے:

"عن على حين رجم المرأة يوم الجمعة أنه قال رجمتها بسنة رسول الله على وفي رواية: وجلدتها بكتاب الله. " (10)

"حضرت علی سے روایت ہے کہ جب انہوں نے جمعہ کے دن ایک عورت کور جم کیا تو فرمایا: کہ میں نے اس کو سنت کے مطابق رجم کیا ہے۔ اور ایک روایت میں ہے کہ میں نے اس کو کتاب اللّٰہ کے مطابق کوڑے لگائے ہیں۔"ایک اور روایت میں شخصیص العام کا عضر کچھ اس طرح ہے: "قول الرسول لسعد حين قال: أوصى بمالى كله؟ قال لا. قال: فالنصف؟ قال لا، قال: فالثلث ؟ قال: الثلث والثلث كثير." (11)

## بيان مجمل:

"قد جاءت صفة الصلاة مجملة بينها النبي على بأفعاله واقواله حين قال: "صلوا كما رأيتموني أصلى. " أخرجه البخاري في الحديث لمالك بن الحويرث- " (12)

"نماز کا حکم مجمل آیا تھا جس کو بنی اکرم مَثَاثِیْرِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ وقت واضح فرمادیا جب آپ نے بیہ فرمایا:"اس طرح نماز پڑھو جس طرح مجھے نماز پڑھتادیکھتے ہو۔اس کو بخاری نے روایت کیاہے۔ "

"عن أنس أن الني على قال: "في سائمة الغنم الزكاة-"((13)

"حضرت انس و الله عَلَيْ (واجب)ہے۔"

#### إستثناء:

"عن عبدالرحمن بن زيد بن اسلم عن ابيه عن ابن عمر عن الني الله قال: احلت لنا ميتتان ودمان الحوت والجراد والكبد الطعال -رواه ابن ماجه، كتاب الأطعمة (<sup>14)</sup>

حضرت ابن عمر رضی الله عنه نبی اکرم مَثَاثِیْتُمْ سے روایت کرتے ہیں: کہ آپ مَثَاثِیْئِمْ نے فرمایا: ہارے لئے دو مر دار اور دوخون حلال کر دیئے گئے ہیں۔ مجھل اور ٹڈی، جگر (کلیجی) اور تلی۔ اس حدیث کوابن ماجہ نے کتاب الاطمعہ میں روایت کیاہے۔

"عن جرير بن عبد الله البجليّ قال: رأيت رسول الله ﷺ بال، ثم توضأ ومسح على خفَيه. ''(15)

''حضرت جریر بن عبد اللہ بجلی روایت کرتے ہیں: میں نے آپ مُٹَائِیْتُمُ کو دیکھا آپ نے بول کیا پھر وضو کیا فرمایا پھر موزوں پر مسح کیا۔"

#### ز مادت:

"عن عبادة بن الصامت عن أبي هريرة أن رسول الله عليه قال: لا يُجمع المرأة و عمتها، ولا بين المرأة وخالتها-" (16) "حضرت ابو ہریرة رضی الله عنه سے روایت ہے که رسول الله مَنَّاللَّيْمُ نے فرمایا: بَعِيْبَی اور پھو پھی نیز بھا نجی اور اس کی خاله کوایک نکاح میں جمع نه کیاجائے۔"

## تقييد مطلق:

"عن عائشة قالت: قال النبي على تقطع اليد في ربع دينار فصاعدا."((17)

"حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ مثَّلَ اللَّهِ مَثَّلَ اللّٰهِ عَلَيْظِمْ نے فرمایا کہ (کم از کم) چوتھائی دیناریااس سے زائد (کی چوری کی صورت میں) ہاتھ کا ٹاجائے گا۔"

"عن عمرو بن شعيب قال: أتي النبي على الله الله الكف. "(١٥)

"عمروبن شعیب رضی اللّٰد عنه سے مروی ہے کہ بنی اکر م مَثَاثِلَیْمُ کی خدمت میں ایک چور لایا گیا تواس کا ہاتھ کلائی سے کاٹا گیا۔"

#### توضيح مشكل:

"عدی بن حاتم کہتے ہیں کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو میں نے حضور مُنَّا اللَّیْمِ کی خدمت میں عرض کیا کہ میں اپنے تکئے کے نیچے دودھاگے رکھ لیتا ہوں ایک سفید دھاگہ اور ایک سیاہ دھاگہ اس سے میں دن اور رات کا امتیاز کرلوں گا تو آپ مُنَّاللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اور رات کا امتیاز کرلوں گا تو آپ مُنَّاللَّهُ اللَّهُ مَنْ مَنْ اور رات کی تاریکی اور دن کی روشنی ہے۔"

پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القادری سنت وسیرت نبویہ کی تشریحی حیثیت واضح کرنے کے بعد سنت وسیرت نبویہ کی تشریعی حیثیت بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں:

"اس سے مراد شریعت اسلامیہ کی وہ تشریع اور تھم سازی ہے جو قرآن مجید سے نہیں بلکہ براہ راست سنت نبوی مَنَّ اللَّهِ عَمل میں آئی ہے پہلی نسبت سے حضور مَنَّ اللَّهِ عَمل میں آئی ہے پہلی نسبت سے حضور مَنَّ اللَّهُ عَمر اسلام میں بہت سے احکام شرعی ایسے ہیں جو قرآن مجید میں وارد نہیں ہوئے وہ حضور مَنَّ اللَّهُ عَمَّ اللَّهُ اللهِ عَمل میں بہت سے احکام شرعی ایسے ہیں جو قرآن مجید میں وارد نہیں ہوئے وہ حضور مَنَّ اللَّهُ اللهُ عَمل اللهِ عَمل اللهِ عَلَى اللهُ عَمل اللهُ عَمل اللهُ عَمل اللهِ عَمل اللهِ عَمل عَمر مت وغیرہ ۔ " (20)

ان احکام شرعیه کو بھی درج ذیل اقسام میں تقسیم کیاجاسکتاہے:

#### ۱\_تشريع امر:

اس سے مر ادوہ شرعی احکام ہیں جن کے کرنے کا حکم صرف براہ راست فرمانِ رسول مَثَاثَیْنِمُ سے ثابت ہے جیسے مسواک کرنا۔

## ۲ـ تشريع نهي:

بعض اشیاء واعمال کابر اہراست سنت سے حرام کھہر ایاجانا مثلا مر دوں کے لیے ریشم اور سونے کے زیور وغیرہ۔

## سـ تشريع جنائي:

وہ احکام شرعیہ جو اصلا قرآن مجید میں مذکور نہ تھے اور ان کی تشریعی براہ راست سنتِ نبوی سُکُاٹِٹیَا کے ہوئی مثلا حد شراب، حرمت شراب کا حکم قرآن میں تھالیکن اس کی سزا قرآن نے نہیں بلکہ سنت نبوی سُکُٹٹیَوِّا نے متعین کی جو اسی ۸۰ کوڑے ہیں۔ حدرجم شادی شدہ مردوعورت کیلئے سزائے زنا۔ حدار تداد مرتدکی سزائے موت بھی سنت نبوی سُکُٹٹیوِّا سے متعین ہوئی ہے۔

## ۸- تشریع سب:

وہ تھم جو کسی دوسرے قانونی فعل کے سبب سے وجو دمیں آیا ہواس کی تشریع بھی سنت نبوی مُثَالِّیْ اِلْمُ اِللَّمِ ہوئی مثلاً قاتل کامقتول کی وراثت سے محروم ہونا۔

#### ۵\_ تشريع كفاره:

اس کی مثال کفارہ صوم ہے ساٹھ مسلسل روزے پاساٹھ مساکین کو کھانا کھلا ناہے۔

#### ٧ ـ تشريع شهادت:

مقدمات میں عدالتی ضابطہ جات اور شہادات کے قوانین مثلاً: ''البینة علی المدعی والیمین علی من انکرہ'' سواسلام اور احکام شریعت کو کاملاً سیجھنے اور ان پر صیح عمل کرنے کے لیے قرآن وسیرت وسنت لازم وملزوم اور ناگزیر ہیں۔ دومیں سے سی ایک کی بھی ججیت وضرورت شرعی کا انکار دین اور شریعت اسلامی کو نامکمل اور نا قابل عمل بنادے گا۔ (21) نبی اکرم صَلَّی قائِدُ مِنْ کا اسلوب تفسیر:

نبی اکرم مَثَالِثَیْمِ کا اسلوب تفسیر ایسانہ تھاجیسا کہ عام مفسرین کرام کا ہے یہ کہ پہلے مفر داتِ قر آن کے معانی بیان کئے جائیس یاوجوہ اعراب کو بیان کیا جائے یا یہ کہ ربط بین الآیات ظاہر کیا جائے۔ بلکہ آپ مَثَالِثَیْمُ کاکسی بھی آیت کریمہ

ششابي علمي وتحقيقي مجله - العرفان

کی تفسیر بیان کرنے میں عمومی طریقہ میہ تھا کہ آپ مُنگاتِیکم کوئی مسلد بیان فرمادیتے اور آخر میں آیت پڑھ دیتے۔اس طرح وہ آیت اس مسکلہ کے لیے دلیل بن حاتی اور وہ مسکلہ آیت کی تفسیر بن حاتا۔ (<sup>(22)</sup>

> اس کی مثال ملاحظه ہو،امام بخاری اپنی صحیح میں سورۃ اللیل کی تفسیر میں ایک روایت نقل کرتے ہیں: عن على قال كنا في جنازة في بقيع الغرقة فاتانا رسول الله علي فقعدو قعدنا حوله ومعه محضرة فنكس فجعل ينكث بمحضرته ثم قال: مامنكم من احد اوما من نفس منفوسة الاقد كتب مكانها من الجنة والنار والا قد كتبت شقية او سعيدة. فقال رجل: يارسول الله علي افلا نتكل على كتابنا وندع العمل؟ فمن كان منامن اهل السعادة فسيصير الى اهل السعادة ومن كان منا اهل الشقاء فسيصير الى عمل اهل الشقاء. ثم قال: اما اهل السعادة فيسيرون لعمل اهل السعادة واما اهل الشقاوة فيسيرون لعمل اهل الشقاء ثم قرأ: فاما من اعطى واتقى وصدق بالحسني (23) ''حضرت علی المرتضیٰ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ہم بقیع میں ایک جنازہ میں حاضر تھے تو حضور مَلَّالِثَیْنَا جارے باس آئے اور تشریف فرما ہو گئے تو ہم بھی آپ مَلَّالِیُنِا کے ارد گر دبیچہ گئے۔ آپ مُکَاللَّیٰ آ کے پاس آپ کی چھڑی تھی آپ نے اس کور کھا پھر اپنی چھڑی کے ساتھ زمین کرید ناشر وع کر دی چر ارشاد فرمایا که تم میں سے ہر ایک شخص یا نفس کا ٹھکانہ پہلے سے لکھ دیا گیاہے کہ جنتی ہو گایا دوزخی ہو گا۔ سعادت مندہے یا شقی ہے تواس پر ایک صحابی نے عرض کیا: پارسول الله مَنْأَلِیَّانِمْ پھر ہم اپنے نوشتہ پر بھر وسہ کر کے بیٹھ جائیں؟ جو سعادت مند ہے وہ از خو د سعادت مند بن جائے گا اور جو شقی ہے وہ از خو د شقی بن جائے گا تو آپ مَلَّا لِلَّيْزَا نِے فرما یا کہ اہل سعادت کو نیک اعمال کی توفیق ملتی ہے اور اہل شقاوت کامیلان برے اعمال کی طرف ہوتا ہے پھر آپ مَنَّالَيْنِمُ نے سورة الليل كي به آيات تلاوت فرمائيں۔ فَامَّا مَنْ اَعْطٰي وَاتَّفٰي، وَ صَدَّقَ بِالْحُسُنْيِ، فَسَنُيسًهُ وَ لِلْيُسْرُى " يِس جِس نے (اپنامال الله كي راہ ميں) ديا اور يرميز گاري اختيار کی۔اور اس نے (اِنفاق و تقویٰ کے ذریعے )اچھائی (یعنی دین حق اور آخرت) کی تصدیق کی۔ تو ہم عنقریب اسے آسانی (یعنی رضائے الہی)کے لیے سہولت فراہم کر دیں گے۔"

> > ایک اور روایت میں بیر الفاظ ہیں:

"فقال: اعملوا فكل ميسرهما خلق له-"(<sup>24)</sup>

"عمل کئے جاؤ، ہر شخص کے لیے وہی عمل آسان کیاجا تاہے جس کے لیے وہ پیدا کیا گیاہے۔" اسی طرح سورۂ انعام کی آیت کریمہ ہے: **\***....13....

الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا وَلَمَ يَلْسِمُوا اِيْمَانَهُمْ بِظُلْمٍ اُولِئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُّهْتَدُوْنَ - (<sup>25)</sup>

"جولوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کو (شرک) کے ظلم کے ساتھ نہیں ملایا انہی لو گوں کے لیے امن (یعنی اخروی بے خوفی) ہے اور وہی ہدایت یافتہ ہیں۔"

یہ آیت کریمہ سن کر صحابہ کرام ڈنگائڈ کا کو تشویش ہوئی کہ ہم میں سے کون ہے؟ جس نے اپنے آپ پر ظلم نہ کیا ہو چنانچہ صحابہ کرام ڈنگائڈ کم بار گاہ نبوی میں حاضر ہوئے اوراپنی تشویش کاماجر اعرض کیا۔

#### جامع ترمذی میں ہے:

عن عبد الله على قال لمانزلت' الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ '' فشق ذلك على المسلمين فقالوا يارسول الله وايتا لم يظلم نفسه؟ قال ليس ذلك انما هو الشرك الم تسمعوا ماقال لقمان لابنه يابني لا تشرك بالله ان الشرك لظلم عظيم (26)

#### حضرت عبد اللّٰد ابن مسعود فرماتے ہیں:

"جب یہ آیت نازل ہوئی توصحابہ کرام رُقُ الَّذُی بہت پریشان ہوئے اور نبی کریم مَنَّ الْقَیْمَ کی خدمت میں عرض کی ''أینا کم یظلم نفسه؟ "ہم میں سے کون ہے جس نے اپنے آپ پر ظلم نہ کیا ہو؟ تو حضور مَنَّ اللَّهِ آ نے فرمایا کہ یہاں ظلم سے مراد گناہ نہیں بلکہ شرک ہے کیا تم نے یہ نہیں سناجو لقمان نے اپنے بیٹے سے کہا: اے بیٹے اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کر، بے شک شرک بہت بڑا ظلم ہے۔"

مذکورہ بالا دونوں مثالوں سے نبی اکرم مُنگالیُّیْمُ کا اسلوب تفسیر بڑا واضح ہو کر سامنے آتا ہے کہ آپ مُنگالیُّمُ آیت کی تفسیر اور معنی ومفہوم کو واضح کرتے ہوئے لغت واعر اب بیان کرنے کی بجائے اس میں بیان شدہ مسئلہ کو بڑے ہی نرالے انداز میں ارشاد فرمادیتے تھے جیسا کہ موخر الذکر آیت میں ظلم کا معنی "ھو الشرک"سے واضح کرنا ہے۔ \*\*\*

## تفسير آيات الاحكام دورِ صحابه مين:

نبی اکرم مَنگانیَّیَا کے وصال کے بعد صحابہ کرام رُخگانیُ کا دور آیا بالخصوص خلافت راشدہ کے دور میں اسلامی عکومت حدود عرب سے نکل کر عجم تک پھیل گئی تواسلامی معاشر ہے میں وسعت پیدا ہوتی چلی گئی۔ تہذیب و تدن میں بھی وسعت پیدا ہوئی ۔ لوگ کشال کشال اس نئی تہذیب میں داخل ہو کر اسلام کے دامن سے وابستہ ہونے لگے۔ اس طرح مختلف مسائل حیات سامنے آئے۔ مختلف اقوام سے وابستہ لوگ جب اپنے مذہب کو چھوڑ کر مسلمان ہوئے، دینی احکام کی مختلف انواع کی نئی نئی صور تیں پیش آئیں تو اس طرح قر آن مجید کی آیات احکام پر غور و فکر کرنے کا سلسلہ شروع ہوا تاکہ پیش آمدہ مسائل میں ہدایت ربانی کے سرچشمہ سے راہنمائی لی جائے۔ اس دور میں صحابہ کرام کا گروہ ایک ایسامقد سے طب کیا۔ جب بھی کوئی آیت نازل ہوتی ایک ایسامقد س طبقہ تھاجس نے قر آن مجید کا فہم براہ راست بار گاہِ نبوت سے حاصل کیا۔ جب بھی کوئی آیت نازل ہوتی

یا کوئی تھم دیاجا تا تو اگر صحابہ کرام کووہ سمجھ میں نہ آتا تووہ نبی کریم سُکُالیُّنِیَّم کی خدمتِ اقد س میں حاضر ہو جاتے اور اپنی مشکل پیش کرتے تو آپ سَکُل لیُّنِیِّم ان کی راہنمائی فرمادیتے تھے۔اس طرح انہیں احکام قر آن پر عمل کرنے میں کوئی دفت پیش نہیں آتی تھی۔

یہ ایک بدیمی امر ہے کہ تمام انسان ذہانت و فطانت میں برابر نہیں ہوتے بلکہ تخلیقی طور پر ان صفات میں تفاوت و فرق پایا جاتا ہے۔ صحابہ کرام بھی زمرہ انسانی ہے ہی تعلق رکھتے تھے۔ اس لیے یہ عوارض ان میں بھی پائے جاتے تھے، بعض لوگوں کی ذہنی سطح بہت بلند اور اونچی تھی جبکہ بعض کی ذہانت و فطانت اس درجہ کی نہ تھی، اسی امرکی طرف انشارہ کرتے ہوئے علامہ ذہبی کھتے ہیں:

ولواننا رجعنا الى عهد الصحابة لوجدنا انهم لم يكونوا فى درجة واحدة بالنسبة لفهم معانى القرآن، بل تفاوتت مراتبهم\_(27)

"سب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم فہم قرآن میں برابر نہ تھے۔ بلکہ اس معاملے میں ان کے مراتب میں فرق یا یاجا تا تھا۔"

یہ ایک مسلمہ امر ہے کہ صحابہ کرام اہل زبان بھی تھے اور نزول قر آن کے عینی شاہد اور نزول قر آن کے ماحول سے پوری طرح آگاہ بھی تھے۔ لیکن انہوں نے قر آن فہمی کے لئے اپنی زبان دانی اور مہارت پر اعتاد نہیں کیا بلکہ انہوں نے صاحب قر آن سے سبقًاسبقاً قر آن پڑھااور اس کے مطالب ومعانی، اسر ارور موزسے اپنے دامنوں کو بھر ا۔ فہم قر آن میں صحابہ کرام کاشوق اور ان کے لگن کا اندازہ لگاناہو تو مشہور تابعی حضرت امام ابو عبد الرحمٰن سلمیؓ کے اس قول کو پڑھیں:

"حدثنا الذين كانوا يقرء ون القرآن لعثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود وغيرهم انحم كانوا اذا تعلموا من النبي علم عشر آيات لم يتجاوزوها حتى يعلموا ما فيها من العلم والعمل-" (28)

"ہم سے ان لوگوں نے بیان کیا ہے، جو قر آن مجید پڑھتے اور پڑھاتے تھے، جیسے عثان بن عفان، عبد اللہ بن مسعود وغیرہ کہ وہ جب نبی اکرم مُنگاتیاً اس قر آن مجید کی تعلیم حاصل کیا کرتے تھے اور دس آیتیں سکھ لیتے تھے تو اس وقت تک اس سے آگے نہیں بڑھتے تھے جب تک یہ نہ جان لیتے تھے کہ ان سکھی ہوئی آیتوں میں عمل اور علم کے فہم سے متعلق کیا باتیں موجود ہیں؟ انہوں نے کہا کہ ہم نے قر آن، علم اور عمل سب کھھ ایک ساتھ سکھا ہے۔"

"أنه بلغه ان عبد الله بن عمر مكث على سورة البقرة ثمانية سنين يتعلمها-"(29)

امام مالک فرماتے ہیں) انہیں خبر پہنچی ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر آٹھ سال تک سور ۃ بقرہ کے معانی و مطالب سیکھتے ہیں۔" معانی و مطالب سیکھتے ہیں۔"

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے جس ذوق و شوق کے ساتھ ہادی عالم مَنَّا لِثَّیْؤَمِّ سے قر آن مجید سیما تھا پھر اسی جذبہ و شوق کے ساتھ اس کو آگے پہنچانے کا فریصنہ بھی سر انجام دیا۔ تمام امت اس امر پر متفق ہے کہ قر آن مجید اور احادیث نبویہ کے بعد تفییر قر آن کا اہم ترین اور قابل اعتماد ذریعہ ومآخذا قوال صحابہ ہیں۔

## صحابه كرام شي للنُّهُمُ كاطريق تفسير:

کتب حدیث میں منقول تفسیر قر آن سے متعلق صحابۂ کرام رفتاً کُلْیُّم کی تفسیری آراء کا مطالعہ کرنے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ کسی آیت قر آنی یا کلمہ قر آنی کی تفسیر و معنی بیان کرنے میں صحابہ کرام رفتاً کُلُیُّم زیادہ کرید نہیں کیا کرتے تھے اور نہ ہی وہ بال کی کھال اتارنے کے دربے ہوا کرتے تھے۔ قر آن مجید کی تفسیر کے متعلق صحابہ کرام رفتاً کُلُیُم کس قدر مختلط تھے؟ اس کا اندازہ حضرت سیدنا ابو بکر صدیق رفتاً گئی کے اس قول سے لگایا جاسکتا ہے۔ ایک مرتبہ حضرت ابو بکر صدیق رفتا گئی ہے سور و عبس میں مذکور لفظ ''ابًا'' کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے سائل کو جواب دیتے ہوئے فرمایا:

اىّ ارض تقلني وايّ سماء تظلني اذا قلت في كتاب الله تعالى برأيي او بما لا اعلم. (30)

"کون سی زمین میر ابوجھ اٹھائے گی اور کون سا آسان مجھ پر سامیہ کرے گاجب میں قر آن مجید

میں اپنی رائے سے پچھ کہوں یا صحیح علم کے بغیر کوئی بات کروں۔"

صحابہ میں سے یہ احتیاط اس ہستی کی ہے جو بار گاہ نبوت مَنَّالیَّیْمِ کے سب سے بڑے فیض یافتہ تھے اور جن کو سفر و حضر میں صحبت نبوی کی سعادت ارزانی ہوئی تھی۔ان سے سوال کیا گیاتوانہوں نے جواب دیا:

"هو التكلف فما عليك ان لا تدريه. "(31)

"لفظ "اب" میں زیادہ کریدنہ کرو کہ یہ محض تکلف ہے۔"

۲۔ صحابۂ کرام ٹنگائٹٹ کلماتِ قر آنی کی تحقیق کے لیے شعر اء عرب کے کلام کی طرف بھی رجوع کرتے تھے۔ جیسا کہ حضرت عبد اللّٰہ ابن عباسؓ نے خارجی سر دار نافع بن الازرق کے سوالوں کے جواب میں شعر اء جاہلیت کے کلام سے استشہاد کرتے ہوئے مفر دات قر آنی کی تحقیق فرمائی۔

س۔ صحابۂ کی تفسیر کا اولین مآخذ ارشادات نبویہ ہوتے تھے جو بلاشبہ حجت شرعیہ ہیں۔ چنانچہ سفر املین نبوت کی روشنی میں صحابہ کی تفسیر کا عام طور پر تعلق عقائد، احکام اور ناسخ ومنسوخ کے علم کے ساتھ پیوستہ تھا۔ ۳۔ صحابہ کرام ٹنگائٹی ُغالب طور پر نزول قر آن کے مواقع اور اسباب نزول سے آگاہ ہوتے تھے اس لیے وہ ان امور کو سامنے رکھ کر قر آن مجید کی تفسیر بیان کرتے تھے۔ مثلا سیدہ عائشہ ڈٹاٹٹیا سے متعلق ایک روایت میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ ان کے بھانجے تھے عروہ بن زبیر ڈٹاٹٹیڈ نے عرض کیا:

"ام المو منین اگر کوئی صفاو مروه کے در میان سعی نه کرے تو کوئی حرج نہیں کیوں که قر آن مجید میں ہے: " کَفَلا جُنَاحَ عَلَیْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِمَا. " (32)

"اس میں کوئی حرج نہیں کہ ان(صفاو مروہ)کے در میان چکر لگائے۔"

اس يرحضرت ام المومنين سيده عائشه صديقه راتينها نے فرمايا:

"اے عزیز! تونے غلط سمجھا ہے اگریہ بات ہوتی جو تم کہہ رہے ہو تو یوں ارشاد ہو تا۔ 'فَلَا جُنَاح عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا" یعنی چکرنه لگانے میں کوئی حرج نہیں۔"

پہلے مناۃ کے لیے احرام باندھ کر آیا کرتے تھے اور صفامر وہ کے در میان اساف اور ناکلہ نامی دوبتوں کی بناپر سعی کرنے پہلے مناۃ کے لیے احرام باندھ کر آیا کرتے تھے اور صفامر وہ کے در میان اساف اور ناکلہ نامی دوبتوں کی بناپر سعی کرنے میں حرج جانتے تھے۔ انہیں سمجھانے کے لیے فرمایا گیا ہے کہ صفااور مر وہ اللہ تعالیٰ کے دین کے شعائز ہیں جو شخص بیت اللہ کا جی کرے یا عمرہ کرے اس پر کوئی حرج نہیں کہ وہ ان دونوں مقاموں کے در میان سعی بھی کرے۔ صحابہ کرام شخاکہ آئے ہے قرآن مجید کی ہمہ جہتی تفسیر منقول ہے۔ مطلب بیہ کہ عقائد، احکام، اخلاق و آداب، معاشرت و غیرہ ہر حوالے سے تفسیری روایات ذخیر ہ صدیث میں موجود ہیں۔ روایت صدیث کی طرح تفسیر قرآن کے بارے میں بھی صحابہ کے دو طبقے تھے، ایک طبقہ وہ جوروایت حدیث کی طرح تفسیر قرآن بیان کرنے سے بہت گریز کرتا تھا، اس لیے کہ تفسیر میں بھی روایت سے کام لیاجا تا ہے یا عقل ورائے سے چنانچہ روایت کے معاملہ میں ان کے سامنے یہ ارشاد نبوی ہے:

دمن کذب علی متعمدا فلیتبوا مقعدہ من النار ''(33)

"جس نے جان ہو جھ کر مجھ پر جھوٹ بولاوہ اپناٹھکانہ جہنم میں بنالے۔" عقل ورائے سے تفسیر کرنے میں وہ اس لیے ڈرتے تھے ان کے سامنے بیرو عید تھی:

''من قال في القرآن برايه فاصاب فقد اخطأ. ''(<sup>34)</sup>

جو صحابہ کرام تفسیر قرآن بیان کرتے تھے ان کے سامنے بیہ عظیم مقصد تھا کہ انہوں نے جو علم اور قرآن مجید کا فہم رسول اکرم مَثَلَّاتَیْنِمْ سے سیکھا تھاوہ اسے لو گول تک پہنچانا بہت ضروری سیجھتے تھے۔ ایسے لو گول کے سامنے یہ ارشاد مبارک تھا:

" بلغوا عنى ولو آيه" <sup>(35)</sup>

"میری طرف سے لو گوں تک پہنچاد و چاہے وہ ایک ہی آیت ( کاعلم ) ہو۔"

''رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوْا عَنْهُ-''<sup>(36)</sup>

"اللّٰدان سے راضی ہو گیااور وہ لوگ اس پر راضی ہیں۔"

معروف مفسر صحابه کرام:

ا-سيدناابو بكر الصديق طالنين أللنائية

٢-سيدناعمر فاروق اعظم رفياتكن م٢٣٥

سر\_سيد ناعثمان ابن عفان رفحاتفهٔ مهم مهم

٣-سيدناعلى المرتضلي رفتائفة م٠٠ه

۵-سيدناعبدالله ابن عباس طالله أ

٢-سيرناعبدالله ابن مسعود رثاقية

٤-سيدنااني بن كعب رطالليني معروبالين معروبالين المستعدد ا

٨۔سيد نازيد بن ثابت رفتاعين مم ٢٥ ه

9\_سيدنامعاذبن جبل الله الله الله المحاه ١٨/ه

اا\_سيدناعبدالله بن عمر رطالتُنهُ مسلاھ

١٢\_سيد تناعا كشه الصديقه وللنيء

٣٠ـ سيد ناجابر بن عبد الله رفي عنه م ٨٧هـ

۱۲ سیدناابوموسیٰ اشعری شانشهٔ م۲۴ هر ۱۳۸۸

10\_سيدناابوهريره رشائعة

١٦ ـ سيد ناعبد الله بن زبير شاعبة

ےا۔سید ناانس بن مالک طالعتٰہ ےا۔سید ناانس بن مالک طالعہٰہ

١٨ ـ سيد ناابو در داء شيخين م ٢ سلھ

وقت گزرنے کے ساتھ جب علوم وفنون کی مختلف دائروں میں تقسیم ہوئی اور پھر ان کے اصول و قواعد وضع کئے تو اس کے ساتھ ہی ہر علم کے دائرہ کار میں وسعت پیدا ہوتی گئی اور اس کے مختلف پہلوئوں اور گوشوں سے متعلق بحث ہونے لگی تو ایک ہی علم و فن سے گئی گئی شاخین پیدا ہوئیں تو اس طرح وہ علم تدوین وار تقاء کی منزلیس طے کرنے لگا۔ علمی ارتقاء کے اسی سفر میں علم تفسیر الاحکام" قرار لگا۔ علمی ارتقاء کے اسی سفر میں علم تفسیر الاحکام" قرار پائی۔ تفسیر کی ذوق رکھنے والے فقہاء کرام نے قرآن مجید کی فقہی آیات کی تفسیر بیان کرنے کا فریصنہ اس خوبی کے ساتھ

۲۳۸ه

القرآن الكريم

20. الثمرات اليانعة

انجام دیا کہ آج دنیاکا کوئی دوسر امذہب اس کی مثال پیش کرنے سے قاصر وعاجز ہے۔ ذیل میں ہم علاء اسلام کی تفسیر احکام کا ایک اجمالی تاریخی جائزہ پیش کرتے ہیں (37)

|                                                     | ٌ تفسير احكام كاار تقائي حبائزه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| امام محمد بن ادریس الشافعی                          | 1. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| شيخ ابوالحسن على بن حجر السعدى                      | 2. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قاضى ابواسحاق اساعيل بن اسحاق المالكي البصري        | 3. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| شيخ ابوالحسن على بن موسىٰ القمى الحنفي              | 4. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| امام ابوجعفر احمد بن محمد الطحاوي                   | 5. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ابومحمد القاسم بن اصبع القرطبي النحوي               | <ol> <li>احكام القرآن</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ابوالفضيل با قربن محمد بن العلاءالقشيرى،            | 7. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| منذربن سعيد البلوطي قرطبي،                          | 8. تلخيص احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| امام ابو بکر احمد بن علی جصاص الر ازی               | 9. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ابوعباس احمد بن على بن احمد الربعي الباغاني،        | 10. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| شيخ ابو محمر مکی بن ابی طالب                        | 11. مختصر احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ابو بكر احمد بن حسين البيهقي                        | 12. تلخيص احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| امام ابوالحسن على بن محمد المعر وف الكيابر سي شافعي | 13. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| امام محمر بن عبدالله الاندلسي (بمذهب مالک)          | 14. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الشيخ عبدالمنعم بن محمد فرس الغرناطي                | 15. احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| محمد بن احمد بن فرح القرطبي (مالكي)                 | 16. الجامع لاحكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| شهاب الدين ابوالعباس احمد بن بوسف حلبي              | 17. القول الوجيز في احكام الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                     | العزيز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| •                                                   | 18. تلخيص احكام القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| شيخ على بن شهاب جمد اني                             | 19. رساله في آيات الاحكام في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                     | شخ ابوالحسن على بن حجر السعدى قاضى ابواسحاق اسماعيل بن اسحاق المالكى البصرى شخ ابوالحسن على بن موسى القمى الحنفى امام ابو جعفر احمد بن محمد الطحاوى ابوالفضيل با قربين محمد بن العلاء القشيرى، ابوالفضيل با قربين محمد بن العلاء القشيرى، منذر بن سعيد البلوطى قرطبى، امام ابو بكر احمد بن على جصاص الرازى شخ ابومجمد على بن احمد الربعى الباغانى، ابو بكر احمد بن حسين البيه قى ابو بكر احمد بن حسين البيه قى امام ابوالحسن على بن محمد المعروف الكيابرسى شافعى امام المحمد بن عبد الله الاندلسى (بمذهب مالك) الشيخ عبد المنعم بن محمد فرس الغرناطي |

يوسف بن احمد الثلائي زيدي

| یکی این آدم              | ٣٩- كتاب مجر د احكام القر آن،                 |
|--------------------------|-----------------------------------------------|
|                          | • ۴- کتاب احکام القر آن بروایت ابن عباسٌ کلبی |
| یکی بن اکثم              | ٨- كتاب ايجاب التمسك بإحكام القر آن،          |
| ابو ثور ابر اہیم بن خالد | ۴۴ ـ كتاب احكام القرآن،                       |
| داؤد بن على              | ۴۳ ـ كتاب احكام القر آن <sup>،</sup>          |
|                          |                                               |

۵۳ تفسير آيات الاحكام،

۵۴\_منتخب احكام القرآن،

٣٨- كتاب الإيضاح عن احكام القرآن ۴۵\_كنزالعرفان في فقه القرآن (شيعه) مقداد بن عبد الله السيوري ٢٧- احكام الكتاب المبين، على بن عبد الله بن محمود شتقى حسين بن احمد النجري ۷۴- شرح الحمٰس ماية آية ، محربن حسين بن قاسم. (38) ٨٧ ـ فقه المرام شرح آيات الإحكام، موجو دہ دور میں قر آن مجید کی فقہی تفاسیر میں درج ذیل تفاسیر کے نام نمایاں ہیں۔ ٩٧ ـ روائع البيان تفسير آيات الاحكام من القرآن، الشيخ محمر على الصابوني عبد الطيف السبكي، محمد ابراہيم كر سون ۵۰ تفسيرات الاحكام، محمد على السايس، شيخ مجمه الخانجي البوسنوي ا۵\_ تفسيرات الإحكام من سورة النساء، شيخ مناع القطان ۵۲ - تفسير آيات الاحكام،

## نتائج بحث

محمد بن علاء الدين

مولوی علی بن جنگ بهادر خال الماناباروی<sup>(39)</sup>

صحابہ کرام رٹن گُلُنگُرُ کو جب قر آن مجید کی کسی مشکل مقام کو سیجھنے کی ضرورت پیش آتی تو وہ بنی اکرم سُلُلُنگُرُ کی طرف رجوع کرتے اور اپنا مدعا پیش کرتے۔ اس پر آپ جو بھی راہنمائی فرماتے صحابۂ کرام اس پر عمل کرتے تھے۔ بہی ارشاداتِ نبویہ قر آن مجید کی '' تغییر نبوی ''کہلاتے ہیں۔ نبی اکرم سُلُلُلُلُیُرُ کے وصال مبارک کے بعد کبار صحابہ کے علاوہ جن صحابہ نے بھی آیات و کلماتِ قر آنی کے حوالے سے جو پچھ کہااس کی دوصور تیں تھیں۔ پہلی یہ کہ جو پچھ انہوں نے زبان رسالتِ مآب سُلُلُلُیُرُمُ سے سنا اس کو بیان کر دیا۔ جبکہ دوسری صورت یہ تھی کہ انہوں نے نبوی تعلیمات کی روشنی میں اپنے علم و فہم اور اجتہاد سے کام لیتے ہوئے آیات و کلماتِ قر آن کے مفہوم کو واضح کر دیا، اس طرح صحابہ کرام سے منقول تغییرامت کو نصیب ہوئی۔

اسی طرح میہ حقیقت بھی ہمارے سامنے واضح ہو کر آتی ہے کہ عہد نبوی اور دورِ صحابہ میں قرآن مجید کی تفسیر بیان کرنے کا وہ اسلوب نہیں تھا جو آج کل ہمارے ہاں مر وج ہے کہ پہلے کسی آیت کا شان نزول ، بیان کا جاتا ہے۔ پھر کلمات کی لغوی تحقیق اور نحوی تراکیب اور آخر میں زیر بحث آیت میں مذکور احکام ومسائل کا ذکر کیا جاتا ہے۔ اس کے برعکس اس دور ہمایوں میں براہ راست متن قرآن کو آسان پیرائے میں بیان کر دیا جاتا ہے۔

پیش نظر مقالہ سے درج ذیل نتائے سامنے آتے ہیں:

- i. قرآنِ مجید قلب محمدی پرنازل کیا گیا، اس کئے مفسر اول کی حیثیت بھی آپ کوہی حاصل ہے۔
  - ii. نبی اکرم مَثَالِثَیْمُ کو تشریعی اور تشریکی دونوں حیثیتیں حاصل تھیں۔
- iii. نبی اکرم مَنَّاتَیْنِیَّم کااسلوب تفسیراییانه تھاجیسا کہ عام مفسرین کاہے ، بلکہ آپ کاعمومی طریقہ یہ تھا کہ پہلے کوئی مسئلہ بیان فرمادیتے اور آخر میں آیت پڑھ دیتے تواس طرح وہ آیت اس مسئلہ کی دلیل بن جاتی تھی۔
  - iv. صحابہ کرام کو فہم قر آن میں اگر کوئی مشکل پیش آتی تووہ نبی اکرم مُثَاثِیَّا کُم کوطرف رجوع کرتے تھے
  - ٧. بیان تفسیر کے لئے صحابہ کرام بالعموم وہی طریقہ اختیار فرماتے تھے جو نبی اکرم مُنَاتَّلَیْکِم کاطریقہ تفسیر تھا
  - vi. بعض صحابہ کلماتِ قرآنی کی تحقیق کے لئے ضرورت کے وقت عربی شاعری کی طرف بھی رجوع کرتے تھے۔

## ☆☆☆☆ ﴿حوالہ جات وحواشی﴾

- القادري، محمه طاهر، داكثر، (2007ء). ترجمه عرفان القرآن، لا مورمنهاج القرآن پبلي كيشنز، النحل، 44:12
  - 2. حريري غلام احمديروفيسر، (س-ن). تاريخ تفسير ومفسرين، فيصل آباد،ملك سنز پبليشرز، ص: 33
- سيوطي، جلال الدين علامه، (1402هـ). الاتقان في علوم القرآن، لا مور، اداره اسلاميات، ن: 1، ص: 21
  - 4. حريري، غلام احمد، تاريخ تفسير ومفسرين، ص:36\_37
- 5. د بلوی شاه ولی الله، (1981ء). الانصاف فی بیان سبب الاختلاف، مترجم؛ مولوی محمه عبید الله بن خوشی محمه،
   لا مور، علماء اکید می محکمه او قاف پنجاب، ص: 2،3
  - 6. القادري، محد طاہر، ڈاکٹر، (2008ء). ترجمہ عرفان القرآن، لاہور، منہاج القرآن پبلی کیشنز، النحل، 64:12
  - 7. القادري، محمه طاہر،ڈاکٹر،(2008ء). ترجمہ عرفان القرآن،لاہور،منہاج القرآن پبلی کیشنز،النساء،4:105
    - 8. محمد طاہر القادري ڈاکٹر، (2006ء). الحکم الشرعي، لا مور، منہاج القرآن پبلي کيشنز، ص: 122،125
- 9. النووى، محى الدين يحى بن شرف، (1996ء) صحيح مسلم، باب حد الزانى، بيروت، دارالخير، رقم الحديث 1690:
  - 10. ايضاً، رقم الحديث:1628
- 11. العسقلانی، احمد بن علی بن حجر، (1986ء)۔ فتح الباری، باب رجم المحصن، دارالریان للتراث، رقم الحدیث 6427:
- 12. بخارى، ابو عبد الله محمد بن اساعيل، (2009ء) صحيح بخارى، باب: صفة الصلاة ، دارالريان للتراث، رقم الحديث: 1
- 13. العسقلاني، احمد بن على بن حجر، (1989ء)ـ تلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، وار الكتب العلميه، رقم:495

- 14. القُرُويِنِيّ، مُحدّ بن يزيد بن ماجه، (س-ن) سنن ابن ماجه، باب الكبد والطحال، دار الكتب العلمية، ج:2، رقم الحديث: 1102
  - 15. النووي، محى الدين يحى بن شرف، (1996ء) صحيح مسلم، باب المسح على الخفين، رقم الحديث: 272
    - 16. ايضا، باب تحريم الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها في النكاح، رقم الحديث:1408
- 17. العسقلاني، احمد بن على بن حجر، فتح البارى، باب: والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما، رقم الحديث: 6407
  - 18. العسقلاني، (2009ء). سبل السلام، ج:4، ص:42
    - 19. النووي، صحيح مسلم، رقم الحديث: 1090
  - 20. محمد طاہر القادري ڈاکٹر، (2006ء). الحکم الشرعي، لاہور، منہاج القرآن پبلي کيشنز، ص: 208–109
- 21. القادري، محمد طاهر، ڈاکٹر ،(2006ء). مقدمہ سیرت الرسول، لاہور، منہاج القرآن پبلی کیشنز، ج:1، ص:2010،208
  - 22. چشتی مشتاق احمد حافظ ، (1993ء)۔ علم تفسیر اور مفسرین ، ملتان ، مدرسه انوار العلوم ، ص:64
  - 23. الازدى،الرئيع بن حبيب بن عمر البصرى، (1415ھ). مند الربيع، بيروت، دارالحكمة، ج:1، ص:301، رقم:796
- 24. (i) ـ بخارى، ابو عبد الله محمد بن اسماعيل، (1993ء). الصحيح، كتاب التفسير، تفسير سورة الليل،
   دار ابن كثير دمشق، شام، رقم الحديث:4666
  - (ii) مسلم، ابن الحجاج قشيرى، (1972ء). الصحيح، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمى فى بطن امه وكتابة رزقه واجله وعمله وشقاوته و سعادتة، بيروت، دار احياء التراث العربي، ج: 4، ص: 2040، الرقم: 2047
  - 25. القادري، محمه طاهر، دُاكثر، (2008ء). ترجمه عرفان القرآن، لا هور، منهاج القرآن پبلي كيشنز، الانعام، 86:6
- 26. (i) ـ ترمذی، ابوعیسی محمد بن عیسی بن سورة ، (س.ن). کتاب تفسیر القر آن ، مکتبة التجاریة ، مصطفی احمد الباز ، مکة المکرمة ، سعودی عرب، باب من سورة

التوبة، 5: 245، رقم:3067

- (ii) ـ بخارى، الصحيح، كتاب الانبياء، باب قول الله تعالىٰ: ولقد أتينا لقمان الحكمة أن اشكر لله، ج:3،ص:1262
- (iii) ابن منده محمد بن اسحاق بن یکی بن منده، (س-ن). الایمان، مؤسسة الرسالة، بیروت، البنان، ج: 1، ص: 418، قم: 267
- 27. ذهبی محمد حسین دکتور،(دون سنة الطبع).التفسیر والمفسرون، باب، تفسیر فی عهد النبی ﷺ وأصاحابه، الفصل الاول، آوند دانش للطباعة والنشر،ج: 1، ص:26
  - 28. السيوطي، جلال الدين ، الاتقان في علوم القرآن، ص: 78

29. الأصبحي، أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك، (دون سنة الطبع). موطا امام مالك، باب الرخصة في قراءة القرآن، على غير وضو، كراجي، مير محمد كتب خانه، ص:190

30. الدمشقى، ابوالفداحا فظ ابن كثير، (1992ء). تفيير القر آن العظيم، مكتبه حقانيه يإكستان پشاور، ج: 1، ص: 10

31. (i) - الأكوسى، ابوالفضل شهاب الدين السيد محمود، (س. ن). فتح القدير، بيروت، دار احياء التراث العربي، ج: 30، ص: 40

(ii) ـ الزہری، محمد بن سعد منیج ابوعبد الله البصری، (س.ن). الطبقات الکبری، بیروت، دارصادر،ج: 3، ص:370

32. (i) - قادري جلال الدين علامه، (2006ء). احكام القرآن، ضياء القرآن پبلي كيشنز لا ہور، ج: 1، ص: 87

(ii) \_ یانی پتی ثناءاللہ قاضی، (س\_ن) \_ تفسیر مظهری، کوئیے، مکتبہ عربیہ کانسی رود، ج: 1، ص: 155

(iii) خازن، علاؤالدین علی بن محمه بن ابراهیم، تفسیر الخازن، حسینی کتب خانه، سکندری روڈ پار ہوتی مر دان،

ئ:1،<sup>ص</sup>:106

(iv)\_بيضاوي، قاضي ناصر الدين بيضاوي، (1996ء)\_انوار التنزيل، بيروت، دار الفكر، ص: 118

33. (i)-مسلم، المقدمة، ج: 1، ص: 10، رقم: 3

(ii)\_ بخارى، الصحيح، ج: 3، ص: 1274، رقم: 1432

(iii)\_مسلم،الصحيح، بيروت، دار احياءالتراث العربي، ج: 1، ص: 10، رقم: 4

(iv) ـ ابن حبان ، الصحيح ، ج: 1 ، ص: 214 ، رقم 1 3 ، مؤسسة الرسالة بيروت

(v) - ائن ماحد الوعبد الله محمد بن يزيد القزويني، (1998ء). السنن، باب التغليظ في تعمد الكذب

على رسول الله هي واراكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ج: 1، ص: 41، رقم: 30

34. (i) ـ سنن الي داؤد، ج: 2، ص: 157

(ii)-ترمذي السنن، ج: 5، ص: 184، رقم: 2952

(iii) ـ طبر اني، المجم الاوسط، ج: 5، ص: 208، رقم: 1015، القاهره، دارالحريين

(iv)\_طبر اني، المعجم الكبير، رقم: ١٦٤٢، مكتبه الزهراءالموصل، ج: 2، ص: 163

(v)\_اني لعلى،المسند، دارالمامون للتراث دمشق،ح: 3، ص: 90، رقم: • ١٢٥٠

35. (i) - تفسيرابن كثير، ج: 1، ص: 4،

(ii) بخاری، انصحیح ، دار ابن کثیر المامة بیروت ، ۳۲۷:۳، قم:۳۲۷۳،

(iii) ترمذی،السنن، داراحیاءالتراث العربی بیروت، ۴۶:۵،رقم:۲۲۲۹،

(iv) ابن حبان ، الصحیح ، موئسیة الرسالة بیروت ، ۱۴۹:۱۴۹، رقم:۲۵۲:۲

(v)الدّرامی،السنن، دارالکتبالعربی بیروت، ۱:۱۴۵، قم:۵۴۲،

(vi) عبد الرزاق، المصنف، المكتبه الاسلامي بيروت، ٩٠١:٧، رقم: ١٥١٥.

(vii) احمد بن حنبل، المسند، ۲:۱۵۹، رقم: ۲۴۸۲

- 36. (i) القادري، محمد طاهر، وْاكْمْر، (2008ء) ـ ترجمه عرفان القرآن، منهاج القرآن پبلي كيشنز لا مور، البيئة، 8:89 (ii) كشف الظنون، حاجي خليفه، ج: 1، ص: 20
- 37. (i) مقدمه تفییراتِ احمدیه، (س.ن). مترجم قاری عادل خان قر آن عمینی اردوبازار لا مور، ص: 10،11 (ii) الصابونی، محمد علی الشیخ، (۵۰۰۷ء). التبیان فی علوم القر آن، لا مور، المنیر ان اردوبازارج: 3، ص: 590،589
- 38. (i) حريرى، غلام احمد پروفيسر، تاريخ تفسير وامفسرين، صفوت مصطفى خليل وفيتش د كتور، الامام ابو بكر الرازى، ص:664
  - (ii)الرازي ، أبو بكر الامام، (2008ء). الجصاص ومنهجه في التفسير، (رسالة، دكتوره) القاهرة، دارالسلام، ن: 5، ص: 602
    - (iii) فتوى صديق بن حسن، (1983ء). ابجد العلوم، المكتب القدوسيه لا مور، ج: 3، ص: 279
- 39. الصابونى محمد شيخ، (2005ء) ـ التبيان في علوم القرآن، (مترجم: محمد آصف نسيم) لاهور، الميزان اردو بازار، ص:589

#### \*\*\*\*

# همصادر ومر ا<sup>جع</sup> ﴾

- 1. ابن ماجه ابوعبدالله محمر بن يزيد القزويني، (1998ء). السنن، بيروت دار الكتب العلمية
- 2. ابن منده محمد بن اسحاق بن یکی بن منده ، (س-ن). الایمان، پیروت، مؤسسة الرسالة
- 3. الاز دی،الربیع بن حبیب بن عمرالبسری، (1415ھ)۔مندالربیع، بیروت، دارالحکمة
- 4. الأصبحي، أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك، (دون سنة الطبع). موطا امام مالك، باب الرخصة في قراءة القرآن، على غير وضو، كراچي، مير محمد كتب خانه
- الآلوسي، ابوالفضل شهاب الدين السيد محمود، (دون سنة الطبع). فتح القدير، بيروت، داراحياء التراث العربي
  - 6. بخارى، ابو عبد الله محمد بن اسماعيل، (1993ء). الصحيح، دمشق، دار ابن كثير
    - 7. بيضاوي، قاضي ناصر الدين بيضاوي، (1996ء) ـ انوار التنزيل، بيروت، دار الفكر
      - 8. يانى پى ثناءاللە قاضى، (س-ن)- تفسير مظهرى، كوئيلە، مكتبه عربيه كانسى رود
    - 9. ترمذي،ابوعيسلي محمد بن عيسلي، (س.ن). كتاب تفسير القر آن، مكة المكرمة ، مكتبة التجارية .

- 10. چشتی مشتاق احمد حافظ ، (1993ء)۔ علم تفسیر اور مفسرین ، ملتان ، مدرسه انوار العلوم
- 11. حاجی خلیفه، (س-ن) کشف الظنون عن أسامی الكتب والفنون، بیروت، دار احیاءالتراث العربی
  - 12. حريري غلام احمد پروفيسر، (س-ن). تاريخ تفسير ومفسرين، فيصل آباد، ملك سنز پبليشرز
- 13. خازن،علاؤالدین علی بن محمد بن ابرا ہیم، (س.ن). تفسیر الخازن، حسینی کتب خانه، سکندری روڈیار ہوتی مر دان
- 14. تخليل وفيتش، صفوت مصطفى الدكتور، (2008ء). الجصاص ومنهجه في التفسير، (رسالة، دكتوره) القاهر ه، دارالسلام
- 15. الدّرامي، عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن عبد الصمد، (س.ن). السنن، بيروت، دارالكتب العربي
  - 16. الدمشقى،ابوالفداحافظ ابن كثير،(1992ء). تفسير القر آن العظيم، پيثاور، مكتبه حقانيه
- 17. دہلوی شاہ ولی اللہ، (1981ء). الانصاف فی بیان سبب الاختلاف، مترجم مولوی محمد عبید اللہ بن خوشی محمد، لاہور، علماءا کیٹر می محکمہ او قاف پنجاب
- - 19. الزہري، محمد بن سعد منتج ابوعبد الله البصري، (س.ن). الطبقات الكبري، بيروت، دار صادر
  - 20. سيوطي، حلال الدين علامه، (1402هـ). الانقان في علوم القرآن، لا مور، اداره اسلاميات
  - 21. الصابوني، محمه على الشيخي، (2005ء). التبيان في علوم القر آن، مترجم، محمه آصف نسيم، لامور، المنيران اردوبازار
    - 22. الصنعاني، عبد الرزاق بن همام، (1970ء). المصنف، بيروت، المكتبه الإسلامي
    - 23. الطبراني، ابو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب، (2010ء). المعجم الاوسط، القاهره، دارالحرمين
      - 24. فتوى صديق بن حسن، (1983ء). ابجد العلوم، لا ہور، المكتبہ القدوسيه
      - 25. قادري جلال الدين علامه، (2006ء). احكام القرآن، لا هور، ضياء القرآن يبلي كيشنز
      - 26. القادري، محمد طاهر، دُاكٹر، (س.ن). مقدمه سيرت الرسول، لامور، منهاج القرآن پېلي كيشنز
      - 27. القادري، محمد طاہر، ڈاکٹر، (2008ء). ترجمہ عرفان القر آن، لاہور، منہاج القر آن پبلی کیشنز
        - 28. القادري، محمه طاهر، ڈاکٹر، (2006ء). الحکم الشرعی، لاہور، منہاج القرآن پبلی کیشنز
        - 29. مسلم،الصحيح، بيروت، دار احياءالتراث العربي، ابن حبان،الصحيح مؤسسة الرسالة بيروت
          - 30. مسلم، ابن الحجاج قشيري، (1972ء). الصحيح بيروت، لبنان، دار احياءالتراث العربي
        - 31. مقدمه تفسيرات احمديه، (س.ن). مترجم قارى عادل خان قر آن تمينى اردوبازار لاجور
          - 32. الموصلي، إلى يعلي، (1989ء) ـ المهند إلى يعلي، دمثق، دارالمامون للتراث

# محیح حدیث کامتر وک العمل ہو نا (اساب و دجوہ کا تحقیقی و تجزیاتی مطالعہ)

☆ ڈاکٹر حامد علی علیمی

#### **Abstract**

Elm-e-Hadith has always been given special emphasis by the Scholars of Islam as being an authentic source of Shariah. They have laid down such principles from which Sahih Hadith could be easily distinguished from other forms of Hadith. One of the very important questions has been always raised, that whether every Sahih Hadith is practicable for Ummah or not? The answer is simply and logically: "No", for Hadith comprises Saying, Actions, miracles, holy wars and attributes of Prophet Muhammad (May peace and mercy be upon him). The Scholars, in their books, have mentioned such principles, by which, many a time Sahih Hadith becomes impracticable. Here the objective is to scholarly highlight and analyze such principles with examples for such students, who are doing research in different fields of Elm-e-Hadith, and to awake those, who claim today that: "Every Sahih Hadith is practicable".

**Key Words:** Sahih Hatidh, Amal, practicable,

علم حدیث اپنے تنوع کے اعتبار سے ایک نہایت وسیع علم ہے، امام جلال الدین سیوطی شافعی نے "تدریب الراوی" میں "کتاب العجالة" کے حوالہ سے تقریباً سوعلوم ایسے شار کرائے ہیں، جن سے علم حدیث میں واسطہ ضروری ہے۔ (۱) مثلاً علم اساءالر جال، علم الروایہ، علم الدرایہ اور علم ناسخ و منسوخ و غیرہ، لہذاان تمام علوم میں مہارت کے بعد ہی کوئی شخص علم حدیث کا جامع اور اس علم میں در جہ کمال کو پہنچ سکتا ہے۔ عموماً تقلید کرنے والوں پریہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ یہ لوگ احادیث صححہ کی بجائے غیر صححہ پر عمل کرتے ہیں، دیھو بخاری و مسلم و غیرہ صحاح ستہ میں فلاں حدیث یوں آئی ہے، مگر پھر بھی یہ لوگ اس پر عمل نہیں کرتے و غیرہ و غیرہ داس کا معقول جو اب یہ ہے کہ علمائے حدیث یوں آئی ہے، مگر پھر بھی یہ لوگ اس پر عمل نہیں کرتے و غیرہ و غیرہ داس کا معقول جو اب یہ ہے کہ علمائے

فن کے مطابق کسی حدیث کا "صحیح" ہوناالگ بات ہے اور کسی حدیث پر "عمل" کرناالگ عمل کرنے کے لیے بالا تفاق حدیث کا "صحیح" ہوناضر وری نہیں ہے ، بلکہ صحیح لغیرہ سے لے کر انتہائی درجہ کی ضعیف روایت ، جو موضوع نہ ہو، وہ بھی معمول بہ ہوتی ہے ۔ علاءِ فن نے یہ بھی تصر تے کی ہے کہ کبھی 'عمل 'صحیح حدیث پر متفرع ہو تاہے اور کبھی "صحت حدیث "عمل پر ۔ (2) پھر معیارِ صحت کے لیے صحابۂ کرام ، فقہاء و مجتہدین اور محد ثین کرام کے اصول کیسال نہیں ، جیسا کہ اہل علم پر روثن ہے ۔ اس مقالہ میں 'صحب حدیث 'سے مر او محد ثین کرام کے اصول کے مطابق کسی حدیث کا صحیح ہونا ہے ۔ اس مقالہ میں اُن اسباب وجووہ کا تحقیقی و تجزیاتی مطالعہ مع امثلہ کیا گیاہے ۔ جن کے باعث بسااو قات صحیح حدیث پر عمل ترک کر دیاجا تا ہے ۔ اصل مدعا کی طرف چلنے سے پہلے حدیث کا معنی و مفہوم ، حدیث کا موضوع ، صحیح حدیث پر عمل ترک کر دیاجا تا ہے ۔ اصل مدعا کی طرف چلنے سے پہلے حدیث کا معنی و مفہوم ، حدیث کا موضوع ، صحیح وغیر ہ کو بیان کیاجا تا ہے ۔

## حديث كالمعنى ومفهوم:

لغت کی مشہور کتاب قاموس میں ہے:

(الحديث : الجديدُ والخَبَرُ-"(E)

یعنی:حدیث کا معنی نیا ہونا اور خبر ہے۔

امام ستمس الدين سخاوي لکھتے ہيں:

" والحديث لغةً ضدّ القديم، واصطلاحاً ما أضيف إلى النبى صلى الله عليه وسلم قولاً له أو فعلاً أو تقريراً أو صفةً، حتى الحركات والسكنات في اليقظة والمنام فهو أعمّ من السنة وكثيراً ما يقع في كلام أهل الحديث-" (4)

"عربی لغت میں حدیث (نیاہونا) قدیم (پرانا ہونا) کی ضد ہے، جبکہ اصطلاحاً نبی کریم مَثَالِثَیْمُ کی جانب کسی قول، فعل، تقریر یا وصف کی نسبت کرنا حدیث کہلا تا ہے، حتی کہ بیداری اور آرام کرتے وقت کی حرکات وسکنات بھی، پس یہ سنت سے عام ہے اور یہ اکثر محدثین کے کلام میں استعال ہوتا ہے۔"

## امام جلال الدين سيوطي شافعي لكھتے ہيں:

''وأما الحديث فأصله :ضد القديم، وقد استعمل في قليل الخبر وكثيره؛ لأنه يحدث شيئاً فشيئاً. وقال شيخ الإسلام ابن حجر في شرح البخارى: المراد بالحديث في عرف الشرع ما يضاف إلى النبي صلى الله عليه وسلم- وكأنه أريد به مقابلة القرآن لأنه قديم-''(5) "عربي زبان مين حديث اصل مين 'قديم' كي ضد ہے۔ اس كا استعال خبر كے ليے بھي ہوتا ہے، كم ہويازياده، اس ليے كه اس كا ظهور تھوڑا ہوتا ہے۔ ثيخ الاسلام ابن حجر عسقلاني

رحمہ الله 'شرح بخاری، میں لکھتے ہیں: عرفِ شرع میں حدیث اس کو کہتے ہیں، جو نبی کریم مُثَلَّ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِّمِ عَلَى اللْمُعَلِّمِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلَى الْ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْمُعَلِّمِ عَلَى الللِّهُ عَل

حدیث کی تعریف میں کلماتِ علاء کم و میش ملتے جلتے ہیں، سب کا مفادیہ ہے کہ حضور نبی کریم سَگَافِیْمِ کے اقوال، افعال، تقریرات یا اوصاف کی حکایت کرنے کا نام حدیث ہے۔ البتہ علامہ عبد العزیز پر ہاوری ملتانی نے 'ایام' کا اضافہ بھی کیاہے، چنانچہ اپنی معرکۃ الآراء کتاب" کوٹر النبی وزلال حوضہ الروی" میں لکھتے ہیں:

''الحدیث کان فی اللغة أوّلاً ضد القدیم، ثم استعملوه بمعنی الکلام، وفی صناعة هذا العلم قول النبی صلی الله علیه وسلم وحکایة فعله أو تقریره أو وصفه أو أیّامه-'' (6) "لغت میں شروع میں 'حدیث'قدیم کی ضد کو کہا جاتا تھا، پھر اہل فن نے اس کا استعال مکام'کے معنی میں کیا۔البتہ اس علم (علم حدیث) کی اصطلاح میں نبی کریم کا قول، فعل، تقریر، وصف باایام کی حکایت کرناحدیث کہلاتا ہے۔''

حصرات صحابہ کرام و تابعین عظام کے اقوال و افعال کو بھی تبعاً حدیث میں شار کیا جاتا ہے، بلکہ صحابہ کرام کی تقریرات بھی اسی زمرہ میں شامل ہیں۔ (<sup>7)</sup> یہ اُن چیزوں میں ہے، جنہیں عقل وحواس کے ذریعے سے نہیں جانا جاسکتا، مثلاً انبیاء سابقین علیہم السلام کے احوال سے متعلق خبر دینا، مستقبل میں ہونے والے واقعات کی خبر دینا، یاکسی فعل کے ثواب یاعقاب کے بارے میں خبر دینا، جبکہ راوی اسر ائیلی روایات سے اخذ کرنے والانہ ہو۔ <sup>(8)</sup>

فائدہ: تقریر کامطلب سے کہ حضور اکرم مُنگانِیْم کی موجو دگی میں کسی صحابی نے کوئی کام کیا، پچھ کہایا کسی مسلمان سے متعلق کسی چیز کی خبر آپ مُنگانِیْم اللہ سکوت اختیار فرمایا، بلکہ سکوت اختیار فرمایا، بلکہ سکوت اختیار فرمایا، گویاسکوت فرمایا، گویاسکوت فرمایا، گویاسکوت فرمایا، گویاسکوت فرمایا، گویاسکوت فرمایر آپ متعلق ہیں، توان میں تفصیل پچھ یوں ہے کہ اگر وہ اختیاری ہیں، توافعال میں داخل ہیں اور اگر غیر اختیاری ہیں، جیسے حلیہ مبار کہ، واقعاتِ ولادت وغیر ہاتواس سے کوئی حکم شرعی ثابت نہیں ہوتا۔ فقہاء کے نزدیک میہ ہی تعریف متعلق ہیں۔ ہاں علماء حدیث نے مطلق احوال کو بھی حدیث میں شار میں تعریف منتعلق ہیں۔ ہیں تعریف میں شار کے تمام پہلواس میں داخل ہیں۔ (و)

#### حديث كاموضوع:

حديث كاموضوع بيان كرتے ہوئے امام جلال الدين سيوطى شافعى لكھتے ہيں: ''واعلم أنَّ الحديث موضُوعه ذات رَسُول الله ﷺ من حيث إنَّه رَسُول الله''۔(10)

#### "حدیث کاموضوع رسول الله مَکَاتِیْمَ کی ذات ستو دہ صفات اس حیثیت سے ہے کہ آپ اللہ کے رسول ہیں۔"

# صحیح حدیث کامعنی ومفهوم:

محدثین کرام کے نزدیک کسی حدیث پر صحیح کا اطلاق اُس وقت ہو تاہے، جب اُس کی اسناد متصل ہو، تمام راوی عادل اور تام الضبط ہوں، نیز وہ حدیث شاذ ہو اور نہ معلل \_ (۱۱)

علماءِ اُصولِ حدیث کاکسی حدیث کوغیر صحیح قرار دینے کامطلب بیہ نہیں ہوتا کہ وہ حدیث نعوذ باللہ غلط و باطل ہے، بلکہ مطلب بیہ ہوتا ہے کہ بیہ اعلیٰ در جہ سے ذراکم در جہ کی حدیث ہے، جس کی کئی ایک اقسام گتبِ اُصول میں درج کی گئ ہیں۔مولانا احمد رضاخان حنفی ککھتے ہیں:

" صحیح اُن (علاءِ فن) کی اِصطلاح میں ایک اعلی درجہ کی حدیث ہے، جس کے شر الط سخت و دشوار اور موانع و علائق کئیر وبسیار، حدیث میں اُن سب کا اجتماع اور اِن سب کا ارتفاع کم ہو تا ہے، پھر اس کی کے ساتھ اس کے اثبات میں سخت قتیں، ان کے نزدیک جہاں ان باتوں میں کہیں بھی کی ہوئی فرما دیتے ہیں: یہ حدیث صحیح نہیں یعنی اس درجهٔ علیا کونہ بہنچی۔ اس سے دوسر کے درجہ کی حدیث کو حسن کہتے ہیں یہ با آنکہ صحیح نہیں پھر بھی اس میں کوئی قباحت نہیں ہوتی ورنہ حسن ہی کے مدیث کو حسن کہ اس کا پایہ بعض اوصاف میں اس بلند مرتبے سے جھگا ہوتا ہے، اس فتم کی بھی سینکروں حدیثیں صحیح مسلم وغیرہ گتبِ صحاح بلکہ عند التحقیق بعض صحیح بھاری میں بھی ہیں، یہ فتم بھی استناد واحتجاج کی پُوری لیافت رکھتی ہے۔ الخے۔

# صیح حدیث کے مضامین اور اُس پر عمل:

احادیث صحیحہ میں عقائد اور حلال وحرام کے علاوہ کئی ایک مضامین آئے ہیں:مثلاً تاریخ، گذشتہ انبیاء ورسل عَلیَیْلِاً اور اُن کی اُمتوں کے واقعات کا بیان، معجزات کا بیان، احوال وخصائص مصطفی کریم مَثَاثَیْلِیَّا ، اشر اط یامت، مستقبل میں ہونے والے واقعات و فتن کا بیان، اہوالِ محشر، ملائکہ، حور و غلمان، نغم جنت واہوال جہنم و غیرہ کا بیان۔ ہر ذی شعور جانتا ہے کہ ان احادیث صحیحہ کے ہر ہر مضمون پر عمل نہیں کیا جاسکتا۔

ہم اس تحریریں صرف اُن احادیثِ صححہ پر کلام کریں گے ، جن کا تعلق احکام سے ہے ، مگر پھر بھی مختلف اسباب ووجوہ کی وجہ سے انھیں تروک العمل بتایا گیا۔ علاء کا کم از کم اس بات پر تو اتفاق ہے ، خواہ وہ کسی امام کی تقلید کرتے ہوں یا نہیں ، کہ بعض اسباب ووجوہ کے باعث کبھی کبھار صحیح حدیث پر عمل نہیں کیا جاتا ، چنانچہ علماء اہل حدیث کے مشہور عالم میاں نذیر حسین صاحب دہلوی 'معیار الحق' میں لکھتے ہیں:

"بعض ائمہ کاترک کرنابعض احادیث کو فرعِ عثیق اُن کی ہے ، کیونکہ انہوں نے اُن احادیث کو احادیث قابل عمل نہیں سمجھا، بدعوی شنح یابدعوی ضعف اور امثال اس کے۔"(۱3)

علاء کرام نے تو یہاں تک لکھاہے کہ حضرات صحابۂ کرام سے لے کرائمہ مجتہدین رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین تک کوئی مجتہد ایسانہیں، جس نے بعض احادیث صححہ کو دول یامر جوح نہ قرار دیاہو، یا کسی نہ کسی وجہ سے اُسے متر وک العمل کھیر ایاہو۔ (۱۵) تفصیل گئیر اُصول میں دیکھی جا سکتی ہے۔ امام ابن الحاج نے اینی مشہورِ زمانہ کتاب 'المدخل، میں اس صمن میں مختلف علاء کے اقوال نقل کیے ہیں، ہم یہاں چند بطور استشہاد پیش کرتے ہیں۔ (۱۶)

ا۔ عالم مدینہ امام مالک بن انس سے منقول سے کہ آپ نے فرمایا: اَلْعَمَالُ اَتَّبَتُ منَ الْاَ حَادِیْتْ- یعنی: عمل ، حدیثوں سے زیادہ مستحکم ہے۔

۲۔ اس طرح امام مالک کے پیروکاروں کا یہ کہنا ہے: إنَّه لَضَعِیْفٌ اَنْ یُقَالَ فِی مِثْلِ ذلِک: حَدَّیْنی فُلَان ۔ ایس طرح امام مالک کے پیروکاروں کا یہ کہنا ہے۔
 عَنْ فُلان ۔ ایس جگہ حدیث بیان کرناورست بات نہیں ہے۔

سو منقول ہے کہ جب بعض ائمہ تابعین کو دو سرول سے ان کے خلاف حدیثیں پہنچتیں، تو کہا کرتے: مَا بُخْهَلُ هَذَا وَلَكِنْ مَضَى الْعَمَلُ عَلَى غَيْره لِيعَىٰ: ہمیں بیہ حدیث معلوم ہے، لیکن عمل اس (حدیث) کے خلاف پر گزر چکا۔

#### ضروری وضاحت:

یہ ضروری ہے کہ مذکورہ اقوال کاوہ معنی و مفہوم بیان کیاجائے، جس سے کسی کم نظر کو ائمہ مجتہدین پر طعن و تشنیع کرنے کامو قع نہ مل سکے۔ مقالہ نگار کی رائے میں پہلے دوا قوال کا معنی ہیہ ہے کہ چونکہ رسول اللہ مثاقیۃ آخری ایام شہر مدینہ میں گزارے اور وہاں کے مسلمانوں نے آپ مثاقیۃ آخری کے عمل کو بہت قریب سے دیکھا، اپنایا اور روایت کیا۔ پس اگر کوئی حدیث یا احادیث بظاہر اہل مدینہ کی معمول بہا احادیث کے مخالف ہوں، توامام مالک کی رائے ہیہ کہ اُنہی احادیث پر عمل کیا جائے گا، جن پر اہل مدینہ کا عمل رہا ہے، آپ کے پیروکاروں کا قول اسی کی گویاوضاحت ہے کہ پھر الدی صورت میں کوئی دوسری حدیث بیان کرنا درست نہیں ہوگا۔ یہاں 'العمل، پر الف لام عہدِ ذہنی کے لیے ہے، ایسی صورت میں کوئی دوسری حدیث بیان کرنا درست نہیں ہوگا۔ یہاں 'العمل، پر الف لام عہدِ ذہنی کے لیے ہے، ایسی بلکہ اہل مدینہ کی روایت سے ثابت عمل، واللہ تعالی اعلم حاشا و کلا! بیہ ہر گز مر او نہیں کہ اگر کوئی عمل خلاف ہوں، تو اِن کے بجائے، نعوذ باللہ من ذلک، عمل خلاف شرع اہل مدینہ میں رائج ہو جائے اور احادیث اُس کے خلاف ہوں، تو اِن کے بجائے، نعوذ باللہ من ذلک، اُس عمل کو جت مانا جائے گا۔

# اجله صحابة كرام كاطرز عمل:

اہلسنت کاعقیدہ ہے کہ تمام صحابہ عدول ہیں، ہر صحابی براہ راست رسول اللہ منگالیّٰیُّمِ کاتر بیت یافتہ ہے، اس کا درجهٔ اجتہاد دوسرے سے مختلف ہو سکتا ہے۔ پھر ہر صحابی نے رسول الله منگالیّٰیَّمِ کے ہر ہر عمل مبارک کو ملاحظہ نہیں کیا، خواق ہجرت سے کی زندگی ہو یابعد کی۔ لہٰذاکسی چیز میں بہمی اختلاف ہو نابد یہی ہے۔ ہم یہاں ذیل میں پہلے اُن احادیثِ صححہ میں سے چند کو ذکر کرتے ہیں، جن پر بعض اجلہ صحابہ کرام نے مختلف اسباب و وجوہ کے سبب عمل نہیں کیا۔

مثال ١ : عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ بْنِ أَبْزَى قَالَ: كُنَّا عِنْدَ عُمَرَ فَأَتَاهُ رَجُلٌ فَقَال: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ! رُبَّكَا غَنْكُثُ الشَّهْرَ وَالشَّهْرَيْنِ وَلَا نَجِدُ الْمَاء، فَقَالَ عُمَرُ:أَمَّا أَنَا فَإِذَا لَمْ أَجدِ الْمَاء لَمْ أَكُنْ لِأُصَلِّيَ حَتَّى أَجِدَ الْمَاء، فَقَالَ عَمَّارُ بْنُ يَاسِرٍ: أَتَذْكُرُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ حَيْثُ كُنْتَ بِمَكَانِ كَذَا وَكَذَا وَنَحْنُ نَرْعَى الْإِبِلَ، فَتَعْلَمُ أَنَّا أَجْنَبْنَا- قَالَ :نَعَمْ- أَمَّا أَنَا فَتَمَرَّغْتُ فِي التُّرَابِ، فَأَتَيْنَا النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَضَحِكَ فَقَالَ: إِنْ كَانَ الصَّعِيدُ لَكَافِيكَ وَضَرَبَ بِكَفَّيْه إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ نَفَخَ فِيهِمَا ثُمَّ مَسَحَ وَجْهَهُ وَبَعْضَ ذِرَاعَيْهِ-فَقَالَ :اتَّقِ اللهَ يَا عَمَّارُ! فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ !إِنْ شِئْتَ لَمْ أَدُكُوهُ خَالَ: لَا، وَلَكِنْ نُولِّيكَ مِنْ ذَلِكَ مَا تَوَلَّيْتَ-(16) "عبد الرحمن بن ابزی سے روایت ہے کہتے ہیں کہ ہم حضرت عمر کے پاس تھے، کہ ایک شخص آ یا اور کہا: اے امیر المؤمنین! بار ہا ایسا ہو تا ہے کہ ہم ایک ایک ماہ اور بعض او قات دو دو ماہ بغیر یانی کے گزارا کرتے ہیں، حضرت عمرنے فرمایا: جہاں تک میر اعمل ہے، تواگر مجھے یانی نہ ملے تو میں نماز نہیں پڑھتا، جب تک یانی نہ مل جائے۔ اس پر حضرت عمار بن یاسر نے کہا: اے امیر المؤمنين! كيا آپ كوياد ہے كہ جب آپ فلال فلال مقام پر تتھے اور ہم اُس وفت اُونٹ چرایا رہے تھے، آپ جانتے ہیں ہم جنبی ہو گئے تھے؟ حضرت عمرنے کہا: ہاں یاد ہے، کہا: میں تومٹی میں لوٹ لیا تھا، پس جب ہم نبی کریم مُنَالِیْنَا کی خدمت میں پنچے اور یہ معاملہ عرض کیا، تو آپ مَنَّالِيَّةُ مُسَرَاديهِ مِصَاور فرما ياتها: تتهمين ياك منْ كافى تقى اوراينے دونوں ہتھيليوں كومنْ پرمارا پھر ان میں پھونک ماری پھر اپنے چېرے اور کہنیوں کے کچھ حصہ کا مسح کیا۔ اس پر حضرت عمر نے کہا: اے عمار!اللہ سے ڈرو۔ وہ بولے: اے امیر المؤمنین:اگر آپ چاہیں تو میں اسے تبھی ذکر نہیں کروں گا، آپ نے کہا: نہیں، بلکہ ہم تمہیں اس ہے اُسی طرح پھیر دیں گے جہاں تم تھے۔، " شار حین نے اس کی شرح میں بہت کچھ لکھاہے، تاہم اس سے بیہ بات تو ثابت ہوتی ہے کہ حضرت عمر ڈکاٹھڈ نے اس پر عمل نہیں کیا،واللہ تعالیٰ اعلم۔

مثال ٢ : عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: كُنْتُ مَعَ الْأَسْوَدِ بْنِ يَرِيدَ جَالِسًا فِي الْمُسْجِدِ الْأَعْظَم، وَمَعَنَا الشَّعْبِيُّ، فَحَدَّثَ الشَّعْبِيُّ بِحَدِيثِ فَاطِمةً بِنْتِ قَيْسٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، لَمْ يَجْعَلْ لَمَا شُكْنَى وَلَا نَفْقَةً، ثُمُّ أَخَذَ الْأَسْوَدُ كُفًّا مِنْ حَصَّى، فَحَصَبَهُ بِهِ، فَقَالَ : وَيُلْکَ ثُحُدَّتُ بِمِثْلِ هَذَا، قَالَ عُمُرُ: سُمُنَى وَلَا نَفْقِهُ، ثُمُّ أَخَذَ الْأَسْوَدُ كُفًّا مِنْ حَصَّى، فَحَصَبَهُ بِهِ، فَقَالَ : وَيُلْکَ ثُحُدَّتُ بِمُثْلِ هَوْلُتُ مُولِكُوكُ كِتَابِ الله وَسُنَّةَ نَبِينَا صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم لِقَوْلِ امْرَأَةٍ، لَا نَدْرِى لَعَلَّه حَفِظَتْ، أَوْ نَسِيتْ، لَه السُكْنَى وَالنَّفَقَةُ، قَالَ الله عَزَّ وَحَلَّ: (لَا تُخْوِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوعَنَّ وَلَا يَخْرُجُنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ فِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ) - (17) السُّكُنَى وَالنَّفَقَةُ، قَالَ الله عَزَّ وَحَلَّ: (لَا تُخْوِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوعِقَلَّ وَلَا يَخْرُجُنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ فِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ) - (17) السُّكُنَى وَالنَّفَقَةُ، قَالَ الله عَزَ وَحَلَّ: (لَا تُخْوِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوعِمُ وَلَا يَخْرَجُنَ إِلَّا اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ فَعَلَ مِن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ فَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ فَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَم بُعِيلَ كُر اللهُ وَسَلَة نَبِيلُ كَى مُعْمِلِهُ مِن الله وَلَوْ الْمَاكِمُ الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ لِقَوْلِ الْمُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِقَوْلِ الْمُزَاقِ إِنْ جَاءِكُ كَى الله وَلَيْ الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لِقَوْلِ الْمُولِ الْمُزَاقِ إِنْ جَاءِكُ كَالله وَلَا الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لِقَوْلِ الْمُزَاقِ إِنْ جَاءَتُ الله وَلَا الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لِقَوْلِ الْمُؤَوْلِ الْمُزَاقِ إِنْ جَاءَتُ الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لِقَوْلِ الْمُولَى الْمُولَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لِقَوْلِ الْمُؤَوقِ الْ الْمُؤَاقِ إِنْ جَاءَتُ

ام ابو يم اسمبهال لے اپل المسند المستخرج على صحيح الامام مسلم "كَل يه رَا نَدُرُوايت ليا تِهِ ''فَقَالَ: لَا نَثْرُکُ كِتَابَ الله وَسنة نَبِيِّهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ لِقَوْلِ امْرَأَةٍ إِنْ جَاءتْ بِشَاهِدَيْنِ أَنَّه سَمِعَاهُ مِنْ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِلَّا لَمْ نَدَعْه قَالَ الله : لَا تخرجوهن من بُيُوتِمَنَّ، الْآيَةَ۔'' (18)

"آپ رٹائٹنڈ نے فرمایا: ہم اللہ تعالیٰ کی کتاب اور اُس کے نبی مَثَلِّ اَلْیُکِمْ کی سُنت کو ایک عورت کے کہنے پر نہیں جھوڑ سکتے، اگر وہ دوایسے گواہ لے آئے جو بیہ گواہی دیں کہ انہوں نے رسول اللہ مَثَلُّ اللَّهِ عَلَیْ اَللہ تعالیٰ فرماتا ہے: عدت میں مُثَلِّ اَللّٰہِ اِسْ اِسْ کے گھر ول سے نہ نکالو۔۔۔ اللّٰہۃ۔"
انہیں ان کے گھر ول سے نہ نکالو۔۔۔ اللّٰہۃ۔"

یہاں حضرت عمر ڈلاٹٹیڈنے فاطمہ بنت قیس کی روایت کو مرجوح کھہر ایا اور دلیل میں بیہ فرمایا کہ معلوم نہیں انتھیں پوری بات یاد بھی ہے یا نہیں۔ چونکہ یہ ایک امر دینی ہے، لہٰذااُن کی تنہا گواہی کافی نہیں، البتہ اگر وہ ایسے دو گواہ پیش کریں، جو یہ گواہی دیں کہ انہوں نے رسول الله مُنَاتِّلِیَّا کہ سے ایسائنا تھا، توٹھیک ہے ہم عمل کریں گے، وگرنہ حکم وہی رہے گا، جو کتاب اللہ اور سنت میں ہے، واللہ تعالی اعلم۔

مثال ١٠٠٠ أم المؤمنين سيره عائشه صديقه رفي الله المؤينات به كه آپ نے مذكوره حديث فاطمه كى بارے ميں فرمايا: مَا لِفَاطِمَةَ أَلاَّ تَتَّقِى اللهُ، يَعْنِي: فِي قَوْلِهَا: لَا سُكْنَى وَلاَ نَفَقَة فاطمه كوكيا مواہ كياوه الله سے نہيں وُرتی۔

یعنی: اینے اس قول میں کہ نہ سکنی ہے اور نہ نفقہ۔ امام بخاری وغیر ہنے اسے روایت کیا ہے۔ (<sup>(19)</sup>

امام طحاوی مشرح معانی الآثار عیس اس کے تحت لکھتے ہیں:

" فَهَذِهِ عَائِشَة رَضِيَ الله عَنْهَا لَمْ تَرَ الْعَمَلَ بِحَدِيثِ فَاطِمَة أَيْضًا- " (20)

" بير أم المؤمنين سيده عائشه بين، بير بھی حديث ِ فاطمه پر عمل کی قائل نہيں۔"

مثال ، حضرت ابوہریرہ رفحالیون سے روایت ہے کہ رسول الله سَکَالِیُوَا نے فرمایا:

"الوُّضُوء مِمَّا مَسَّتِ النَّارُ وَلَوْ مِنْ ثَوْرِ أَقِطِـ" (21)

"جس چیز کو آگ نے حچوا، اُس سے وضولازم ہے ، اگر چیہ پنیر کا ٹکڑاہی کیوں نہ ہو۔"

چنانچه کُتبِ حدیث میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس بن پینا نے اس پر عمل نہ کیااور حضرت ابوہریرہ ڈلگاٹھنڈ سے فرمایا: '' أَنَتَوَضَّأُ مِنَ الدُّهْنِ؟ أَنْتَوَضَّا مِنَ الحَمِيمِ؟''(22)

" کیاہم تیل کی وجہ سے وضو کریں گے ؟، کیاہم گرم پانی کی وجہ سے وضو کریں گے ؟"

اس پر حضرت ابوہریرہ نے اُن سے کہا: بھیتیج!جب رسول اللہ مَنَّاتِیْنِکَم سے مر وی کوئی حدیث سُنو، تواس طرح کی مثالیں نہ دیا کرو۔

# صحیح حدیث اور امام مجتهد کاطرزِ عمل:

ا۔ وہ حدیث متواتر نہیں ہوتی اور اُس سے قر آنِ کریم کا کسنے لازم آتا ہے۔ مثال: ''لَا صَلَاةَ إلَّا بقِرَاءة فَائِحَةِ الْكِتَابِ'' (23) وغیرہ جیسی احادیث۔

علماء کرام کے درمیان بیہ اختلاف رہاہے کہ آیا نماز میں سورۂ فاتحہ پڑھنا فرض ہے یا واجب یا سُنت؟ احناف کے نزدیک اس کا پڑھنا فرض نہیں، بلکہ واجب ہے، کیونکہ قر آن کریم میں قراءت سے متعلق اللہ تعالیٰ کا حکم مطلق ہے، جس کانشخ نہ ہو گا مگر متواتر حدیث ہے،ار شاد ہو تاہے:

''فَاقْرَءُوْا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْاٰنِ ''(24)

"اب قرآن میں سے جتناتم پر آسان ہواُ تناپڑھو۔"

چنانچیہ محقق علی الاطلاق کمال الدین بن الہام حنفی 'فتح القدیر' میں سورۂ فاتحہ کی فرضیت میں وارد احادیث کی فنی حیثیت پر کلام کرنے کے بعد لکھتے ہیں: "وبه لا يثبت الركن لأن لازمه نسخ الإطلاق بخبر الواحد، وهو يستلزم تقديم الظني على القاطع وهو لا يحل فيثبت به الوجوب فيأثم بترك الفاتحة ولا تفسد." (25)

"اس سے رُکنیت (فرضیت) ثابت نہیں ہوگی، کیونکہ اس سے یہ لازم آئے گا کہ خبرِ واحد سے مطلق کا نسخ ہو اور یہ قطعی پر ظنی کی تقدیم کولازم کرناہے، جو جائز نہیں، لہذااس سے (سورهُ فاتحہ کا) وجوب ثابت ہوگا، پس نمازی فاتحہ کے ترک سے گناہ گار ہوگا، البتہ نماز فاسدنہ ہوگی۔"

۲۔ وہ حدیث احاد ہوتی ہے اور قر آن کریم پر زیادتی کی موجب۔

مثال: پانی میں اصل طہارت ہے، چنانچہ اللہ تعالی فرما تاہے:

''وهُوَ الَّذِيْ اَرْسَلَ الرِّيْحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَىْ رَحْمَتِه وَانْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءِ طَهُوْرًا.''<sup>(66)</sup>

"اور وہی ہے جس نے ہوائیں بھیجیں اپنی رحمت کے آگے مژدہ سناتی ہوئی اور ہم نے آسان سے یانی اتارایاک کرنے والا۔"

علماء فرماتے ہیں کہ جب اس میں کوئی نجس چیز مل کر غالب ہو جائے، تواب یہ تھم طہارت باقی نہیں رہے گا۔امام مالک اپنی موطأ میں، امام عبد الرزاق اور امام ابن ابی شیبہ اپنی اپنی مصنفوں میں، امام دار قطنی اپنی سنن میں اور امام بیہ قی سنن کبری میں روایت کرتے ہیں:

''أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخُطَّابِ حَرَجَ فِي رَكْبٍ فِيهِمْ عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ حَتَّى وَرَدُوا حَوْضاً- فَقَالَ عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ لِصَاحِبِ الْحُوْضِ! هَلْ تَرِدُ حَوْضَكَ السِّبَاعُ؟ عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ لِصَاحِبِ الْحُوْضِ! لاَ تُخْبِرْنَا فَإِنَّا نَرِدُ عَلَى السِّبَاعِ وَتَرِدُ عَمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ : يَا صَاحِبَ الْحُوْضِ! لاَ تُخْبِرْنَا فَإِنَّا نَرِدُ عَلَى السِّبَاعِ وَتَرِدُ عَلَى السِّبَاعِ وَتَرِدُ

"امیر المؤمنین عمر بن خطاب ایک دن ایک جماعت کے ہمراہ نکلے، اس میں حضرت عمرو بن العاص بھی تھے، یہ لوگ ایک حوض پر پہنچ، تو حضرت عمرو بن العاص نے حوض والے سے پوچھا: کیا تمہمارے حوض پر درندے آتے ہیں؟ حضرت عمر بن خطاب نے فرمایا: اے شخص! ہمیں کچھ نہ پتا، اس لیے کہ ہم درندوں کے جانے کے بعد آتے ہیں اور وہ ہمارے بعد آتے ہیں۔" کشف الاس ارشرح اُصول البزدوی 'میں اس حدیث کوذکر کرنے کے بعد لکھا:

"فلولا أن خبره عد خيراً ما نهاه عن ذلك وعمرو بن العاص بالسؤال قصد الأخذ بالاحتياط، وقد كرهه عمر رضى الله عنهما لوجود دليل الطهارة باعتبار الأصل فعرفنا أنه ما بقى هذا الدليل لا حاجة إلى احتياط آخر. "(28)

"اگر حضرت عمر رفحالفنگهٔ اُس خبر کوخیر جانتے، تو اُسے خبر دینے سے ہر گز منع نہ کرتے۔ حضرت عمر و بال کا اعتبار کرتے عمر و بن العاص کا پوچھنا، احتیاط کی وجہ سے تھا، جبکہ حضرت عمر رفحالفنگهٔ نے اصل کا اعتبار کرتے ہوئے اسے ناپیند کیا، کیونکہ دلیل طہارت موجود تھی، پس ہمیں معلوم ہوا کہ جب تک یہ دلیل باقی رہے گی، کسی دوسری احتیاط کی ضرورت نہیں ہوگی۔"

مخضرید کہ اگر اس حدیث کے موافق حضرت عمرو بن العاص کے عمل کو اپنایا جائے، تویہ کتاب اللہ پر زیادتی کاموجب ہو گا۔ للہذا فقہاء کرام نے صراحت فرمائی ہے کہ اس طرح کے حوض کا پانی اپنے اصل تھم یعنی: طہارت پر ہی رہے گا، واللہ تعالی اعلم۔

سر تعاملِ اُمت نے اُس حدیث کے خلاف راہ دی ہوتی ہے۔

مثال: جیسے حدیثِ مخابرہ۔امام نسائی اپنی مسنن ' میں عمروبن دینارسے روایت کرتے ہیں:

''قَالَ: سَمِعْتُ ابْنَ عُمَرَ يَقُولُ: كُنَّا ثُخَابِرُ وَلَا نَرَى بِذَلِكَ بَأْسًا، حَتَّى زَعَمَ رَافِعُ بْنُ حَدِيجٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى عَنِ الْمُخَابَرَةِ.''(29)

"انہوں نے کہا: میں نے حضرت عبداللہ بن عمر رشالٹھُنُّ کو فرماتے سُنا: ہم مخابرہ کرتے تھے اور اس میں کوئی حرج نہیں دیکھتے تھے، یہاں تک کہ رافع بن خدیج نے گمان کیا کہ رسول اللہ مُنَّا لِلْیُؤَمِّ نے مخابرہ سے منع فرمایا ہے۔"

سنن ابن ماجه کی روایت میں یوں ہے:

"قال: سمعت ابن عمر، يقول: كنا نخابر ولا نرى بذلك بأسا، حتى سمعنا رافع بن خديج، يقول: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه، فتركناه لقوله." (30)

"انہوں نے کہا: میں نے حضرت عبداللہ بن عمر ڈلاٹٹیڈ کو فرماتے سنا: ہم مخابرہ کرتے تھے اور اس میں کوئی حرج نہیں دیکھتے تھے، یہاں تک کہ ہم نے رافع بن خدت کو میہ کہتے سنا کہ رسول اللہ نے اس سے منع فرمایا ہے، پس ہم نے اسے ترک کر دیا۔ "

کشف الاسر ارشرح اُصول البنر دوی میں ہے:

"فإنهم عملوا به فيما يعمّ به البلوى مثل ما روى عن ابن عمر رضى الله عنهما أنه قال: كنا نخابر أربعين سنة حتى روى لنا رافع بن خديج أنّ النبي عليه السلام نهى عن ذلك فانتهبنا-" (31)

''علماء نے اس پر عموم بلویٰ کی وجہ سے عمل کیا، جیسا کہ عبد اللہ بن عمر زخالۂ ہاسے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: ہم چالیس سال تک مخابرہ کرتے رہے، یہاں تک کہ رافع بن خد ن کے نے ہم سے یہ روایت بیان کی کہ نبی کریم مُنَا ﷺ نے اس سے منع فرمایا ہے، پس ہم نے ایسا کرنا چھوڑ دیا۔'' چالیس سال تک اُن کا اس پر عمل کرتے رہنا، عموم بلویٰ کی وجہ سے تھا، معلوم ہوا کہ عموم بلویٰ کی وجہ سے بھی سمجھے حدیث پر عمل متر وک ہو جاتا ہے۔

> ٧- حدیث کے حکم کی بناحالِ عصر یا عرفِ مصر تھا، کہ یہاں یااب منقطع و منتہی ہے۔ مثال: جیسے صحیح بخاری و مسلم و غیرہ کی حدیث میں ہے که رسول الله مَلَّ اللهِ يَأْ اللهِ عَلَى عَلَيْهِ أَنْ فرمایا: ''لَا تَمَنْعُوا إِمَاء اللهِ مَسَاحِدَ اللهِ.'' (32)

> > "الله كى بنديوں (عور توں) كومساجد جانے سے نہ روكو۔"

عليه وسلم : لا تمنعوا إماء الله مساجد الله. " (33)

چنانچ زمانت أقدس مين صحابيات بلاخوف وخطر نماز باجماعت كے ليے مساجد جايا كرتى تحيى، بلكه امير المؤمنين عمر بن خطاب كى ايك زوجه، جن كانام عا تكه بنت زيد ہے، كے بارے ميں عمرة القارى ميں لكھاہے:

"كانت امرأة لعمر-اسمها: عاتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل أخت سعيد بن زيد –
تشهد صلاة الصبح والعشاء فى الجماعة فى المسجد، فقيل لها: لم تخرجين وقد تعلمين أن
عمر يكره ذلك ويغار؟ قالت: وما يمنعه أن ينهانى؟ قال : يمنعه قول رسول الله صلى الله

"حضرت عمر کی ایک زوجہ ) جن کانام عاتکہ بنت زید بن عمرو بن نفیل تھا، یہ حضرت سعید بن زید کی ہمشیرہ تھیں ( فجر وعشاء کی نماز باجماعت پڑھنے کے لیے مسجد آیا کرتی تھیں، اُن سے کہا گیا: مسجد کیوں آتی ہو حالا نکہ جانتی ہو کہ عمراس نالپند کرتے ہیں اور غیرت کھاتے ہیں؟ جواب دیا: اُنھیں کیا چیز مجھے منع کرنے سے روکتی ہے؟ سائل نے کہا: رسول اللہ مَنَّ اللَّیْمِ اَلْمَ اَللہُ مَان روکتا ہے کہ آیے مَنَّ اللَّیْمِ اَن فرمایا: اللہ کی بندیوں کو مساجد جانے سے نہ روکو۔"

جَبَهُ أُم المُومَنِين سِيره عَانَتُه صديقة سے روايت ہے، جيبا كه صحيحين وغيره بين ہے، آپ نے فرمايا:

''لَوْ أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَأَى مَا أَحْدَثَ النِّسَائُ لَمَنْعَهُنَّ الْمَسْجِدَ كَمَا مُنِعَتْ نِسَائُ بَنِي إِسْرَائِيلَ مُنِعْنَ الْمَسْجِدَ؟
مُنِعَتْ نِسَائُ بَنِي إِسْرَائِيلَ، قَالَ: فَقُلْتُ لِعَمْرَةً : أَنِسَائُ بَنِي إِسْرَائِيلَ مُنِعْنَ الْمَسْجِدَ؟
قَالَتْ : نَعَمْ-'' (34)

"اگررسول الله مَنَّا لَلْیَوَ اِن عور توں کا وہ حال مشاہدہ کرتے، جو ہم نے کیا، توضر ور اُنھیں مسجد سے روک دیتے، جیسا کہ بنی اسرائیل کی عور توں کو منع کر دیا گیاتھا۔ راویِ حدیث بیخیٰ بن سعید کہتے ہیں کہ میں عمرة بنت عبد الرحمٰن سے پوچھا: کیا بنی اسرائیل کی عور توں کو مسجد آنے سے منع کر دیا گیاتھا؟ انھوں نے کہا: ہاں۔" دیا گیاتھا؟ انھوں نے کہا: ہاں۔"

علماء فرماتے ہیں کہ حدیث میں مسجد میں آنے کا تھم اُس زمانہ کے حال کے مطابق تھا، جب ہر طرف امن وامان تھا، خواتین بلاخوف و خطر مساجد میں صبح وشام حاضر ہو جایا کرتی تھیں، تاہم مر وروفت کے ساتھ فتنہ وفساد بڑھتا گیا اور شریروں نے مسلمان خواتین کو تنگ کرنا شروع کر دیا، نیز خواتین میں بھی کچھ الیی باتیں پائی جانے لگیں کہ سیدہ عائشہ صدیقہ کو یہ کہنا پڑا۔ لہٰذا بالآخر عور توں کے لیے مطلقاً ممانعت کا فتویٰ دیا گیا۔ ہمارے زمانے کا حال سب پر روش ہے، لہٰذا موقع و محل اور فرد کے اعتبار سے تھمت علمی اختیار کی جائے، واللہ المستعان۔

۵۔ حدیث پر عمل شدید منگی اور دین میں حرج کی طرف داعی ہے۔

مثال: جيسا كه حديث شبهات، جيے صحاح سته وغيره كُت ِحديث ميں روايت كيا گيا ہے كه رسول الله مَنَا يُلِيَّا فَهُ وَانَّهُ اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

آج کا دور فتنوں کا دور ہے، ان فتنوں میں ایک بڑا فتنہ شکوک وشبہات پیدا کرنا ہے، عقائد ہوں، عبادات ہوں، یا معاملات واخلا قیات، ہر ایک میں کہیں نا کہیں شک وشبہ پیدا کرنے کی کوششیں کی جار ہی ہیں، بر سبیل تذکرہ آج کے دور میں کیا کھائیں اور کیا پئیں ؟ آئے دن میڈیا کی شہ سرخیوں میں کھانے پینے کی اشیا میں ملاوٹ نشر ہونے کی وجہ سے ایک عام آدمی یہ ضرور سوچنے پر مجبور ہے کہ آخروہ کیا کھائے یا کیا پئے؟ اگر آج شبہات کی وجہ سے کھانے پینے کی اشیا کا

استعال بند کر دیاجائے، تو یقیناً شدید منگی اور دین میں حرج کا باعث ہو جائے گا، یہی وجہ ہے کہ علاء فرماتے ہیں کہ ہمارا زمانہ شبہات کا ہے،انسان کوچا ہیے کہ اپنے آئکھوں دیکھے حرام سے بیچے۔(36)

اب حدیث پر عمل سے فتنہ وفساد ناشی ہے۔

مثال: جیسے غیر شادی شدہ زنا کرنے والے کو سو کوڑے مارنے کے بعد ایک سال کے لیے ملک بدر کرنا۔

چنانچه حدیث میں ہے:

"فَضَى رَسُوْلُ الله صلى الله عليه وسلم فِيمَنْ زَنَى وَلَمْ يُحْصِنْ جَلْدَ مِائَةٍ وَتَغْرِيبَ عَامٍ-""(37) "رسول الله مَنَّ اللَّهُ مَنَّ اللهُ عَلَيْهِ أَلَى غَير شادى شده زانى كے ليے سوكو روں اور ايك سال كى ملك بدرى كا فيصله فرمايا" امام بزدوى حنى به حديث ذكر كرنے كے بعد لكھتے ہيں:

"ولم يعمل علماؤنا به؛ لأن عمر رضى الله عنه نفى رجلاً فلحق بالروم مرتداً، فحلف وقال: والله لا أنفى أحداً أبداً- فلو كان النفى حداً لما حلف؛ لأنّ الحد لا يترك بالارتداد فعرفنا أنّ ذلك كان بطريق السياسة والمصلحة. " (38)

"اور ہمارے علماء نے اس) ملک بدر کرنے (پر عمل نہیں کیا، کیونکہ امیر المؤمنین ڈالٹنڈ نے ایک شخص کو ملک بدر کیا تھا، تو وہ مرتد ہو کر اہل روم سے جاملا، جب آپ کو علم ہواتو کہا: اللہ کی قسم! اب میں کسی کو ملک بدر کرنا حد ہوتی، تو اب میں کسی کو ملک بدر کرنا حد ہوتی، تو سید ناعمر کبھی حلف نہیں کھاتے، اس لیے کہ حد کو ارتداد کی وجہ سے ترک نہیں کیا جاتا، اس سے ہمیں معلوم ہوا کہ یہ مصلحت وسیاست کی وجہ سے تھا۔" واللہ تعالی اعلم۔

ے۔ حدیث کا منشاء کوئی امر عادی پاعار ضی ہو تاہے۔

مثال: امر عادی سے متعلق علماء نے اس حدیث کو لکھا ہے کہ رسول اللہ مَنَا لِنْیَا مِمْ فَجْرِ کی سنتیں اداکرنے کے بعد کچھ دیر آرام فرمایاکرتے اور جلسۂ استر احت فرمایاکرتے تھے ۔(39)

امر عارضی کی مثال میہ ہے کہ رسول اللہ مُنَالِّیْا ِ جَبِ مکہ مکر مہ میں داخل ہوتے تو ثنیہ گدَاء سے داخل ہوتے اور جب باہر تشریف لے جاتے، تو ثنیہ گداسے تشریف لے جاتے، اسی طرح آپ مُنَالِیَّا ِ کَاسوار ہو کر جج اداکر ناوغیر ہ۔(۵۰) ۸۔ حدیث پر عمل کا باعث کوئی حاجت ِ خاصہ تھی نہ کہ تشریع دائمی۔

مثال: حدیث میں ہے۔

''كَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَقْرَأُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُوْلَيَيْنِ مِنْ صَلَاةِ الظُّهْرِ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ وَسُوْرَتَيْنِ يُطَوِّلُ فِي الأَوْلَى وَيُقَصِّرُ فِي الثَّانِيَةِ وَيُسَمِّعُ الآيَةَ أَحْيَانًا-''(<sup>(4))</sup> " نبی کریم مَثَاثِیْتُ ظہر کی پہلی دور کعات میں سورۂ فاتحہ اور دوسور تیں پڑھا کرتے تھے، پہلی کو طویل کرتے اور دوسری کو قصر اور کبھی کبھار آیت سُناتے تھے۔"الخ

یعنی مجھی کبھار ذرابلند آواز سے آیت پڑھتے کہ مقتدی ٹن بھی لیا کرتے۔ حالانکہ ہم جانتے ہیں کہ ظہر میں جہری قراءت نہیں کی جاتی، چنانچہ معلوم ہوا کہ ایسا کرنا تشریع کے لیے نہ تھابلکہ کوئی اور حاجت تھی، واللہ تعالی اعلم۔ اسی طرح امیر المورمنین عمر فاروق رٹی لٹنٹی فجر کی نماز میں دعائے قنوت پڑھا کرتے تھے، چنانچہ امام طحاوی حنی روایت کرتے ہیں:

> ''عَنْ أَبِي رَافِعٍ قَالَ صَلَّيْتُ خَلْفَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ صَلَاةً الصُّبْحِ فَقَرًأ بِالْأَحْزَابِ فَسَمِعْتُ قُنُوتَهُ وَأَنَا فِي آخِر الصُّفُوفِ-"(42)

> "حضرت ابورافع سے روایت ہے کہ میں نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پیچھے فجر کی نماز پڑھی، آپ کا دعائے قنوت پڑھنا سُنا عنا اللہ میں آپ نے اس میں سورۂ احزاب پڑھی، پھر میں نے آپ کا دعائے قنوت پڑھنا سُنا حالانکہ میں آخری صف میں تھا۔"

اور یہ بات سب جانتے ہیں کہ عموماً فجر میں قنوت نہیں پڑھی جاتی۔معلوم ہوا کہ یہ کسی حاجت کے لیے تھانہ کہ تشریع کے لیے،واللہ تعالیٰ اعلم۔

٩ - حديث محض كوئى خبر ہوتى ہےنه كه كوئى شرعى حكم ـ

مثال: جیسے یہ

حديث: عَنْ أَبِي جُرَىِّ الْهُجَيْمِيِّ، قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقُلْتُ: عَلَيْکَ السَّلَامُ يَا رَسُولَ الله، قَالَ : لَا تَقُلْ عَلَيْکَ السَّلَامُ فَإِنَّ عَلَيْکَ السَّلَامُ تَحِيَّةُ الْمَوْتَى- (43)

''حضرت ابو جُری ہجیمی ڈکاٹنٹ سے روایت ہے کہ میں نبی کریم مَنگالِٹیْزِ کی خدمت میں حاضر ہوااور عرض کی: یار سول الله!علیک السلام، فرمایا:علیک السلام نہ کہو کہ بے شک به مُر دوں کاسلام ہے۔'' علماء فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں مقصود مجر داخبار ہے نہ کہ تھم شرعی ہے۔(44)

• ا۔ حدیث مفسر کی راوی صحافی نے مخالفت کی ہوتی ہے۔

مثال: جیسے اُم المورمنین سیرہ عائشہ صدیقہ ڈلٹی ٹاسے مروی میہ حدیث:

''قَالَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :أَيُّمَا امْرَأَةٍ نكحَتْ بِغَيْرِ إِذْنِ وَلِيِّهَا فَيكَاحُهَا بَاطِلُّ ثَلَاثًا ـ''(45)

''نبی کریم منگانٹیکٹر نے فرمایا:جوعورت اپنے ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کرے، تواُس کا نکاح باطل ہے، یہ بات تین بار ارشاد فرمائی۔ علماء فرماتے ہیں کہ اُم المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ ڈگاٹنٹائے اس کے بعد اپنی جھتیجی کا نکاح اُس کے ولی کی اجازت کے بغیر کرا دیا تھا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ ڈگاٹٹٹاکو مذکورہ حدیث کے نسخ ہونے کا معلوم ہو گیا تھا، چنانچہ" کشف الاسرار شرح المنار''میں ہے:

''والمروى عنه إذا أنكر الرواية أو عمل بخلافه بعد الرواية مماهو خلاف بيقين يسقط العمل به-''(46) ''راوى اگرروايت كا انكار كرے ياروايت كرنے كے بعد كسى چيز پر عمل كرے، جس سے روايت كاخلاف يقيني ہو تاہو، توأس پر عمل متر وك ہو جا تاہے۔''

پھر کچھ صفحات کے بعد اس کی مثال میں یہی مذکورہ حدیث ذکر کی اور لکھا:

ثم إنها زوجت بنت أخيها عبد الرحمن بن أبي بكر بغير إذنه فعملها بخلاف الحديث يبين لنسخ. ''(47)

" پھر آپ ڈلٹٹٹانے اپنے بھائی عبد الرحمن بن ابی بکرکی بٹی کا نکاح اُن کیاجازت کے بغیر کرادیا تھا، لہذا آپ رضی اللہ عنہاکا حدیث کے خلاف عمل ننخ کابتا تاہے، تلک عشرہ کاملة۔"

### خلاصة كلام:

مذکورہ بالاسطور سے معلوم ہوا کہ ہمیشہ عمل صحتِ حدیث پر متفرع نہیں ہو تا۔ احکام کے باب میں مروی بعض احادیثِ صحیحہ اجلہ صحابۂ کرام کے نزدیک بھی مؤول، منسوخ یامر جوح تھیں۔ ائمہ مجتهدین پر ترکِ حدیث کا الزام درست نہیں رہتا۔ کہ وہ اُن اسباب ووجوہ کو ہم سے زیادہ جاننے والے تھے۔ جن کی وجہ سے احادیثِ صحیحہ پر عمل نہیں کیا جاتا یا نہیں کیا گیا، واللہ تعالی اعلم بالصواب۔

### 

# ﴿ حواله جات حواشی ﴾

- 1. سيوطی، جلال الدين عبد الرحمن، (1415ھ)۔ تدريب الراوی بشرح تقريب النواوی، رياض، مکتبة الکوثر، ج:1، ص:45-46
  - 2. خنفي، امام احمد رضاخان، (1425هـ) فناوي رضويه، لا هور، رضافاؤند يثن، ج:27، ص:64
- 3. فيروزآبادى، محمد بن يعقوب، (1426هـ) القاموس المحيط، بيروت، مؤسسة الرسالة، باب الثاء، فصل الحاء، ج:1،ص:167

- 4. سخاوى، شمس الدين، محمد بن عبد الرحمن، (1424هـ) فتح المغيث بشرح الفية الحديث، قاهره، مكتبة السنة، ج: 1، ص: 22
  - 5. سيوطي، تدريب الراوي، ج:١،ص:29
  - 6. (ن) پر ہاروی، علامہ عبد العزیز بن احمد ، کو ثر النبی وزلال حوضہ الروی ، مخطوط ، ص: 2
    - (ii) تدريب الراوى في تقريب النواوى، ج:1، ص:29،
  - (iii)عسقالاني، حافظ احمد بن على بن حجر (1432هـ)-نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، مكتبة البشرى كراتشي، ص: 36
    - 7. نسيوطي، تدريب الراوي، ج: 1، ص: 29
- (ii)عبدالحق، شيخ، (۱۳۹۰ه) ـ مقدمه لمعات التنقيح في شرح مشكوة المصابيح، مقدمة الكتاب، لا مهور، مكتبة المعارف العلميه، ج1، ص:22
  - 8. خنفی، امام احمد ارضا خان، (1427هـ) به فقاوی رضویه، لاهور، رضا فاؤند کیش، ج: ۱، ص: 314 ـ 315
    - 9. ضوى، مولانا محمد حنيف خان، (1424هـ) جامع الاحاديث، لا هور، شبير بر ادرز، ج: 1، ص: 187
      - 10. سيوطي، تدريب الراوي ع:1، ص:27
  - 11. مگھالوی، مجمہ انور، (2011ء)۔ ضیاء علم الحدیث، کراچی، ضیاء القر آن پبلی کیشنز، ج:2، ص:20-21
    - 12. مقدمه لمعات التنقيح في شرح مشكوة المصانيح، ج:1، ص:26
- 13. شهر زورى، امام ابن الصلاح، (1426هـ) مقدمه ابن الصلاح في علوم الحديث، بيروت، دار الكتاب العربي، ص:13
  - 14. حنفی، امام احمد رضا خان،(1414ھ)۔ فتاوی رضویہ، لاہور، رضا فاؤنڈیش، ج:5، ص:437 نیز ملاحظہ ہو: قبطلانی، شہاب الدین، (1421ھ)۔ ارشاد الساری، دار الفکر بیروت، ج:1، ص:46۔50
    - 15. دہلوی، میال نذیر حسین، (س-ن)-معیار الحق، لاہور، مکتبہ نذیریہ، ص:151
      - 16. خنفي، فتاوي رضويه، لاهور، ج:27، ص:70-74
- 17. ابن حاج، مالكي، محمد بن محمد عبدري فاسي، (س-ن) المدخل لابن الحاج، فصل في ذكر الصلوة على الميت في المسيد، بيروت، دار الكتاب العربي ،ج:2، ص:289
- 18. قشيري، مسلم بن حجاج، امام، (1419) صحيح مسلم، رياض، دار المغنى، كتاب الحيض، باب التيمم، ص:197، رقم: 112
- 19. ونسائي، احمد بن شعيب، امام، (1417) يسنن النسائي، رياض، مكتبة المعارف، كتاب الطهارة، باب الانتقاف في نوع التيم، ص:57، رقم:316

- 20. صحيح مسلم، كتاب الطلاق باب المطلقة البائن لا نفقة لها، ص:485، رقم:1480
- 21. دار قطني، على بن عمر، ابو الحسين، (1424هـ)-سنن الدار قطني، بيروت، مؤسسة الرسالة، ج:5، ص:45، رقم:4960
- 22. اصبهانی، احمد بن عبد الله، ابو نعیم، (1417هه)-المسند المتخرج علی صحیح الامام مسلم، بیروت، دار الکتب العلمی، ج:4، ص:168، رقم:3504
- 23. بخاری، محمد بن اساعیل، ابو عبد الله، امام، (1423هـ) به صحیح البخاری، دمشق، دار ابن کثیر، کتاب الطلاق، باب قصة فاطمه بنت قیس، ص:1357، رقم:5323
- 24. طحاوی، احمد بن محمد ازدی، ابو جعفر، (1414هـ) ـ شرح معانی الآثار، عالم الکتب، کتاب الطلاق، باب المطلقة طلاقا بائناً ـ ـ الخ، ج: 3، ص: 29، رقم: 4529
- 25. ترمذى، ابو عيسى محمد بن عيسى، امام، (1417هـ) ـ سنن الترمذى، رياض، مكتبة المعارف، ابواب الطهارة باب الوضوء مما غيرت النار، ص:29، رقم:79
  - 26. سنن الترمذي، ص:29، رقم:79
- 27. سحستانی، سلیمان بن اشعث، ابو داود، (1424ه) ـ سنن ابو داود، ریاض، مکتبة المعارف، کتاب الصلاة، باب من ترک القراءة فی صلاته، ص:441، رقم:820، وسنن الترندی، ص:71، رقم:247
- 28. ابن الهام، محمد بن عبد الواحد، كمال الدين، (س-ن) دار الفكر، بيروت، كتاب الصلاة، باب صفة الصلاة، ج:1، ص:293-293-
  - 29. اصبحي، مالك بن انس، امام، (1425هـ) الموطأ، مؤسسة زايد بن سلطان، ابو ظبي، ج: 2، ص: 31، رقم: 62
- 30. ﴿ صنعانی، عبد الرزاق بن جام، ابو بکر، (1403هـ) ـ المصنف، بیروت، المکتب الاسلامی، کتاب الطهارة، باب الماء ترده الکلاب والسباع، ج:1، ص:76، رقم:250
  - (نن) سنن دار قطني، كتاب الطهارة، باب الماء المتغير، ج:1، ص:38، رقم:62
- 31. بخارى، عبد العزيز بن احمد، علاء الدين، (س-ن) كشف الاسر ارشرح اصول البنز دوى، دار الكتاب الاسلامى، بيروت، باب بيان قسم الانقطاع، ج: 3، ص: 21
  - 32. سنن النسائي، كتاب المزارعة، ص:602، رقم:3917
- 33. قزويني، محربن يزيد، الوعبد الله، (س-ن) ـ سنن ابن ماجه، بيروت، دار احياء الكتب العربية، ج: 2، ص: 819
  - 34. كشف الاسرار شرح اصول البزدوى، باب بيان قسم الانقطاع، ج: 3، ص: 17
    - 35. صحيح البخاري، كتاب الجمعه، ص:218، رقم:900

- 36. عينى، محمد بن احمد ابو محمد، بدر الدين، (س-ن) عمدة القارى شرح صحيح البخارى، دار احياء التراث العربي، بيروت، كتاب مواقيت الصلاة، ج:6، ص:194 ـ 195
  - 37. (ن) صحيح البخاري، كتاب الاذان، ص: 211، رقم: 269 ـ
  - (ii)وصحيح مسلم، باب خروج النساء الى المساحد ــالخ، ص:234، رقم:445
    - 38. صحيح البخارى، كتاب الايمان، ص:23،الرقم: 52
- 39. حموى، احمد بن محمد ابو العباس، (1405ه). غمز عيون البصائر في شرح الاشباه والنظائر، بيروت، دار الكتب العلمية الفن الثاني، الفوائد، كتاب الحظر والاباحة، ج: 3، ص: 233\_
  - 40. صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب البكران يجلدان وينفيان، ص:1691، الرقم: 6831
  - 41. كشف الاسرار شرح اصول البزدوي، باب الطعن يلحق الحديث من قبل غير راويه، ج: 3، ص:66
- 42. (i) ابن عابدين حنفى، محمد امين بن عمر، (س-ن)- رد المحتار على الدر المختار، بيروت، دار الفكر، كتاب الصلاة، مبحث مهم فى الكلام على الضجعة بعد سنة الفجر، ج:4، ص:286 (ii) وشيخى زاده، عبد الرحمن بن محمد، افندى، (س-ن)- مجمع الانحر فى شرح ملتقى الابحر، بيروت، دار احياء التراث العربي، كتاب الصلاة، باب صفة الصلاة، ج:1، ص:150
- 43. زركشى، بدر الدين محمد بن عبد الله، (1414هـ) البحر المحيط في اصول الفقه، دار الكتب العلمية، جنَّه، ص:26
  - 44. (i) صحيح البخارى، كتاب الاذان، بأب القراءة في الظهر، ص:187، الرقم:759
  - (ii) المحيط، كتاب الصلاة، الفصل الثالث عشر في التراويح والوتر، ج: 2، ص: 22-22،
    - (iii)والفصل السابع عشر في سجود السهو، ج:2، ص:58
  - 45. شرح معانى الآثار، كتاب الصلاة، باب القنوت في صلاة الفحر وغيرها، ج: 1، ص: 324، الرقم: 1479
    - 46. سنن ابو داود، كتاب الادب، باب الكراهية ان يقول: عليك السلام، ص:641، رقم:5209
      - 47. فآويٰ رضوبه، ج:27، ص:66
      - 48. (i)سنن ابو داود، كتاب النكاح، باب في الولي، ص:605، الرقم:2083-
      - (ii)وسنن ابن ماجة، كتاب النكاح، باب لا نكاح الا بولى، ص:650، الرقم:1879
        - (iii)سنن الترمذي، كتاب النكاح، ص:260، الرقم:1102
- 49. نسفى، عبد الله بن احمد، ابو البركات، (دون سنة الطبع)- كشف الاسرار شرح المنار، بيروت ، دار الكتب العلمية، باب اقسام السنة، فصل في الطعن الذي يلحق الحديث، ج:2، ص:75
- 50. نسفى، كشف الاسرار شرح المنار، باب اقسام السنة، فصل في الطعن الذي يلحق الحديث، ج:2، ص:79

# ﴿ مصادر ومراجع ﴾

القر آن

ابن الهام، محمد بن عبد الواحد، كمال الدين، (س-ن) بيروت، دار الفكر السبح، مالك بن انس، (1425هـ). الموطأ، مؤسسة زايد بن سلطان، ابو ظبی

اصبهانی، احمد بن عبد الله، ابو نعیم، (1417ھ). المسند المشخرج علی صحیح الامام مسلم، بیروت، دار الکتب العلمی

بخارى، محمد بن اساعيل، ابوعبد الله، امام، (1423هـ). صحيح البخارى، دمثق، دار ابن كثير

يرباروي، علامه عبد العزيز بن احمد، (س.ن). كوثر النبي وزلال حوضه الروي، مخطوط

ترمذي، ابو عيسى محمر بن عيسى، امام، (1417هـ). سنن الترمذي، رياض، مكتبة المعارف

حموى، احمد بن محمد ابوالعباس، (1405هـ). غمز عيون البصائر في شرح الاشباه والنظائر، بيروت، دار الكتب العلمية حنى، امام احمد رضاخان، (1427هـ). فياوي رضوبه، لا مهور، رضافاؤند يشن

دار قطنی، علی بن عمر، ابو الحسین، (1424هه). سنن الدار قطنی، بیروت، مؤسسة الرسالة

الدمشقى، محمد ملين بن عمرابن عابدين، (س-ن). رد المحتار على الدر المختار، بيروت، دار الفكر

د ہلوی، شیخ عبدالحق،(1390ھ). مقد مہ لمعات التشقیح فی شرح مشکوۃ المصابیح،لاہور، مکتبۃ المعارف العلميہ

دېلوي،ميان نذير حسين، (س-ن). معيار الحق، لامور، مکتبه نذيربيه

زر کشی، بدر الدین محمد بن عبد الله، (1414هـ) دارا لکتب العلمية

سجستانی، سلیمان بن اشعث، ابو داود، (1424هـ) سنن ابو داود، ریاض، مکتبة المعارف

سخاوي، مثمس الدين، مجمد بن عبد الرحمن، (1424 هـ). فتح المغيث بشرح الفية الحديث، قاهره، مكتبة السنة سنن النسائي، كتاب المزارعة، ص: 602 ، رقم: 39 17

سيوطی، جلال الدين عبد الرحمن، (1415هـ) ـ تدريب الراوی بشرح تقريب النواوی، رياض، مکتبة الکوثر شهر زوری، امام ابن الصلاح، (1426هـ) ـ مقدمه ابن الصلاح فی علوم الحديث، بيروت، دار الکتاب العربی شیخی زاده، عبد الرحمن بن محمد، افندی، (س-ن) ـ مجمع الانهر فی شرح ملتقی الابحر، بيروت، دار احياء التراث ما د

صنعانی، عبد الرزاق بن جام، ابو كبر، (1403هـ) \_ المصنف، بيروت، المكتب الاسلامي،

ضوى، مولانا محمد حنيف خان، (1424). جامع الاحاديث، لا مور شبير برادرز

طحاوی، احمد بن محمد از دی، ابو جعفر، (1414ھ)۔ شرح معانی الآثار، عالم الکتب

عسقلاني، حافظ احمد بن على بن حجر (1432هـ)-نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر، كراتشي، مكتبة البشري

علاء الدين، عبد العزيز بن احمد، (س-ن). كشف الاسر ارشر ح اصول البز دوى، بير وت، دار الكتاب الاسلامى عينى، محمد بن احمد ابو محمد، بدر الدين، (س-ن) - عمدة القارى، بير وت، دار احياء التراث العربى فيروز آبادى، محمد بن يعقوب، (1426هـ) - القاموس المحيط، بيروت ، مؤسسة الرسالة قزوينى، محمد بن يزيد، ابو عبد الله، (دون سنة الطبع) - سنن ابن ماجه، بيروت، دار احياء الكتب العربية قطلانى، شهاب الدين، (1421هـ) - ارشاد السارى، بيروت، دار الفكر قشيرى، مسلم بن حجاج، امام، (1419) صحيح مسلم، رياض، دار المغنى ماكى، ابن حاج محمد بن محمد عبدرى فاسى، (س-ن). المدخل لابن الحاج، بيروت، دار الكتاب العربي محمد انور، (2011) - ضياء علم الحديث، كراجي، ضياء القرآن يبلى كيشنز نشعيب، امام، (1419) - سنن النسائى، رياض، مكتبة المعارف

نسانی، احمد بن تنعیب، امام،(1417) مستن النسانی، ریاض، ملتبة المعارف ز

نسفى، عبد الله بن احمد، ابو البركات، (س-ن)-كشف الاسرار شرح المنار، بيروت، دار الكتب العلمية

# اَلْمْنَهَاجُ السَّوِيِّ مِنْ الخَدِيْثِ النَّبَوِيِّ كَالْمَنْ وَأُسلوب

۵ صدف انفر ۲۵ ۲۵ واکٹر محمد کریم خان

#### **Abstract**

Verily, Hadith is the interpretation, explanation and illustration of the Glorious Qur'an. It is an established fact that Almighty Allah has protected this treasure through such men of knowledge who spent their lives in the compilation of Hadith and conveying it to the masses. These scholars devised rules and regulations for their followers. Countless scholars have undertaken the task of collecting, sorting and ordering of Hadith on different subjects which can be categorised under different heads. Following the footsteps of pious predecessors, Dr. Muhammad Tahir-ul-Qadri made a huge collection of Hadith on miscellaneous topics in accordance with the demands of the contemporary age and compiled it under the name "Al-Minhaj-us-Sawi Min Al-Hadith-in-Nabawi". This research article discusses the methodology of this book which is equally beneficial for people of every category.

Keywords: Hadith, methodology, beneficial,

دین حق اسلام ہی ہے (۱) ۔ اسلام کی بنیاد قر آن وسنت پر ہے۔ قر آن مجید اللہ تعالیٰ کی طرف سے نبی کریم مَنگاتَیْکِم پر نازل کر دہ وہ کتاب ہے جس کی حفاظت کا ذمہ خود اللہ تعالیٰ نے لیا۔ (2) حقانیتِ اسلام مَنگاتِیْکِم کی سنت مطہرہ ہے۔ رسول اللہ مَنگاتِیْکِم کی سیر ہ مبار کہ کوخود اللہ تعالیٰ نے "اسوہ حسنہ" یعنی بہترین نمونہ قرار دیا (3)، اس لئے ضروری تھا کہ اس اسوہ حسنہ کو بھی بنی نوع انسان کے لئے محفوظ رکھا جائے لہذ االلہ تعالیٰ کی طرف سے قر آن مجید کی حفاظت کی بھی صفانت ہے۔ قر آن مجید کی حفاظت کی بھی صفانت ہے۔

کیونکہ سنت قرآن مجید کی طرف سے عطاکر دہ ہدایت ور ہنمائی کی عملی شکل ہے۔ اور قرآن و سنت لازم و ملزوم ہیں۔ اللہ تعالی نے اس دعوتِ حق کو آگے بڑھانے کے لئے اور قیامت تک نسل انسانی کو اس سے آگاہ کرنے کے لئے صحابہ کرام ڈٹائٹٹ اور ان کے بعد اپنے ایسے بندوں کا سلسلہ بنایا جو اس کی مخلوق پر اس کی جحت پوری کرتے رہیں۔ یہ رجالِ ہدایت، طالبانِ ہدایت کے لئے شمع ہدایت روشن کرتے رہے اور انہوں نے اس کام کے لئے اپنی زندگیاں وقف کر دیں۔ انہی کی بدولت قرآن مجید کے ساتھ ساتھ سنت مطہرہ بھی ذخیرہ صدیث کی صورت میں آج ہمارے پاس موجود ہے اور قیامت تک رہے گی۔

بے شک حدیث نبوی قرآن مجید کی شرح اور تفصیل ہے۔ یہ ایک مسلّمہ امر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر زمانے میں اس علم کی ترو تجواشاعت کے لئے ایسے رجال کارپیدائئے جنہوں نے مختلف ادوار میں اس علم کے نظم وضبط کے حوالے سے شاندار کارنامے سرانجام دیئے، جیسا کہ رسول اللہ مَثَالِیُّائِمُ نے ارشاد فرمایا:

مَثَلُ أُمَّتِي مَثَلُ الْمَطَرِ لَا يُدْرَى اَوَّلُهُ خَيرٌ اَمْ آخِرُهُ- (4)

"میری امت کی مثال بارش (کے قطروں) کی مانند ہے، نہیں معلوم کہ اس کا پہلا حصہ بہتر ہے یا آخری۔"

حدیث کی تدوین واشاعت کرنے والوں میں ائمہ صحاح ستہ اور دیگر ائمہ شامل ہیں۔ ان تمام ائمہ کرام نے اپنے بعد آنے والوں کے لئے احادیث نبوی کی جمع و ترتیب کے لئے ایک پیانہ اور طریقۂ کاروضع کیا۔ ڈاکٹر محمد طاہر القادری دور حاضر کی ان شخصیات میں سے ہیں جنہوں نے علائے سابقین کے طریق پر چلتے ہوئے رسول اللہ مَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

بے شار علماء کرام نے مختلف موضوعات پر احادیث کی جمع و ترتیب کاکام کیا جن کی در جہ بندی مختلف عنوانات کے تحت کی جاسکتی ہے۔ خطیب تبریزی کی مشکوۃ المصائح، امام مندری کی التر غیب والتر هیب، امام نووی کی ریاض الصالحین، اور امام دمیاطی کی "المتحر الرابح فی ثواب العمل الصالح" ایسی نمایاں کتب ہیں جو صدیوں پہلے تالیف کی گئیں لیکن کر شتہ پانچ چھ صدیوں کے دوران کوئی ایبا منتخب مجموعہ احادیث منظر عام پر نہیں آ سکا جس کو ان کتب جیسی شہرت اور قبول عام مل سکا ہو ۔ علمائے سلف کے نقش قدم پر چلتے ہوئے ڈاکٹر محمد طاہر القادری نے عصر حاضر کی ضروریات کو سمجھتے ہوئے انہی کتب احادیث النبوی" کے نام سے مختلف موضوعات پر ہوئے انہی کتب احادیث النبوی" کے نام سے مختلف موضوعات پر

احادیث کی ایک کثیر تعداد کی جمع و ترتیب کا کام کیا۔ فہم دین اور اصلاحِ احوال وعقائد پر مشتمل بیہ مجموعۂ احادیث کا اُردو ترجمہ اور تخریخ سج صدیث کے ساتھ ہے۔

### کتاب کے مباحث:

کتاب کا آغاز علاء عرب اور مشائخ کبار کی تقذیمات سے ہوتا ہے جن میں ڈاکٹر محمہ سید طنطاوی (شخ الازہر)، علی جمعہ (مفتی اعظم، مصر)، پر وفیسر ڈاکٹر احمہ عمر ہاشم (سابق وائس چانسلر جامعہ الازہر) اور الشخ اسعد محمہ سعید الصاغر جی (مفتی اعظم حنفیہ، شام) شامل ہیں۔ اس کے بعد " مختصر الجنو اهیرِ الْبَاهِرَةِ فِی الاَسَانِیْدِ الطَّاهِرَةِ "کے عنوان کے تحت انکہ حدیث اور تصوف کے طرق سے بارگاہ رسالت مآب مُنَّالِیُّا کِیْمَ کِیْ مَنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ اللهِ مُنْ مُنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ اللهِ اللهِ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللهِ اللهِ اللهُ مُنْ اللهِ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهِ اللهُ مُنْ اللهُ

پہلے باب کا عنوان "الإیمّانُ وَالإسْلَامُ وَالإحْسَانُ " ہے۔ اس میں ایمان، اسلام اور احسان کا بیان ہے۔
اس باب کی نو فصول ہیں جو ایمان، حقیقت ایمان، مومن کی علامات اور صفات، اسلام، مسلمان کی علامات اور صفات،
مسلمان کے مسلمان پر حقوق، احسان، محن کی علامات اور صفات، کفر اور نفاق کی علامت کے بیان پر مشتمل ہیں۔
دوسرے باب کا عنوان " محکم الحفوَارِج وَالْمُرْتَدِّیْنَ وَالْمُتَنَفِّصِیْنَ النَّبِیَّ عَلَیْنَ سے۔ اس میں خوارج و مرتدین اور گستاخان مصطفیٰ صَالِیْنَیْمُ کا بیان ہے۔

تیسرےباب کاعنوان" اُلْعِبَادَاتُ وَالْمَنَاسِکُ" ہے۔اس میں عبادات اور مناسک کابیان ہے۔اس باب کی بارہ فصول ہیں جو فضیلت نماز، فرض نمازوں، فضیلت سنن اور نوافل، رمضان المبارک کے روزوں، نفلی روزوں، فضیلت قیام رمضان، فضیلت اعتکاف،صد قد اور زکوۃ،اعزاءوا قرباء پرصد قد کرنے، حج اور عمرہ، فضائل مکہ مکرمہ اور فضائل مکہ مکرمہ اور فضائل مدینہ منورہ کے بیان پر مشتمل ہیں۔

چوتھے باب کا عنوان" کیفیگہ صکرۃ النّبِی ﷺ "ہے۔اس میں حضور نبی اکرم مُلَّا اَلَّیْمِ کے طریقہ نماز کا بیان ہے۔اس باب کی چار فصول ہیں جو حفی مذہب کے مطابق امامت کر انے اور بلند آواز سے تسمیہ نہ پڑھنے، تکبیر اولی کے علاوہ نماز میں رفع یدین نہ کرنے ،امام کے بیچھے قراءت نہ کرنے اور بلند آواز سے آمین نہ کہنے کے بیان پر مشتمل ہیں۔

پانچویں باب کاعنوان "صَلَاةُ التَّرَاوِيْح وَعَدَدُ رَكْعَاعِمَا" ہے۔اس میں نماز تراوی اوراس کی تعدادر کعات کابیان ہے۔

چھے باب کاعنوان ''الدُّ عَاءُ بَعْدَ الصَّلُوَاتِ الْمَكْتُوْبَةِ ''ہے۔اس میں فرض نمازوں کے بعد دعا کرنے کا بیان ہے۔اس باب کی تین فصول ہیں جو فضیلت دعا، فرض نمازوں کے بعد دعا کرنے اور دعامیں ہاتھ اٹھانے کے بیان پر مشتمل ہیں۔

ساتویں باب کاعنوان ''الإخداک وَالرَّقَائِقُ''ہے۔اس میں اخلاص اور رقائق کابیان ہے۔اس باب کی دس فسول بیں جو اعمال کا دارومدار نیتوں پر ہونے، دنیاسے بے رغبتی، سچائی اور اخلاص، اللہ عزوجل کے لئے محبت کرنے کے ثواب، اللہ عزوجل کے بارے میں حسن ظن رکھنے، اللہ عزوجل کے خوف سے رونے، اچھی آواز سے تلاوت قرآن کرنے، قناعت اختیار کرنے اور لا کی سے بیخے، توبہ واستغفار، اذکار اور تسبیحات کے بیان پر مشتمل ہیں۔

آ تھویں باب کا عنوان ''فَضْلُ الْعِلْمِ وَالاَعْمَالِ الصَّالِحَة''ہے۔اس میں علم اور اعمال صالحہ کی فضیلیت کا بیان ہے۔اس باب کی سات فصول ہیں جو علم اور علاء کی فضیلت، ذکر الٰہی اور ذاکرین کی فضیلت، حضور نبی اکرم سَکُّاتِیْمِ اُلْمَ مِنْ اِلْمِیْمِ کی درج اور نعت خوانی، زیارتِ پر درود و سلام جیجنے کی فضیلت، رات کو قیام کرنے کی فضیلت، حضور نبی اکرم سَکُلَّتِیْمِ کی مدح اور نعت خوانی، زیارتِ قبور کی فضیلت اور فوت شدگان کو ثواب پہنچانے کی فضیلت کے بیان پر مشمل ہیں۔

نویں باب کا عنوان ''عَظَمَةُ الرِّسَالَةِ وَشَرَفُ الْمُصْطَفَى عَلَيْنَ '' ہے۔ اس میں عظمت رسالت اور شرف مصطفیٰ مَنَّ اللَّیْنِ کَا کیان ہے۔ اس باب کی گیارہ فصول ہیں جو نبوت محمدی مَنَّ اللَّیْنِ کَم کَ شرف، حضور نبی اکرم مَنَّ اللَّیْنِ کَا کا روضہ انور میں ابنی روح مبارک اور جسد اقدس کے ساتھ زندہ ہونے، حضور نبی مناقب، حضور نبی اکرم مَنَّ اللَّیْنِ کَا اور کمالِ معرفت، امت سے قبر میں مقام مصطفیٰ مَنَّ اللَّیْنِ کَ سے متعلق بوجھے جانے، روز قیامت اگرم مَنَّ اللَّیْنِ کَا کَ وَاتِ اقدس اور آپ کے آثار مبارکہ سے حصول برکت، حضور نبی اکرم مَنَّ اللَّیْنِ کَم الله منافِق کے آثار مبارکہ سے حصول برکت، حضور نبی اکرم مَنْ اللَّیْنِ کَم الله کی مثل نہ ہونے اور حضور نبی اکرم مَنَّ اللَّیْنِ کَم وَ قَرِ کے بیان صاحبین سے قبیل حضور نبی اکرم مَنَّ اللَّیْنِ کَم کُلُ نہ ہونے اور حضور نبی اکرم مَنَّ اللَّیْنِ کَم کُلُ نہ ہونے اور حضور نبی اکرم مَنْ اللّٰ اللّٰ کِلُ کَم مُثَلُ نہ ہونے اور حضور نبی اکرم مَنْ اللّٰ اللّٰ کُلُ کُلُ مِنْ ہونے اور حضور نبی اکرم مَنْ اللّٰ اللّٰ کُلُ کُلُ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰ اللللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ ا

د سویں باب کاعنوان '' بحامِعُ الْمَنَاقِبِ'' ہے۔ اس میں جامع منا قب کا بیان ہے۔ اس باب کی چھے فصول ہیں جو حضور اکر م سَکَّاتِیْمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اور اہل قرابت کے منا قب، خلفائے راشدین اور صحابہ کرام شُکَاتِیْمُ کے منا قب، منا قب امام مہدی المنتظر بھی ، ائمہ فقہاء مجتهدین کے منا قب، اولیاء اور صالحین کے منا قب اور صالحین کے لئے اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے تیار کر دہ تسکین چیم وجال کے بیان پر مشمل ہیں۔

گیار ہویں باب کا عنوان ''الْمُعْجِزَاتُ وَالْکَرَامَاتُ''ہے۔اس میں معجزات اور کرامات کا بیان ہے۔اس باب کی دوفصول ہیں جو حضور نبی اکرم مَثَلَ اللّٰبُؤُمْ کے معجزات،اولیاءاورصالحین کی کرامات کے بیان پر مشتمل ہیں۔

بار ہویں باب کاعنوان ''شَرَفُ هَاذِهِ الْأُمَّةِ ''ہے۔اس میں امت محمدیہ مَثَاثَیْتُا کے عزوشر ف کا بیان ہے۔اس باب کی پانچ فصول ہیں جو امت محمد یہ کے شرف، آخری زمانہ میں امت محمدیہ کی فضیلت، اِس امت کے جمعی گر اہی پر جمع نہ ہونے، حضور نبی اکرم مَثَاثِیْتُو کو اپنے بعد امت کے شرک میں مبتلا ہونے کا اندیشہ نہ ہونے اور اس امت میں ائمہ مجد دین کے بیبین پر مشتمل ہے۔

تیر ہویں باب کا عنوان "الإعْتِصامُ بِالسُّنَّةِ" ہے۔ اس میں سنت نبوی کو مضبوطی سے تھامے رکھنے کا بیان ہے۔ اس باب کی تین فصول ہیں جو حضور نبی اکرم مُگَالِیُّ کِمَّ کی سنتِ مطہرہ کو مضبوطی سے تھامے رکھنے، بری بدعت سے بچتے رہنے، بدعت حسنہ اور سنت سے اس کی اصل کے ثبوت کے بیان پر مشتمل ہیں۔

چود ہویں باب کا عنوان ''الْبِرُ وَالصِّلَةُ وَالْحُلُوثُ ''ہے۔اس میں نیکی، صلہ رحمی اور حقوق کا بیان ہے۔اس باب کی چھے فصول ہیں جو حسن اخلاق، مشکلات میں لوگوں کے کام آنے پر اجر، والدین کے ساتھ نیک سلوک اور صلہ رحمی، بڑوں اور چھوٹوں کے حقوق، خاندان اور اولا دکے حقوق اور جامع حقوق کے بیان پر مشتمل ہیں۔

پندر ہویں باب کا عنوان "الآدَابُ وَالْمُعَامَلَةُ" ہے۔ اس میں آداب اور معاملات کا بیان ہے۔ اس بیں آداب اور معاملات کا بیان ہے۔ اس باب کی نوفسول ہیں جو ملا قات اور سلام کے آداب، آدابِ گفتگو، کھانے پینے کے آداب، مومن کے مومن کے ساتھ معاملات، آدابِ لباس، مجلس میں بیٹھنے کے آداب، آدابِ سفر، مرحومین اور جنازہ کے آداب اور جامع آداب کے بیان پر مشتمل ہیں۔

سولہویں باب کاعنوان ''الاََ حَادِیّاتُ وَالنُّنَائِیَّاتُ وَالنُّلَاثِیَّاتُ ''ہے۔اس میں اُحادیات و ثنائیاتِ امام اعظم اور ثلاثیاتِ امام بخاری کا بیان ہے۔اس باب کی تین فصول ہیں جو امام ابو حنیفہ مُوَیْلَیْ سے مروی ایک واسطہ کی روایات امام ابو حنیفہ مُوَیْلَیْ سے مروی تین واسطوں کی روایات شائیات اور امام بخاری مُوَیْلَیْ سے مروی تین واسطوں کی روایات شائیات اور امام بخاری مُوَیْلَیْ سے مروی تین واسطوں کی روایات شائیات کے بیان پر مشتمل ہیں۔

## كتاب كى امتيازى خصوصيات:

اس مجموعهٔ احادیث کی چندامتیازی خصوصیات درج ذیل ہیں:

یہ کتاب گیارہ سواحادیث پر مشتمل اور کم وبیش ایک ہز ارصفحات پر محیط ہے۔

تمام احادیث کی با قاعدہ تخر تنج کی گئی ہے۔

احادیث کے انتخاب میں نہایت احتیاط سے کام لیا گیاہے اور کوشش کی گئے ہے کہ ہر حدیث صحت کے اعلیٰ معیار کی حامل ہو۔ وہی احادیث ذکر کی گئی ہیں جو موضوع سے ہر اہراست متعلق ہیں۔ اس کتاب کی سب سے بڑی خصوصیت ترجمۃ الا بواب یعنی ابواب کے عنوانات ہیں۔ ابواب اور فصول کے انتہائی واضح عنوانات کی سب سے بڑی خصوصیت ترجمۃ الا بواب یعنی ابواب کے عنوانات کے تخت براہ راست احادیث درج کر دی گئی ہیں، اس سے مقصد سے سے کہ لوگ ان عنوانات کو ثانوی مصادر اور کتب سے پڑھنے اور سمجھنے کی بجائے براہ راست احادیث نبویہ سے سمجھیں۔ یہ بلاشبہ ایک اجتہادی کاوش ہے۔ احادیث نبویہ کے وسیع خزانے سے ماخوذ ہیہ مجموعہ صدیث ہر طبقہ کے لوگوں کے لئے یکساں مفید ہے۔

اس کتاب کی تیاری میں تقریباً یونے تین سومستند کتب حدیث سے استفادہ کیا گیاہے۔

یہ کتاب دینی عقائد کی در سنگی کے لئے بنیاد فراہم کرتی ہے، قار ئین کو عمل صالح کرنے پر ابھارتی اور عملی زندگ میں ان کی رہنمائی کرتی ہے۔

ار دوزبان کے قارئین کے لئے اس کتاب میں عربی زبان کے ساتھ ساتھ ار دوتر جمہ دیا گیاہے۔

اس کتاب کا انگریزی ترجمہ بھی ہوچکا ہے جو دو جلدوں پر مشتل ہے۔ پہلی جلد کا عنوان Prophetic

Righteous Character and Social ہے جبکہ دو سری جلد کا عنوان Virtues and Miracles ہے۔ Interactions

# كتاب كالمنهج واسلوب استدلال:

المنهاج السوي من الحديث النبوي منهج واسلوب كے اعتبار سے امام نووى كى رياض الصالحين اور خطيب تبريزى كى مشكوة المصافيح سے مشاب ہے۔

كتاب كو متفرق البواب مين تقسيم كيا كيا ہے، جيسے الْبَابُ الْأَوَّلُ: الإِيْمَانُ وَ الإِسْلَامُ وَ الإِحْسَانُ، الْبَابُ الثَّالِيْ: حُكْمُ الْحَوَارِحِ وَالْمُرْتَدِّيْنَ وَالْمُتَنَقِّصِيْنَ النَّبِيَّ لِيُلِثْنِي، النَّالِثُ: الْعِبَادَاتُ وَ الْمَنَاسِکُ، وغيره۔

ابواب كوعربى َ زبان مين نام ديئ كئے ہيں اور ان ناموں كا اردوتر جمه بھى ديا گيا ہے۔ مثال كے طور پر: الْبَابُ الْأَوَّلُ: الإِيْمَانُ وَالإِحْسَانُ ﴿ اِيمَانُ ﴿ اِيمَانُ ﴾ السّلام، اور احسان ﴾ ، الْبَابُ الثّانِي: حُكْمُ الْحُوَارِجِ وَ الْمُرْتَدِّينَ وَ الْمُرْتَدِّينَ وَ الْمُرْتَدِّينَ وَ الْمُرْتَدِينَ اور گتاخانِ مصطفّى كابيان ﴾ ' البّابُ الثّالِثُ: الْعِبَادَاتُ وَالْمَنَاسِکُ' ، الْمُتَاسِکُ' ، اور مناسک ﴾ ، اور اس طرح تمام ديگر ابواب برباب مين اس سے متعلقہ احادیث ہیں۔

ابواب كو حسب ضرورت فصول مين تقسيم كيا كياب، جيس فَصْلٌ فِي الإِيْمَانِ، فَصْلٌ فِي فَضْلِ الصَّلَاةِ، فَصْلٌ فِي تَرَّكِ الْقِرَاءَةِ خَلْفَ الإِمام، وغيره.

فصول کو بھی عربی زبان میں نام دیئے گئے ہیں اور ان ناموں کا اردوتر جمہ بھی دیا گیاہے۔مثال کے طور پر:فَصْلٌ فِي الاِيْمَانِ ﴿ اِيمان کابيان ﴾،فَصْلٌ فِي فَصْلِ الصَّلَاةِ ﴿ فَصْلِتِ نَماز کابيان ﴾، فَصْلٌ فِي تَرْكِ الْقِرَاءَةِ حَلْفَ

الإِمَام ﴿ إِمَامِ كَ يَبِيحِيهِ قَرْ أَت نِهُ كُرِنْ كَابِيان ﴾ وغيره-

ہر فصل کے تحت اس سے متعلقہ احادیث ہیں اور ہر حدیث کو نمبر دیا گیاہے جیسے ۲۰،۱۳۰۱

کتاب میں شامل تمام احادیث کے ساتھ ان کاار دوتر جمہ دیا گیاہے۔اسلوب یہ اختیار کیا گیاہے کہ حدیث کے عربی متن کو تحریر کرنے کے فوراً بعد نیچے اس کاار دوتر جمہ تحریر کیا گیاہے۔مزید بر آں ترجمہ میں قوسین کے اندر متن کی حسب ضرورت وضاحت بھی کی گئی ہے۔ مثال کے طور پر:

١٦/١٦- عَنْ أَبِي مُوْسَى رضي الله تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللهِ عَلَيْكُ : ٱلْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشَّدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا، وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ. مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

"حضرت ابو موسیٰ (اَشعری) رَبُنْ اللہ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم مَنْاً لِلْیُمْ نے فرمایا: ایک مومن دوسرے مومن کے لئے ایک (مضبوط) دیوار کی طرح ہے جس کا ایک حصہ دوسرے جھے کو مضبوط کرتا ہے، اور (اس بات کی وضاحت کے طوریر) آپ مُٹَاَثِیْزُمْ نے اپنے دونوں ہاتھوں کی انگلیاں ایک دوسرے میں ڈالیں۔"(<sup>6)</sup>

شاملِ کتاب تمام احادیث کی تخریج کی گئی ہے اور رقم الحدیث کا خصوصی اہتمام کے ساتھ ذکر کیا گیاہے۔ احادیث کے حوالہ جات کی تخر یکے ساتھ سانتھ کی گئی ہے۔اس کا اسلوب پیہے کہ حدیث کے ساتھ مختصر حواله ديا كيام جيس: مُتَفَقٌ عَلَيْهِ، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالْبَيْهَقِيُّ، وغيره اور صفح يريني حاشي (Foot note) ميں تَفْصِيلِي حاشيه ويا كيام جيسے: أخرجه البخارى في الصحيح، كتابُ: الأدبِ، باب: اِثْمِ مَن لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ، ٥/٢٢٤، الرقم: ٥٦٧٠، ومسلم في الصحيح، كتاب: الايمان، باب: بيان تحريم ايذاء الجار، ٢٢٤٠/، الرقم: ٣٦، والحاكم في المستدرك، ٥٣/١، الرقم: ٣١، و قال الحاكم: هذا

ہر باب اور فصل کو بیان کرنے کے لئے صرف احادیث اور ان کے اردوتر جے پر اکتفاکیا گیاہے۔احادیث کی شر وحات بامؤلف کی طرف سے کسی قشم کا کوئی مزید اضافہ شامل نہیں کیا گیا۔

بعض ابواب کے فائدہ میں اضافہ کی غرض سے آثار صحابہ تابعین کا بھی ذکر کیا گیاہے۔ مثال کے طوریر: ذكر ابن الأثير في الكامل: خَرَجَ الأَشْعَثُ بِالْكِتَابِ يَقْرَؤُهُ عَلَى النَّاس حَتَّى مَرَّ عَلَى طَائِفَةٍ مِنْ بَنِيتَمِيْمٍ فِيْهِمْ عُرُوةُ بْنِ أُدَيَّةِ أَخُوْ اَبِي بِلَالِ فَقَرَّأَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ عُرْوَةُ: تَحَكَّمُوْنَ فِيأَمْرِ اللهِ الرِّجَالُ؟ لَا حُكْمَ إِلَّا لِللهِ-

"امام ابن اثیر نے "الکامل" بین بیان کیا: "اشعث بن قیس" نے اس عہد نامہ کو (جو حضرت علی بناٹیء اور حضرت معاویہ بناٹیء کے در میان ہوا تھا) لے کر ہر ہر قبیلیہ میں لو گوں کوسناناشر وع کیا۔ جب قبیلہ بنی تمیم میں پہنچے تو عروہ بن اُدیہ (خارجی)جو ابو بلال کا بھائی تھا بھی ان میں تھاجب اس نے وہ معاہدہ انہیں سنایا تو عروہ (خارجی) کہنے لگا: اللہ تعالیٰ کے امرییں آدمیوں کو تھم بناتے ہو؟ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی تھم نہیں کر سکتا۔ "<sup>(7)</sup>

حوالہ جات کے لئے صرف ایک کتاب یاصحاح ستہ پر اکتفانہیں کیا گیا بلکہ جن جن مصادرِ حدیث میں وہ حدیث موجو دہے'ان سب کاحوالہ درج کیا گیاہے۔مثال کے طور پر :

١٤/١٣٢ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللهِ عِنْ أَبِي الصَّلُواتُ الْخَمْسُ، وَ الجُمُعَةُ إِلَى اللهِ عَنْ أَبِي الْكَبَائِرِ -(8) الْجُمُعَةِ، وَ رَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ، مُكَفِّرَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ إِذَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرِ -(8)

مندرجہ بالا حدیث کاحوالہ جن کتب سے دیا گیاہے'وہ یہ ہیں: صحیح مسلم، سنن ترمذی، سنن ابن ماجہ، مسند احمد بن حنبل، صحیح ابن حبان اور المستدرک للحاکم۔

گزشته سطور میں بیان کرده زیر نظر کتاب کے منج واسلوب کو مزید بہتر طور پر سمجھنے کے لئے ایک مثال ملاحظہ ہو:

۱۳/۱۳ - عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رضى الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللهِ عَلَهُ وَاللهِ : لَا

یَسْنَقَوْیْمُ إِیْمَانُ عَبْدٍ حَتَّى یَسْتَقِیْمَ قَالْبُهُ، وَلَا یَسْتَقِیْمُ قَالْبُهُ حَتَّى یَسْتَقِیْمَ لِسَانُهُ، وَلَا

یَدْخُلُ (الْجُنَّةَ رَجُلٌ) لَا یَامْنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ - رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالْبَیْهَقِیُ

"حضرت انس بن مالک رفاتین سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم منگانینی نم نے فرمایا: کسی بندہ کا ایمان اس وقت تک درست نہ ہو اور دل اس وقت تک درست نہیں ہو تاجب تک اس کا دل درست نہ ہو اور دل اس وقت تک درست نہ ہو جائے، اور کوئی بھی شخص اس وقت تک جنت میں داخل نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کا پڑوسی اس کی اذبیت سے محفوظ نہ ہو جائے۔"(9)

متن حدیث کے ساتھ مخضر حوالہ درج کرنے کے ساتھ ساتھ حاشیہ میں مندرجہ بالا حدیث کا تفصیلی حوالہ یوں دیا

### گیاہے:

الحديث رقم: ١٣ أخرجه أحمد بن حنبل في المسند، ٣/ ١٩٨، الرقم: ١٣٠٧١، والبيهقي في شعب الإيهان، ١/ ٤١، الرقم: ٨٨٠ والمفضاعي في مسند الشهاب، ٢/ ٢٦، الرقم: ٨٨٠، والمفضاعي في الرغيب والمترهيب، ٣/ ٢٤، الرقم: ٣٨٦٠، وابن رجب في جامع العلوم والحكم، ١/ ٧٥، والهيثمي في مجمع الزوائد ووثّقه، ١/ ٥٠-

# كتاب كى ايك اہم خصوصيت:

المنهاج السوي من الحديث النبويكي ايك ابهم خصوصيت اس كا آخرى يعنى سولهوال باب الأحادِيَّاتُ وَالتُّنَائِيَّاتُ وَالتُّنَائِيَّاتُ وَالتُّنَائِيَّاتُ وَالتُّنَائِيَّاتُ وَالتُّنَائِيَّاتُ وَالتُّنَائِيَّاتُ وَالتُّنَائِيَّاتُ وَالتَّامِ مَا اللهِ عَنِيْفَةً اس مِيل وَصَل كانام فَصْل فِي أُحَادِيَّاتِ الإِمَامِ أَبِي حَنِيْفَةً اس مِيل وَالتَّاتِ وَالتَّالِيُّ مِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْكُمْ سے الله الله مَثَالَتُهُمْ سے رسول الله مَثَالَتُهُمْ سے الله الله مَثَالِيْكُمْ سے

روایت کیا ہے بعنی امام ابو حنیفہ تحقاللہ نے براہ راست کسی صحابی سے وہ حدیث لی۔مثال کے طور پر پہلی حدیث درج ذیل ہے:

''رَوَى أَبُوْ حَنِيْفَةَ قَالَ سَمِعْتُ أَنسَ بْنَ مَالِكٍ ﴿ قَالَ سَمِعْتُ النَّبِي ﴿ يَقُولُ: طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ-''(11)

'' حضرت ابو حنیفہ رہائے، روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت انس بن مالک ٹراٹھی سے سنا انہوں نے حضور نبی اکر م مَثَاثِلِیُّمِ کو فرماتے ہوئے سنا: علم حاصل کر ناہر مسلمان پر فرض ہے۔''

حاشیہ میں ان تمام کتب کاحوالہ دیا گیاہے جن میں مذکورہ حدیث موجود ہے۔ مندر جہ بالا حدیث کاحوالہ حاشیہ میں یوں دیا گیاہے:

الحديث رقم أ: أخرجه الخوارزمي في جامع المسانيد الإمام أبي حنيفة، ١/ ٨٣، و أخرج المحدثون هذا الحديث بأسانيدهم منهم: ابن ماجه في السنن، المقدمة، باب: فضل العلماء و الحث على طلب العلم، ١/ ٨١، الرقم: ٢٢٣، و أبو يعلى في المسند، ٥/ ٢٢٣، الرقم: ٢٨٣٧، وفي المعجم، الأوسط، ٢/ ٢٥٩، الرقم: ٣٠٠، و في المعجم الكبير، ١/ ٢٥٩، الرقم: ٢٠٤، و القضاعي في مسند الشهاب، ١/ ١٣٦، الرقم: ١٧٥، والصيداوي في معجم الشيوخ، ١/ ١٧٧،

ند کورہ باب کی دوسری فصل کا نام فَصْلٌ فِي ثُنَائِيَّاتِ الإِمَامِ أَبِي حَنِيْفَةَ عِنَىٰ َ اللهُ مَنَّ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَيْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ ال

''رَوَى أَبُوْ حَنِيْفَة ﴿ عَنْ أَبِي الزُّبَيْرِ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدُ اللهِ ﴿ قَالَ: قَرَأَ رَسُوْلُ اللهُ ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ قَالَ: بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ قَالَ: بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ قَالَ: بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ قَالَ: بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ قَالَ: بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴿ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى ﴾ قَالَ: بِلَا إِلَهَ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلّٰهُ إِلَّهُ إِلّٰ الللهِ عَنْ عَالِهُ إِلّٰ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلَٰ الللهِ أَنْهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّٰهُ إِلَهُ إِلّٰ اللهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلَهُ إِلّٰ إِللللهُ اللهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ الللهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّٰ الللهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِللللهِ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِللللهِ إِلَهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلّٰهِ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ أَلِهُ أَلِهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ أَلْهُ أَلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّٰ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ أَلَّا أَلِهُ أَلْهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَا أَلْهُ إِلَا أَلْهُ إِلَهُ إِلَا أَلْهُ إِلَا أَلْهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلْهِ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّٰ إِلْهُ إِلْهُ

"حضرت جابر بن عبد الله و الله

مذکورہ حدیث امام ابو حنیفہ رحمہ اللّٰہ نے حضرت ابو زبیر سے اور انہوں نے حضرت جابر بن عبد اللّٰہ رَخْتُ عِنْهُ سے روایت کی۔اس حدیث کاحوالہ حاشیہ میں یوں دیا گیاہے: الحديث رقم ١٧: أخرجه الخوارزمي في جامع المسانيد للإمام أبي حنيفة، ١/٥ ٩-(١٤)

مذكورہ باب كى تيسرى فصل كا نام فَصْلٌ فِي ثُلَاثِيَاتِ الإِمَامِ الْبُحَارِيِّ رحمه الله ہے۔ اس ميں اليى بائيس احادیث كو درج كيا گياہے جنہيں امام بخارى نے صرف تین واسطوں سے رسول الله صَّلَّ اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى

''حَدَّنَنَا مَكِّيُّ بْنُ إِبْرَاهِيْمَ قَالَ: حَدَّنَنا يَزِيْدُ بْنُ أَبِي عُبَيْدٍ عَنْ سَلَمَةً ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَ ﴿ مَنْ يَقُولُ: مَنْ يَقُلْ عَلَيَّ مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبَوَأْ مَقْعَدَةٌ مِنَ النَّارِ. (15) رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ-

"حضرت سلمہ بن اکوع ٹاٹٹیئے سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم مُنَاٹِیْکِمْ نے فرمایا: جو میرے متعلق ایسی بات کے جو میں نے نہ کہی ہو تووہ جہنم کے اندر اپناٹھکانہ تیار کھے۔"

مذکورہ حدیث کو امام بخاری رحمہ اللہ نے مکی بن ابراہیم سے، انہوں نے یزید بن ابو عبید سے اور انہوں نے حضرت سلمہ بن اکوع خالی سے روایت کیا۔ اس حدیث کاحوالہ حاشیہ میں حسب ذیل دیا گیاہے:

الحديث رقم ٣٩: أخرجه البخارى في الصحيح، كتاب: العلم، باب: إثم من كذب على النبي و ١٩٥، الرقم: ١٠٩، و ابن ماجه عن أبي هريرة في السنن، المقدمة، باب: التغليظ في الكذب على رسول الله الله ١١٣، الرقم: ٣٤، و ابن حبان عن أبي هريرة في في الصحيح، ١/ ٢١٠، الرقم: ٢٨، والحاكم عن أبي قتادة في في المستدرك، ١/ ١٩٤، الرقم: ٣٧٩، وقال الحاكم: هذَا حَدِيثٌ عَلَى شَرْطِ مُسْلِم، و أحمد بن أبي قتادة في في المستدرك، ١/ ١٩٤، الرقم: ٣٧٩، وقال الحاكم؛ و البيهقي في السنن الكبرى، ١/ ١١٠، وحنبل عن عثمان بن عفان في المسند، ١/ ٥٥، الرقم: ٣٩٤، و البيهقي في السنن الكبرى، ١/ ٢١، و الشافعي في المسند، ١/ ٢٩٠، و ابن أبي شيبة في المصنف، ٥/ ٢٩٦، الرقم: ٢٩٢٩، و البزار في المسند، ١/ ٢٩٠، الرقم: ٢١٠، و الطبراني في المسند، ١/ ١٤، الرقم: ١/ ٢٠، و أبو يعلى في المسند، ١/ ٢٥، الرقم: ٣١٦، و الطبراني في المعجم الكبير، ١/ ١٧١، الرقم: ٢١٣٤.

اس سولہویں باب پر ہی کتاب کے مباحث کا اختتام ہو تاہے۔

كتاب كے مصادر ومراجع:

اس کتاب میں جن مصادر و مر اجع سے استفادہ کیا گیاہے ان کی تعداد 277 ہے اور کتاب کے آخر میں ان تمام مصادر و مر اجع کی فہرست دی گئی ہے۔

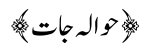
نتيجر بحث:

کتاب المنهاج السوی من الحدیث النبوی منج واسلوب کے اعتبار سے ریاض الصالحین اور مشکوۃ المصانی کے مثابہ ہے۔ یہ کتاب عصر حاضر کے اعتقادی و فکری مسائل کا احاطہ کرتی ہے اور ایک مسلمان کو قر آن و سنت پر مبنی صراط متنقیم دکھلاتی ہے۔ یہ فہم دین اور اصلاحِ عقائد واعمال پر مشتمل احادیث کا مجموعہ ہے جو گیارہ سواحادیث پر مشتمل ہے۔ درج شدہ تمام احادیث مستند اور باحوالہ ہیں۔ یہ کتاب ابواب و فصول میں منقسم ہے جن کے واضح عنوانات کے تحت موضوع سے متعلقہ احادیث براہ راست درج کر دی گئی ہیں تاکہ قار نمین ان موضوعات کو ثانوی مصادر اور کتب سے موضوع ہوں کی بجائے براہ راست احادیث نبویہ سے مجھیں۔ اس طرح علامہ نووی اور خطیب تبریزی کے صدیوں بعد ابی طرز کا تخلیقی شاہکارہے جو بلاشیہ ایک اجتہادی کاوش ہے۔

یہ کہ کتاب المنھاج السوي من الحدیث النبوي کونہایت محنت و کاوش سے علمی و تحقیق منہج پر مرتب کی گئ تالیف کیا گیاہے جو متعد دامتیازی خصوصیات کی حامل ہے۔

یہ کتاب احادیث کے ذریعے عصر حاضر میں دینی عقائد واعمال کی درنتگی کے لئے بنیاد فراہم کرتی ہے جو اہل علم اور عوام الناس ٔ دونوں کے لئے یکساں مفید ہے۔ بلاشیہ سے علم حدیث کے باب میں ایک اہم اور قابل ذکر اضافہ ہے۔





- 1. إِنَّ الدِّيْنَ عِنْدَ الله الْإِسْلَام (أَل عمر ن 3:1)
- 2. إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُوْنَ (الحجر 15:9)
- 3. لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيْ رَسُوْلِ اللهُ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ (الاحزاب 21:33)
- 4. ترمذى، ابو عيسىٰ محمد بن عيسىٰ ،(1998ء)- السنن- بيروت، دار الغرب ، كتاب الامثال عن رسول الله عليه، حديث الاسلامي 3109
- 5. "A Profile of Shaykh-ul-Islam Dr Muhammad Tahir-ul-Qadri". Minhaj-ul-Quran International.

<a href="http://www.minhaj.org/english/tid/8718/A-Profile-of-Shaykh-ul-Islam-Dr-Muhammad-Tahir-ul-Qadri.html">http://www.minhaj.org/english/tid/8718/A-Profile-of-Shaykh-ul-Islam-Dr-Muhammad-Tahir-ul-Qadri.html</a>

**♦**.....60.....**>** 

6. القادري، محمد طاهر، واكثر، (2012ء). المنهاج السوي من الحديث النبوي، لا مور: منهاج القرآن يرنثرز، ص: 103

7. الضاً، ص: 183

8. الضاً، ص:206

9. الضاً، ص:101

10. ايضاً

11. الضاً، ص:873

12. الضاً

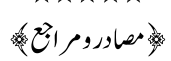
13. الضاً، ص:883

14. ايضاً

15. ايضاً، ص:894

16. الضأ





### 1. القرآن

2. ترمذي، ابو عيسىٰ محمد بن عيسىٰ ،(1998ء)- السنن- بيروت، دار الغرب ، كتاب الامثال عن رسول الله عليه، حديث الاسلامي، الرقم:3109

3. القادري، محمد طاهر، واكثر، (2012ء). المنهاج السوي من الحديث النبوي، لاهور: منهاج القرآن ير نثرز 4.http://www.minhaj.org/english/tid/8718/A-Profile-of-Shaykh-ul-

Islam-Dr-Muhammad-Tahir-ul-Qadri.html

# تصوف کے منابع اور مناہج تربیت

☆ ڈاکٹر سید علیم انٹر ف جاکسی

#### **Abstrect**

The Islamic Shariah has given two types of orders to the Muslims. One those which are related to the appearance and physique of a Muslim. While other one is related to his heart & soul. For temporal success and salvation in afterwards life, both apparent & inward reforms are very important. It is proved from the Quran & Hadith. On this basis, we can say that the word "Tazkia" (purification of self) mentioned in Quran and "Ihsan" (perfection) in Hadith is the base of mysticism or spiritual sciences. Mysticism is not only limited to an ideology, rather there is a practical pathway appointed for it. It is consisted on affairs like fellowship, allegiance, hard work, recall and solitude.

Apart from it, the Sufis have also described the practices & places of mysticism in detail. It includes affairs like repentance, accountancy, fear, hope, sincerity, purity, patience, piety, voluntarism, fortitude and gratitude.

After passing through these practices, a pure believer can attain cleanness of apparent & conscience. Hence he is adorned with high morals.

Keyword: Mysticism, sincerity, purity, patience, piety

شریعت مطہرہ نے انسان کی صلاح و فلاح اور دنیاو آخرت میں اس کی کامیابی و کامر انی کے لیے اسے دوقتم کے احکام دیے ہیں: اِن احکام کی ایک قسم وہ ہے جس کا تعلق انسان کے جسم اور قالب سے ہے، اور دوسری قسم وہ ہے جس کا تعلق انسان کے روح و قلب سے ہے۔ پھر قلب و قالب دونوں سے متعلق احکام مزید دو دوقسموں میں منقسم ہیں: اوامر اور نواہی۔ جسم سے متعلق اوامر ہیں: نماز، زکاۃ، روزہ اور جج و غیرہ؛ نواہی ہیں: چوری، شراب نوشی اور زناو غیرہ اسی طرح قلب سے متعلق اوامر میں اللہ تعالی، فرشتوں، رسولوں، آسانی کتابوں اور آخرت پر ایمان لاناو غیرہ شامل ہے۔ صدق و توکل رضا اور شکر و غیرہ بھی اوامر قلبیہ کا حصہ ہیں۔ جبکہ قلب سے متعلق نواہی میں کفر، نفاق، کبر، بعض، ریا، حسد اور خود دیسندی و غیرہ داخل ہیں۔

## تصوف کی ضرورت واہمیت:

اور شرعادونوں سے متعلق احکام کی بجاآ وری مطلوب ہے۔ لیکن احکام قلبیہ اوامر ہوں یانواہی-اس حیثیت سے زیادہ اہم ہیں کہ انہیں پر جسم کے اعمال کی صحت و قبولیت کا دار ومدار ہو تاہے۔

رحمت عالم صَلَّىٰ عَيْنَةٍ مُ وسلم فرماتے ہیں:

"إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، و إذا فسدت فسد الجسد كله،

ألا وهي القلب" (١)

" بلاشبہ جسم میں ایک ٹکڑا ہے اگریہ درست ہے تو پوراجسم درست ہے اور اگریہ فاسد ہے تو پورا جسم فاسد ہے ، ہشیار رہو یہ ٹکڑا دل ہے۔''

جسم میں یہی وہ ٹکڑاہے جورب تعالی کامحلؓ نظرہے،ارشاد نبوی ہے:

''إن الله لا ينظر إلى أحساد كم ولا إلى صور كم ولكن ينظرإلى قلوبكم''(<sup>2)</sup>

"الله تعالیٰ نه تمہارے جسموں کو دیکھتا ہے نہ تمہاری صور توں دیکھتا ہے، لیکن وہ تمہارادل دیکھتا ہے۔"

لہذا دنیامیں اعمال کی صحت اور آخرت میں نجات دونوں کا دار و مدار دل کی اصلاح پر ہے۔اس سے قلب اور اس سے متعلق احکام دونوں کی غیر معمولی اہمیت ظاہر ہوتی ہے۔

علاوہ ازیں قلب سے متعلق احکام کی اہمیت کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جسم کے بر خلاف دل کے امر اض وعیوب بہت خفیہ اور باریک ہوتے ہیں، جن کاعلم وادراک بڑی مشکل سے ہو تاہے۔ بلکہ بسااو قات ہم اپنے دل کے عیب کو ہنر اور نقص کو کمال سمجھ لیتے ہیں۔مثلا کو ئی اپنے ٹوٹے ہوئے پیر کو صحیح نہیں سمجھتا،نہ ہی بخار اور سر در د کے شعور میں تبھی کوئی غلطی کر تاہے ،لیکن بے شارلوگ ایسے ہیں جو تکبر کو عزت نفس، تملق کو احترام غیر ،غیبت کو حق گوئی ،اہانت ذات کو تواضع، بز دلی کو حزم واحتیاط، تهور کو شجاعت اور بخل کوا قتصاد سبحهے ہیں۔

تز کیہ نفس اور تصفیہ اخلاق کے ذریعے دل کے تمام عیوب وامر اض حتی کہ وساوس و خطرات کو بھی دور کیا جاسکتا ہے۔اور دل سے متعلق احکام کی اچھی طرح سے بجاآ وری کی جاسکتی ہے۔ار شادر بانی ہے:

''قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّهَا''<sup>(3)</sup>

یعنی کامیاب وہ ہواجس نے نفس کانز کیہ کیا۔

تصوف اسی تزکیہ نفس اور تصفیہ اخلاق کا نام ہے جس کے ذریعے انسان اپنے ظاہر وباطن کی تعمیر کر سکتا ہے تا كه وه ابدى سعاد تول سے ہمكنار ہو سكے۔ قاضى زكرياانصارى متوفى ٩٢٩هـ، تصوف كى تعريف كرتے ہوئے لكھتے ہيں: "التصوف: علم تعرف به أحوال تزكية النفوس وتصفية الأخلاق و تعمير الظاهر و الباطن لنيل السعادة الأبدية" (4)

" تصوف ایساعلم جس کے ذریعے نفوس کے تزکیہ ، اخلاق کی صفائی اور ظاہر و باطن کی تعمیر کے احوال کو جاناجا تاہے ، تاکہ ابدی خوش بختی حاصل ہو سکے۔"

مخضریہ کہ اعمال کا دار و مدار قلب پرہے، اور وہی رب تعالیٰ کا محل نظرہے، پھر قلب کی صلاح و فلاح تزکیہ پر مو قوف ہے اور تزکیہ کے قواعد ووسائل کی معرفت تصوف سے ہوتی ہے۔لہذاان واضح اور یقینی مقدمات سے ہم اس واضح اور یقینی نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ تصوف کی ضرورت واہمیت ہرشک وشبہ سے بالاترہے۔

## منبع تصوف:

دین کے تمام شعبوں کی طرح تصوف و تز کیہ کامنبع بھی منبغ رحمت مثلی این کے تمام شعبوں کی طرح تصوف و تز کیہ کا منبع تز کیہ کوانکی بعثت کامقصد قرار دے رہاہے:

''لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ-''(5)

" بیشک الله تعالی نے مومنین پر احسان فرمایا که ان کے در میان انھیں میں سے ایک رسول بھیجا جو ان پر اس کی آیات کی تلاوت فرما تا ہے ، انکاتز کیہ کر تا ہے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔"

تزکیہ ہی کی طرح تصوف کے جملہ اصول و فروع کتاب و سنت سے ماخو ذہیں۔ تصوف اور علم تصوف میں تمیز نہ کرنے والے حضرات زبر دست غلط فہنی کا شکار ہے ہیں اور اکثریہ سوال کیا کرتے ہیں کہ یہ عہد صحابہ میں کیوں نہ تھا؟ اگر ان کی مر اد علم تصوف ہے توبلا شبہ یہ قرون اولی میں نہیں تھانہ اس وقت اس کی ضرورت تھی، بلکہ علم تفسیر اور دیگر علوم قر آن، علم حدیث، علم توحید و کلام اور علم فقہ واصول و غیرہ کوئی بھی علم اس مبارک و مسعود عہد میں نہیں تھا، اور نہ ان کی ضرورت تھی۔ اور اگر مر ادتصوف ہے توبلا شک وشبہ یہ اس عہد میں موجود تھا۔ خود مر شدا عظم مُنگانیا ہِمُم صحابۂ نہ ان کی ضرورت تھی۔ اور انھیں مجابدہ نفس یا''جہاد اکبر'' کی تربیت دیتے تھے۔ شخ محمد میں محدث غماری رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں اور انھیں مجابدہ نفس یا'' جہاد اکبر'' کی تربیت دیتے تھے۔ شخ محمد میں محدث غماری رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :

"أما أول من أسس الطريقة فلتعلم أن الطريقة أسسها الوحى السماوى فى جملة ما أسس من الدين المحمدى، إذهى بلا شك مقام الإحسان الذى هوأحد أركان الدين الثلاثه التى جعلها النبى صلى الله عليه وآله وسلم، بعد مابينها واحدا واحدا ، دينا

بقوله: 'هذا جبريل عليه السلام أتاكم يعلمكم دينكم' وهوالإسلام والإيمان والإحسان مقام مراقبة والإحسان مقام مراقبة ومشاهدة"- (6)

"رہایہ کہ تصوف کی بنیاد کس نے ڈالی تو جان لو کہ اس کی بنیادو جی آسمانی نے ڈالی ہے جس طرح کہ دین محمد میں ہر چیز کی بنیاد و جی آسمانی نے ڈالی ہے۔ بلاشبہ تصوف وہی ہے جے (حدیث شریف میں) احسان کہا گیا ہے۔ احسان دین کے تین ارکان میں سے ایک رکن ہے جنہیں رسول اللہ مُثَالِیٰ ہُمِ نے ایک ایک کرکے بیان کیا اور انھیں دین قرار دیا، بایں طور کہ فرمایا: "بہ جبریل علیہ السلام سے جو حمہیں تمہارادین سکھانے آئے سے۔"۔ یہ تینوں ارکان اسلام، ایمان اور احسان بیں۔ اسلام: اطاعت و عبادت ہے، ایمان: نور وعقیدہ کا نام ہے، اور احسان: مقام مراقبہ ومشاہدہ ہے۔"

## حديث جبريل

شیخ غماری نے جس حدیث شریف کی طرف اشارہ کیا ہے اور جے انہوں نے تصوف کی بنیاد قرار دیاہے، اصطلاح میں سیہ حدیث بجریل کے نام سے مشہور ہے یہ حدیث نہ صرف تصوف بلکہ شریعت مطہرہ کی ایک اہم اصل ہے۔ یہ ایک صحیح ومشہور حدیث ہے۔ بے شار اصحاب صحاح وسنن وآثار و مصنفات و مسانید نے اس کی روایت کی ہے۔ چو نکہ یہ حدیث اہل تصوف کا بنیادی ماخذ ہے اور بقول صاحب فتح الباری یہ "بغیة السالکین، کنز العار فین اور عمدة الصدیقین" ہے، لہٰذا اسے قدرے تفصیل سے ذکر کیاجارہ ہے۔

## امام مسلم اپنی الجامع الصحیح میں سید ناعمر فاروق رضی الله عند سے روایت کرتے ہیں:

"بين نحن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم، إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لايرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبى (صلى الله عليه واله سلم) فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، وقال يامحمد! أخبرنى عن الإسلام؟ فقال رسول الله:" الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، و تقيم الصلاة، و توتى الزكاة، و تصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا" قال:صدقت، قال: فعجنا له يسأله ويصد قه، قال: فأخبرنى عن الإيمان؟ قال: "أن تومن بالله، وملائكته، و كتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتومن بالقدر خيره و شره"، قال: صدقت، قال: فأخبرنى عن الإحسان؟ قال: "أن تعبد الله كانك تراه فإن لم تكن تراه فانه يراك"، قال فأخبرنى عن الساعة؟ قال: "ماالمسؤل عنها بأعلم من السائل"، قال فأخبرنى عن أمارتها؟ قال:

"أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة، العالة، رعاء الشاء، يتطاولون في البنيان''، قال: ثم انطلق ، فلبثت مليا، ثم قال لي: ''يا عمر! أتدرى من السائل؟' قلت : الله ورسوله أعلم، قال: "فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم" (7) ''ا یک دن ہم لوگ اللہ کے رسول مُلَاثِیْمِ کی بار گاہ میں تھے کہ ہمارے در میان ایک شخص آیا جس کے کپڑے نہایت سفید اور مال خوب کالے تھے نہ تواس پر سفر کا کوئی اثر تھانہ ہم میں سے کوئی اس سے واقف تھا۔ وہ شخص نبی کریم مٹالٹیٹا کے پاس بیٹھابایں طور کہ اس نے اپنے گھٹنوں کو حضور کے گھٹنوں سے ملادیااور اپنے ہاتھوں کو اپنی رانوں پر رکھ لیا۔اور کہااے محمد! مجھے اسلام کے بارے میں بتائے؟ آپ نے فرمایا: اسلام یہ ہے کہ تم اس بات کی گواہی دو کہ اللہ کے سوا کوئی سیا معبود نہیں اور محمد اللہ کے رسول ہیں۔ اور نماز قائم کرو، زکاۃ دو، رمضان کے روزے ر کھواور اگر استطاعت ہو تو جج کرو۔ "اس شخص نے کہا:" آپ نے سچے فرمایا" راوی(حضرت عمر) کہتے ہیں: ''جمیں اس شخص سے بہت تعجب ہوا کہ خود سوال کررہاہے اور خود ہی تصدیق کررہا ہے۔" پھر اس شخص نے یو چھا:" مجھے ایمان کے بارے میں بتائیے۔" فرمایا: "کہ تم ایمان لاؤ اللّٰہ پر اس کے فرشتوں پر ، اس کی کتابوں پر اس کے رسولوں پر ، یوم آخرت پر اور اچھی بری تقديرير ـ"اس شخص نے کہا: "آپ نے صحیح فرمایا ـ" اور کہا کہ:" مجھے احسان کے بارے میں بتائے۔" فرمایا:" احسان سے ہے کہ تم اللہ کی عبادت اس طرح کرو گویاتم اسے دیکھ رہے ہو اور اگرتم اسے نہ دیکھ سکو تو (پییفین رہے کہ)وہ تمہیں دیکھ رہاہے۔" اس شخص نے کہا:" مجھے قیامت کے بارے خبر دیجئے۔" فرمایا:"جس سے پوچھا جارہاہے وہ پوچھنے والے سے زیادہ علم نہیں رکھتا۔"اس شخص نے عرض کیا:"اچھاتو پھر اس کی نشانیوں کے بارے میں مطلع کیجئے۔" فرمایا:''کہ باندی اپنی مالکن کو پیدا کرے گی ، اور تم دیکھو گے کہ برہنہ یا وبرہنہ بدن ، دوسروں پر گزارا کرنے والے، بکریاں چرانے والے، کو ٹھیوں میں اترائیں گے۔"راوی فرماتے ہیں:" پھر وہ شخص حلے گئے، میں کچھ دیر خاموش ببھارہا کھر مجھ سے رسول اللَّه مَثَلَّاتِيْزُمْ نے فرمایا: ''اے عمر! كياتم جانتے ہوكہ به سوال كرنے والا كون تھا؟" ميں نے عرض كيا: "الله ورسول زيادہ جانتے ہیں۔" فرمایا:" یہ جبریل (علیہ السلام) تھے جوتم لو گوں کوتمہارادین سکھانے آئے تھے۔"

یہ حدیث حضرت عبداللہ ابن عباس، حضرت ابو ہریرہ، حضرت عمارہ ابن قعقاع اور حضرت انس رضی اللہ عنہم سے بھی مروی ہے۔ علاوہ ازیں اکثر روایتوں میں "أن تعبد الله" ہی آیا ہے البتہ بعض روایتوں میں "أن تعبل لله"<sup>(8)</sup> (اللہ سے ایساڈرو۔۔۔) اور بعض دوسری روایتوں میں "أن تخشی الله" <sup>(9)</sup> (اللہ سے ایساڈرو۔۔۔) وارد ہوا ہے۔

اس حدیث کی شرح میں علاء و محدثین نے بڑے ایمانی وعرفانی نکات بیان کئے ہیں۔ ان سب سے قطع نظر یہاں صرف ایک بات عرض کرنا ہے کہ اللہ تعالی اپنے نبی عنگائی آئی کی زبان حق ترجمان سے ایک نہایت مہتم بالشان امر کا بیان کر وار ہا ہے ، ارکان دین متین کی وضاحت کر وار ہا ہے ، لہذا اس مہتم بالشان امر کے شایان شان اہتمام بھی کیا جار ہا ہے ، حضرت جبریل کو سائل بناکر بھیجا جار ہا ہے تاکہ حدیث شریف میں بیان کر دہ امور کی قدر وشان کا اندازہ ہو سکے۔ اس حدیث میں حضرت جبریل کو سائل بناکر بھیجا جار ہا ہے تاکہ حدیث شریف میں بیان کر دہ امور کی قدر وشان کا اندازہ ہو سکے۔ اس حدیث میں حضرت جبریل نے تین سوالات کئے: اسلام کیا ہے؟ ایمان کیا ہے؟ اور احسان کیا ہے؟ اللہ کے رسول مگر اللہ نہیں حفرت جبریل تھے جو تم کو تمہارا دین سکھانے آئے سے سے ۔ اس طرح بید حقیقت آ قاب نیم روز کی طرح واضح ، اور اس امر میں ظاہر بلکہ نص ہے کہ ایمان ، اسلام اور احسان دین محمدی کے تین ارکان ہیں جن میں سے کی ایک کے بغیر دین مکمل نہیں ہے۔ اور کی ایک کا بھی انکار دین کا انکار

### احسان وتصوف:

حدیث جریل میں جے احسان کہا گیا ہے بعد میں اس کانام تصوف ہو گیا۔ حضور مُنَّا لِلْیُکِمُ ارشاد فرماتے ہیں: "احسان ہے ہے کہ "أن تعبد الله کأنک تراہ فإن لم تکن تراہ فإنه یواک" یعنی خدا کی بندگی یوں کروگو یاتم اسے دیکھ رہے ہو، اس کامشاہدہ کررہے ہو، اور اگر تمہیں یہ مقام و مرتبہ حاصل نہ ہو تو کم از کم یوں اس کی بندگی کروکہ وہ تمہیں دیکھ رہا ہے۔ "پہلا مرحلہ مرحلهٔ مشاہدہ ہے جو اعلی درج کا ہے یہی تصوف کی منزل ہے، یہی سالکین طریقت کی منتہائے آرزو ہے۔ "پہلا مرحلہ مرحلهٔ مراقبہ ہے یعنی اس تصور کے ساتھ عبادت کروکہ تمہاری گرانی ہورہی ہے۔ اور مراقبہ کے مسلسل تصور کبھی بھی اخلاص کو ہاتھ سے جانے نہیں دے گا۔ تصوف اِنہیں دونوں مرحلوں پر مشتمل ہے۔ اس لیے یہ مسلسل تصور کبھی بھی اخلاص کو ہاتھ سے جانے نہیں دے گا۔ تصوف اِنہیں دونوں مرحلوں پر مشتمل ہے۔ اس لیے کہ تصوف نام ہے سلوک اور وصول کا، صوفی یا تو سالک ہو تا ہے یا پھر واصل ہو تا ہے۔ سلوک: راستہ (طریقت) و مراقبہ ہے ، اور وصول: منزل ومشاہدہ ہے۔

شارح مسلم امام نووي، ابوز كريايجي بن شرف متوفى ٢٤٦ه ، فرماتے بين:

"توله على: (الإحسان أن تعبد الله كانك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك) هذا من جوامع الكلم التي أوتيها على الأنا لو قدرنا أنّ أحد نا قام في العبادة وهو يعاين ربه

سبحانه تعالى لم يترك شيئاً مما يقدر عليه من الخضوع والخشوع وحسن الصمت. "(10)

"الله كرسول مَنَّ الله كالموان كه: "احسان بيه به كه تم اس طرح الله كى عبادت كرو گو يا تم اس د كيور به به و الد كافر مان كه: "احسان بيه به كه تم اس طرح الله كى عبادت كرو گويا تم است د كيور به به به ان جو امع الكلم ميں سے جو آپ مَنَّ الله عَلَم كُلُ بين اس الله كه اگر جم اندازه كريں كه جم سے كوئى اس حال ميں عبادت كے ليے كھڑ ا ہوا ہے كه وہ اپنے رب سجانه تعالى كا مشاہده كر دہا ہو، تو وہ خضوع و خشوع اور جمالِ سكية وو قار ميں سے حسب مقدور كوئى چيز ترك نہيں كر سكتا ہے۔ "

اس حدیث کی اہمیت اور جامعیت کا اندازہ قاضی عیاض رحمہ اللہ کے اس بیان سے لگا یا جاسکتا ہے جسے امام نووی نے نقل کیا ہے، فرماتے ہیں:

"وهذا الحديث قد اشتمل على شرح جميع وظائف العبادات الظاهرة والباطنة من عقود الإيمان وأعمال الجوارح وإخلاص السرائر، و التحفظ من آفات الأعمال حتى أن علوم الشريعة كلها راجعة إليه، و متشعبة منه، قال: وعلى هذا الحديث وأقسامه الثلاثه ألفنا كتابنا الذى سميناه بالمقاصد الحسان فيما يلزم الإنسان، إذ لا يشذ بشئ من الواحبات والسنن والرغائب والمحظورات والمكروهات عن أقسامه الثلاثه والله أعلم-"(11)

" یہ حدیث شریف ایمان کے ارکان، اعضاء کے اعمال، باطن کے اخلاص اور عمل کی آفتوں سے حفاظت غرض یہ کہ جملہ اعمال ظاہر وباطن کے شرح وبیان پر مشتمل ہے۔ یہ تمام شرعی علوم کی اصل ہے اور سارے علوم اس کی شاخیں ہیں۔ ہم نے اس حدیث میں مذکور تینوں ارکان دین پر ایک کتاب لکھی ہے جس کانام" المقاصد الحسان فیما یلزم الانسان " رکھاہے، کیونکہ واجبات پر ایک کتاب لکھی ہے جس کانام" المقاصد الحسان فیما یلزم الانسان " رکھاہے، کیونکہ واجبات بسنن، مستحبات، ممنوعات اور مکر وہات میں کوئی چیز ایسی نہیں ہے جو ان تینوں قسموں سے باہر ہو۔"

امام ابن حجر عسقلانی متوفی ۸۵۲ھ، حدیث جبریل میں مذکور احسان اور اس کی تعریف کو دین کار کن رکین اور تصوف کی اصل متین قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

"وهذا القدر من الحديث الشريف أصل عظيم من أصول الدين وقاعدة مهمة من قواعد المسلمين- و هوعمدة الصديقين، وبغية السالكين، وكنزالعارفين، ودأب الصالحين، وهومن جوامع الكلم التي أوتيها رسول الله على "(12)

"حدیث شریف کا بیہ حصہ (أن تعبد الله کانک تراه) دین کے اصول میں سے ایک عظیم اصل ہے اور مسلمانوں کے قاعدوں میں سے ایک اہم قاعدہ ہے۔ بیہ صدیقین کا معتمد علیہ، سالکین طریقت کا ہدف و مقصد، عارفین باللہ کا خزانہ اور صالحین کا طریقہ ہے۔ بیہ ان جوامع الکم میں سے بے جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیئے گئے ہیں۔"

امام نووی و عسقلانی رحمہااللہ تعالی کی طرح تمام علائے حق کا اجماع ہے کہ حدیث جبریل میں مذکور "احسان" جو کہ دین کے تین رکنوں میں سے ایک رکن ہے۔ تصوف ہی ہے۔ اور مرتبۂ احسان کا حصول علم تصوف کے ذریعے ہی ہو تاہے ، کیونکہ جیسے دین کے رکن اول ایمان کی تفسیر علم کلام نے کی ہے، رکن ثانی کی تفصیل و بیان کا کام فقہ نے کیا ہے، ویسے ہی رکن اخیر یعنی احسان کی شرح وبسط اور اس کی عقدہ کشائی کا عمل علم تصوف نے انجام دیا ہے۔ اور ان تینوں کا مصدر و منبع رحمت عالم مُنگانی پُوم کی ذات بابر کات وستو دہ صفات ہے ، ان کی لائی ہوئی کتاب ہے ، ان کی سنت و سیرت ہے ، اور ان کی تعلیم و ہدایت ہے۔

ذیل میں تصوف کے عملی منہ کے اہم اور ضروری عناصر کے ساتھ ساتھ سلوک الی اللہ کے چند احوال و مقامات کا کتاب و سنت سے ثبوت پیش کیا جارہا ہے۔ تاکہ تصوف پر عجمیت کا بہتان لگانے والی یا اسے عیسائیت، بدھرم یا ہندومت سے ماخو د قرار دینے والی نام نہاد' دانشوری'' کو مجال سخن ندر ہے۔ واضح رہے کہ یہ ایک محدود و سرسری جائزہ ہے، جس میں نہ پورے نظام تصوف کا احاطہ ممکن ہے، اور نہ سارے احوال و مقامات کے ذکر کی گنجائش ہے۔ یہاں تو صرف اس بات کا اثبات مطلوب ہے کہ جس طرح اصل تصوف یعنی احسان کا مصدر سنت نبویہ ہے، اسی طرح اس کے متمام اس اور احوال و مقامات کا منبع بھی کتاب و سنت ہے۔ لہذا پیش نظر مقالے میں اس بات کا التزام کیا گیاہے کہ نہ منطقی دلائل پیش کئے جائیں نہ عقلی حجتوں سے تعرض کیا جائے، نہ فقہی، کلامی، تفسیری اور تاریخی روایتوں پر اعتاد کیا جائے اور نہ صوفی یا غیر صوفی کسی بھی غیر معصوم کے قول کو سند بنا یا جائے، بلکہ صرف اور صرف حجت معصومہ پر اکتفاء کیا جائے۔ محض اللہ عزوجل کی کتاب اور سنت صححہ ثابتہ کو ہی دلیل بنا یا جائے۔ محض اللہ عزوجل کی کتاب اور سنت صححہ ثابتہ کو ہی دلیل بنا یا جائے۔ محض اللہ عزوجل کی کتاب اور سنت صححہ ثابتہ کو ہی دلیل بنا یا جائے۔ تاکہ یہ ایک طرف اہل تصوف کے لئے عبر یہ وقیحت ہو۔

## تصوف كاعملي منهج

### ا- صحبت:

صالحین کی صحبت سالکین طریقت کی پہلی منزل ہوتی ہے، حکم ربانی ہے:

أياايها الذين آمنوا اتقوالله وكونوامع الصادقين (١٦)

"اے ایمان والو!اللہ سے ڈرواور سپوں کے ساتھ ہو جاؤ۔"

"إنما مثل جليس الصالح وجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير، فحامل المسك إما أن يحذيك، وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحا طيبة، و نافخ الكير، إماأن يحرق ثيابك و إما أن تجد منه ريحا منتنة-" (14)

"اچھے اور برے ہم نشین کی مثال ایس ہے جیسے مثل رکھنے والا، اور لوہار کی دھو نکنی دھو تکنے والا، مثل رکھنے والا، مثل رکھنے والا یا تو شمیس ہدیہ دے گایاتم اس سے خریدو گے یا اس سے اچھی خو شبو پاؤگے، اور دھو کمنی والا یا تو تمہارے کپڑے جلادے گایاتم اس سے بری بد بویاؤگے۔"

"الرجل على دين خليله فلينظر أحد كم من يخالل-" (15)
"هر شخص اپنے دوست كے طريقے پر ہوتا ہے لہذا تم سے ہر ايك غور كرے كه وه كس سے دوستى كررہاہے۔"

### ۲- بیعت:

سالک وصوفی ابتدائے سلوک میں شیخ کے ہاتھ کو اپنے ہاتھ میں تھام کر نیکیوں کے التزام اور گناہوں کے اجتناب کاعہد کرتا ہے۔ اس بیعت کی ضرورت اور اس اجتناب کاعہد کرتا ہے۔ اس عہد کانام بیعت ہے۔ تصوف میں اس کی بے حداہمیت ہے۔ اس بیعت کی ضرورت اور اس کامقصد وطریقہ سب کچھ کتاب وسنت سے ماخو ذہے۔

### قرآن كريم ارشاد فرما تاہے:

"إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا " (16) عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا " (16)

''جو لوگ آپ کی بیعت کررہے ہیں در حقیقت وہ اللہ کی بیعت کررہے ہیں، اللہ کا ہاتھ ان کے ہاتھوں پرہے، توجس نے بیعت کو توڑااس کا وہال اسی پر ہو گا اور جس نے اللہ سے کئے گئے عہد کو پوراکیا تو اللہ تعالیٰ اسے جلد ہی بڑا اجر دے گا۔''

سنت نبویہ علی صاحبہا الصلاۃ والسلام میں اخذ بیعت اور حصول عہد کی متعدد صور تیں ملتی ہیں، جیسے مر دول کی بیعت، عور تول کی بیعت، فرد واحد کی بیعت، پوری جماعت کی بیعت وغیرہ، یہاں تک کی نابابع بچوں کی بیعت بھی سنت صحیحہ میں ملتی ہے۔

الم بخارى مُعِينَة البارى متوفى ٢٥٦ه م حضرت عباده بن صامت سے روایت کرتے ہیں کہ ارشاد نبوی ہے:

''بایعونی علی أن لاتشرکوا بالله شیئاً، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم ولاتأتوا ببهتان
تفترونه بین أید یکم وأرحلکم، ولا تعصوا فی المعروف، فمن وفّی منکم فأجره علی
الله، ومن أصاب من ذلک شیئاً فعوقب فی الدنیا فهوکفارة له، ومن أصاب من ذلک
شیئاً ثم ستره الله فهوإلی الله إن شاء عفا عنه و إن شاء عاقبه، فبا یعناه علی
ذلک''ر17)

"اس شرط پرمیری بیعت کرو کہ اللہ کے ساتھ کسی چیز کو شریک نہیں گلم راؤگ، چوری نہیں کروگ، زنا نہیں کروگ، اپنی اولاد کو قتل نہیں کروگ، بہتان کے ذریعے کھلی افتراء پر دازی نہیں کروگ، بہتان کے ذریعے کھلی افتراء پر دازی نہیں کروگ، بھلائی میں نافرمانی نہیں کروگ۔ پس تم میں سے جو بھی عہد کو پوراکرے گااس کی جزاءاللہ کے ذمہ ہے، اور جس سے ان میں سے کوئی چیز سر زدہوگئ پھر دنیا میں اسے سزامل گئ تو وہ سزااس کے لیے کفارہ ہوگی، اور جس سے ان میں سے کوئی گناہ سر زدہوا پھر اللہ نے اسے پوشیدہ رکھا تواس کا معاملہ اللہ کے سپر دہ، چاہے گا تو معاف کر دے گا اور چاہے گا تو سزادے گا۔ پھر ہم نے آسی پر آپ کی بیعت کی۔ "

### س- مجاہدہ:

جہاد کی طرح مجاہدہ بھی فعل: "جاهد/ یجاهد" کامصدرہے: جیسے "عاقب/ یعاقب/ معاقبة وعقابا"،البتہ عام استعال میں مجاہدہ: جہاد بالنفس کے لیے، اور جہاد: ظاہر ی دشمن سے مجاہدہ بالسلاح کے لیے بڑی حد تک مخصوص ہو گیاہے۔ لیکن اصل معنی کی رعایت میں دونوں ایک دوسرے کی جگہ بھی خوب استعال ہوتے ہیں۔ مجاہدے کی تین قسمیں ہیں: ا-ظاہری دشمن سے مجاہدہ، ۲-شیطان سے مجاہدہ اور ۳-نفس سے مجاہدہ۔ اور مجاہدے کی بیہ تینوں قسمیں شرعاً مطلوب ہیں لیکن آخر الذکر یعنی مجاہدہ نفس کو بقیہ دونوں قسموں پر ایک گونہ فضیلت حاصل ہے کیونکہ جو لوگ

مجاہدہ نفس کی منزل سے گزر چکے ہوتے ہیں وہی صحیح معنوں میں ظاہری دشمن سے مجاہدے (جہاد) کاحق ادا کر سکتے ہیں۔
اسی لیے مجاہدہ نفس کو "جہاد اکبر" کہا گیا ہے۔ آج امت اسلامیہ غیر مزکی نفوس کے جہاد سے جس قدر آزر دہ اور جس طرح اقوام عالم کے سامنے متہم ہے اس کے بیان کرنے کی حاجت نہیں ہے۔ اگر گزشتہ ۲۰-۲۵ سالوں میں ان نام نہاد مجاہدوں کی" پروگریس رپورٹ" دیکھئے توان کے ہاتھوں سے مرنے والوں میں مسلمانوں کی تعداد غیر مسلموں کی تعداد سے ہزاروں گنازیادہ ہے۔ صرف ایک الجرائر میں لاکھوں مسلمانوں اس"جہادی جنون" کا شکار ہو چکے ہیں۔ ان مظلوموں کا جرم صرف ایک الحجائمہ کی تقلید کرتے تھے اور تصوف کی تائید کرتے تھے۔

مجاہدہ نفس بھی کتاب وسنت سے ماخو ذہے، امام راغب اصفہانی کھتے ہیں کہ آیت کریمہ" وَ جَاهِدُوْا فَیْ اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ " (18) یعنی الله کی راہ میں جہاد کر و جیسا کہ جہاد کرنے کا حکم ہے۔ اور آیت کریمہ: ' وَ جَاهِدُوْا بِأَمْوَالِكُمْ وَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

ظاہر ہے کہ جب جہاد کی تین قسمیں ہیں تو کتاب و سنت میں جہاں جہاں جہاں جہاد کا حکم ہو گا اس میں یہ تینوں قسمیں داخل ہوں گی ہاں اگر کسی آیت یا حدیث میں ایساکوئی قرینہ ہو جو اسے ایک ہی قسم میں محدود کر دے تو وہاں قرینے کے مطابق جہاد کی وہی مخصوص قسم مراد ہو گی۔ مثلاً اگر قال کے شروع ہونے سے قبل اور جہاد بالسیف کا حکم آنے سے پہلے مطابق جہاد کا حکم ہے تو یہ ایک قرینہ ہے کہ یہاں جہاد سے مراد مجاہد ہُ نفس ہے: جبیبا کہ ارشاد ربانی ہے:

کسی آیت میں جہاد کا حکم ہے تو یہ ایک قرینہ ہے کہ یہاں جہاد سے مراد مجاہد ہُ نفس ہے: جبیبا کہ ارشاد ربانی ہے:

د' وَالَّذِیْنَ جَاهِدُوا فِیْنَا لَنَهْدِینَةُ مُنْ سُئُلنَا ''(20)

" جنھوں نے ہماری رضا کی طلب میں مجاہدہ کیا ہم انھیں اپنی راہیں ضرور د کھائیں گے۔"

یہ آیت مکہ میں نازل ہوئی ہے اور قبال مدینہ میں فرض ہوالہٰذا یہ بات طے ہے کہ آیت میں مجاہدے سے مراد مجاہدۃ نفس یامجاہدۂ شیطان ہے۔مفسرین کرام نے بھی اس کی تائید کی ہے،امام قرطبی،ابوعبداللّٰہ محمد بن احمد متوفی ا۷۲ ھ،فرماتے ہیں:

"قال السدى وغيره إن هذه الآية نزلت قبل فرض القتال"(21)

"امام سدی اور دوسرے ائمہ تفسیر فرماتے ہیں کہ بیہ آیت جہاد کی فرضیت سے قبل نازل ہوئی۔" شیخ ابو محمد عبدالحق اندلسی متوفی ۵۴۷ھ، اپنی کتاب" المحر رالوجیز فی تفسیر کتاب اللہ العزیر" میں فرماتے ہیں کہ آیت میں جہاد ومجاہدہ سے مرادہے:

> ''مجاهدة النفس في طاعة الله عزوجل وهوالجهاد الأكبر''(<sup>22)</sup> ''الله كي اطاعت مين نفس سے مجاہدہ كرناہے، اور وہى جہادا كبرہے۔''

امام فخر الدين رازي متوفى ٢٠١ه ، فرماتے ہيں:

"أى من جاهد بالطاعة هداه سبل الجنة"((23)

" جس نے اطاعت و بندگی کے ساتھ مجاہدہ نفس کیا تو اللہ نے جنت کے راستوں کی جانب اس کی ہدایت کی۔"

علامه شهاب الدين محمود آلوسي بغدادي متوفى ۲۲۷ ه، لکھتے ہیں:

"قال ابن عطا: أي الذين جاهد وا في رضانا لنهد ينهم إلى محل رضانا-"(<sup>24)</sup>

ابن عطا فرماتے ہیں کہ اس آیت کا معنی ہے کہ جن لوگوں نے ہماری رضاکے حصول کے لیے مجاہد ہُ نفس کیا ہم انہیں مقام رضاتک ضرور پہنچائیں گے۔

ر حمت عالم مَثَالِيَّنِمَ نے بھی مجاہدہ نفس کو جہاد کی تینوں قسموں میں سب سے افضل قرار دیاہے۔اور اپنی امت کواس کی تر غیب دی ہے۔ار شاد فرماتے ہیں:

> "الجاهد من جاهد نفسه في الله " " حقيقى مجابدوه ب جوراه خدامين مجابده نفس كر\_\_" امام ترمذی نے کتاب فضائل الجہاد میں اس کی تخریج کی ہے اور فرمایا ہے:"حدیث حسن صحیح"۔(25) بعض روایتوں میں 'للہ' یعنی اللہ تعالیٰ کے لیے محاہدہ نفس کرے ، بھی آ باہے۔<sup>(26)</sup>

### ۶- **ز**کر:

قر آن کریم میں یہ لفظ متعدد معنوں میں استعال ہواہے تبھی یہ کتاب اللہ کے معنی میں آیاہے" إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا الذُّكُرُ ''<sup>(27) ت</sup>مجمی نماز جعہ کے لیے استعال ہواہے" فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ''<sup>(28)</sup>تو تجمی علم کے معنی میں استعال ہواہے "فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ" ليكن بايل مهم كتاب الله مين اس لفظ كاغالب استعال اسى معنى مين مواہے جس معنى ميں اہل تصوف کے یہاں یہ لفظ رائج ہے۔ یعنی تسبیح و تہلیل و تکبیر وحمد و ثنااور درود وسلام وغیرہ،ار شادر بانی ہے:

'' يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا، وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ''(29)

"اے ایمان والوں اللہ تعالیٰ کاخوب ذکر کیا کرواور صبح وشام اس کی یا کی بیان کیا کرو."

اس کے علاوہ بے شار آیات میں ذکر الہی کی اہمیت، فضیلت اور ثمر ات کاذکر ملتاہے مثلا: البقرہ: ۱۵۲،ال عسران اله، ١٩١٠ الاحزاب ٣٥، الرعد: ٢٨، البقرة: ١١٣، النور، ٣٦، المنافقون: ٩، اور الاحزاب: ٣٥، وغيره وغيره -

اگر ہم سنت نبوی کی طرف دیکھیں تو اس میں تصوف کا تذکرہ ان کلمات کے ساتھ ملتا ہے: "ذکر " (یاد كرنا) "تذكير" (يادكرانا)، "مذاكره" (شخ پر احوال قلب كوپيش كرنا) اور "حلقه ہائے ذكر" كاثبوت بھي ملتاہے۔

### 

"مثل الذي يذكر ربه والذي لايذكر ربه مثل الحي والميت-"،(30)

"اپنے رب کاذکر کرنے والے اور اپنے رب کاذکر نہ کرنے والے کی مثال الی ہے جیسے زندہ اور میریں "

یعنی ذکر کرنے والا ہی حقیقت میں زندہ ہے اور ذکر نہ کرنے والا مر دہ ہے، شاید اسی لیے تصوف میں ذکر الٰہی کو روح کی غذا کہتے ہیں جس کے بغیر روح زندہ نہیں رہتی ہے۔

ب: تذكير:

الله تعالی فرما تاہے:

''وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَىٰ تَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ''(31)

"یاد کرایئے اس لیے کہ یاد کر انامومنین کو منع نفع پہنچا تاہے۔"

الله کے رسول مَنَّ لَيْنَةٍ آنے بھی متعدد مقام پر تذکیر کی اہمیت پر زور دیاہے اور اس کا شوق دلایا ہے۔ حدیث قدی "أنا عند ظن عبدی ہی" (میں اپنے بندے سے وہیاہی معاملہ کر تاہوں جیباوہ میرے ساتھ گمان رکھتاہے) میں الله رب العزت جل جلالہ فرما تاہے: "وإن ذکرنی فی ملأ ذکرته فی مَلاً خیرمنه "(32) (اگر میر ابندہ ایک گروہ میں میر اذکر کر تاہوں۔ اور مجمعے میں ذکر الہی کرنا، یالوگوں کو ذکر سانا اور انھیں ذکر کر انا ہی سب تذکیر ہے۔

ج- مذاكره:

اہل ذکر سے سوال واستفسار مذاکرہ کہلا تاہے، آیت:

"فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ "(33) الرَّتَم نهيں جانتے تو اہل و كرسے لوچيو،

امام مسلم بن تجاح نیشا پوری متوفی ۲۱۱ه، اپنی الجامع الصحح، کتاب التوبه میں حضرت حظلہ وٹھائٹنڈ سے روایت کرتے ہیں، وہ فرماتے ہیں: "ابو بکر صدیق وٹھائٹنڈ مجھے ملے تو پوچھا کہ: اے حظلہ کسے ہو؟ میں نے کہا کہ: حظلہ تو منافق ہو گیا، کہا : سبحان اللہ! کیا کہہ رہے ہو؟ میں نے کہا کہ جب ہم رسول الله مُثَاثِیْرُ کے پاس ہوتے ہیں اور آپ ہمیں جنت و دوزخ کی تذکیر (یاد) کراتے ہیں تو ایسالگتا ہے کہ ہم انہیں سرکی آئکھوں سے دیکھ رہے ہیں لیکن جب ہم رسول الله مُثَاثِیْرُ کے پاس سے نکلتے ہیں تو ہم ہو ی بچوں اور روزی میں لگ جاتے ہیں اور بہت کچھ بھول جاتے ہیں۔ تو ابو بکر رڈاٹٹیڈ نے کہا: خداک

قسم مجھے بھی اس طرح پیش آتا ہے۔ تو ہم دونوں چل کر رسول اللہ مَنَّ اللَّهُ َ پاس آئے اور میں نے عرض کیا کہ: یا
رسول اللہ حنظلہ تو منافق ہو گیا، فرمایا کہ: وہ کیسے ؟ میں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ جب ہم آپ کے پاس ہوتے ہیں اور
آپ ہمیں جنت و دوزخ کی یاد کراتے ہیں تو لگتاہے کہ ہم انہیں سرکی آئھوں سے دیکھ رہے ہیں، اور جب آپ کے پاس
سے فکتے ہیں تو گھر والوں اور کاروبار میں لگ جاتے ہیں اور بیشتر با تیں فراموش کر دیتے ہیں۔ تورسول اللہ مَنَّ اللَّهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللَّهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ اللهُ عَلَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

الحمد لللہ کہ اس حدیث شریف میں ذکر ، تذکیز اور مذاکرہ تنیوں کا ثبوت موجو دہے۔ حضرت حنظلہ ڈگاٹنڈ نے اپنے دل کے خیالات کو جس طرح حضور مَنَّالِّیْائِم کے سامنے پیش کیا اور حضور مَنَّالِّیْائِم نے انہیں جس طرح جواب مرحمت فرمایا۔ اس کو تصوف کی اصطلاح میں مذاکرہ کہتے ہیں۔

### 

حلقہ ؑ ذکر کا انعقاد صوفیاء کے معمولات کا اہم حصہ ہے۔ اس کا مرجع بھی نبوی تعلیمات ہیں۔ حضرت انس ڈاٹٹنڈ سے مر وی ہے کہ اللّٰہ کے رسول صَلَّ عَلَیْمِ اِنے فرمایا:

''إذا مررتم برياض الجنة فارتعوا- ''، قالوا: وما رياض الجنة ؟ قال: ''حلق الذكر''(36) ''جب تم جنت كى كياريوں سے گزروتو چرليا كرويعني اس سے استفاده كرليا كرو، عرض كيايار سول الله جنت كى كيارياں كياہے؟ فرمايا حلقه ہائے ذكر۔''

امام ترمذی و محمولی الله الله کی روایت کردہ میہ حدیث جسے انہوں نے "حسن" کہاہے، نہ صرف حلقۂ ذکر کی غیر معمولی اہمیت کی دلیل ہے بلکہ اس میں حلقہ ذکر میں شرکت کرنے کی زبر دست ترغیب بھی ہے۔ اسی طرح ذکر الہی کی تمام دوسری قسمیں جیسے: سری و جہری، لسانی و قلبی، حرکی و سکونی، فردی واجمّاعی وغیرہ تمام معمولات صوفیا کا ذکر احادیث میں ملتاہے۔

### ۵- خلوت:

تصوف میں خلوت کی بڑی اہمیت ہے۔ ظاہر بیں لوگ اسے صوفیا کی بدعت سمجھتے ہیں لیکن صوفیائے کرام اس کا التزام اپنے رب کی اطاعت اور اس کے حکم کی بجا آوری میں کرتے ہیں۔ار شادر بانی ہے:

''وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا ''(37)

"اپنے رب کے نام کا ذکر حیجئے اور پوری طرح سب سے علاحدہ ہو کر اس کے ہو جائیئے۔"

اس آیت میں خطاب اگرچہ رسول اللہ منگالیُّیَا سے ہے، لیکن اس میں موجود خلوت کا حکم سبھی کے لیے عام ہے کیونکہ قاعدہ یہ ہے کہ اگر آپ منگالیُّیُا کو کوئی حکم دیاجائے لیکن آپ کے ساتھ اس کے مخصوص ہونے کی کوئی دلیل نہ ہو تو پوری امت سے اس حکم کی بجا آوری مطلوب ہوتی ہے۔

تھم ربانی کی پیروی کے ساتھ ساتھ صوفیاء کی خلوت نشینی رحمت عالم مَنَّیَ تَثَیَّیْمَ کی سنت کے اتباع میں ہوتی ہے۔ حضرت جابر شکافیڈ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَنَّی تَثَیِّمَ نے ارشاد فرمایا کہ:"جاورت بحراء شہرا"<sup>(38)(18)</sup> یعنی میں نے ایک ماہ غار حرار میں خلوت نشینی کی۔

حضرت عائشہ ڈلٹنیٹا فرماتی ہیں: کہ رسول مُگاٹیٹیٹم پروحی کی ابتداسوتے وقت رویائے صالحہ سے ہوئی۔ آپ جو بھی خواب دیکھتے تھے وہ دن کی مانند واضح طور پر پیش آتاتھا۔ مزید فرماتی ہیں کہ:

"ثم حبب إليه الخلاء ويخلو بغار حرائ، فيتحنث فيه ـ وهو التعبد . الليالي ذوات العدد" (۱۹۵۶)

" پھر آپ کو خلوت نشین محبوب کر دی گئی، اور آپ کئی کئی رات غار حراء میں خلوت نشیں رہ کرعبادت کیاکرتے تھے۔"

### ب-احوال ومقامات

### ا- توبيه:

شرعا قابل مذمت سے لا کق ساکش کی طرف رجوع کرنے اور لوٹنے کا نام توبہ ہے۔ ارشادربانی ہے:

''يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُواْ تُوبُوْ اِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوْحًا''(40)

"اے ایمان والو! الله تعالی سے سچی اور کھری توبه کرو۔"

توبہ واستغفار کاذکر قرآن میں جابجاملتاہے۔ یہ قلب سالک کا پہلا مقام ہے لہذا تصوف میں توبہ کی بڑی اہمیت ہے کیوں کہ صحیح توبہ پر ہی سلوک کی اگلی منزلوں کا دار و مدار ہو تاہے۔ چنانچہ صوفیا کے یہاں توبہ کا بہت اہتمام ملتاہے،اور اسے فاتح باب سلوک مانا جاتا ہے۔خو د ہادی اعظم مُثَاثِیْنِ کا ارشاد ہے۔

''يا أيها الناس توبوا إلى الله، فإنى أتوب في اليوم إليه مائة مرة-''(41)

"اے لو گو!اللہ سے توبہ کرو، میں بھی ہر روز اس سے سوبار توبہ کر تاہوں۔"

### ۲- محاسبه:

نفس سے حساب لینے اور اس کی تگر انی کرنے کو محاسبہ کہتے ہیں، ارشادر بانی ہے:

'' ثُمُّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيْمِ'' (42)

" پھر اس دن تم سے ضر ور ضر ور نعمتوں کا حساب لیاجائے گا۔"

چنانچہ صوفیا آخرت کے حساب سے پہلے ہی ہمہ وقت نفس کا محاسبہ کرتے رہتے ہیں، تا کہ آخرت میں محاسبہ کے وقت شر مندگی نہ ہو، اور یہی سچی دانائی ہے۔رحمت عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

"الكيس من دان نفسه، وعمل لما بعد الموت "(43)

( عقلمند اور داناوہ ہے جواپنے نفس کااچچی طرح محاسبہ کرے،اور مرنے کے بعد کے لیے عمل کرے۔ )

### ٣- خوف:

مستقبل میں کسی ناپیندیدہ چیز کی توقع کی وجہ سے جو قلبی تکلیف ہوتی ہے اسے خوف کہتے ہیں۔ تصوف میں خوف کا در جہ بہت بلند ہے۔ کیوں کہ بیہ عرفان خداوندی کی دلیل ہے ،اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

'' إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءَ''(<sup>44)</sup>

" ہے شک اللہ سے خوف کرنے والے اس کے عالم بندے ہی ہیں۔"

خوف خداوندی ایمان کی نشانی ہے:

''وَخَافُوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِيْن'<sup>' (45)</sup>

(اگرایمان والے ہو تومجھ سے ڈرو۔)

خوف کا بیہ مقام ہے کہ اللہ کے سامنے کھڑے ہونے سے ڈرنے والوں کے لیے دو دو جنتیں ہیں دنیا میں جنت معارف،اور عقبی میں جنت زخارف،ار شاد الہی ہے:

رُبِّه جَنَّتَان'' (<sup>46)</sup> مَقَامَ رَبِّه جَنَّتَان'' (<sup>46)</sup>

''اور جو الله کی بارگاه میں کھڑے ہونے سے ڈرااس کے لیے دو جنتیں ہیں۔''

مصطفى جان رحمت سَلَّاليَّيْمُ فرماتے ہیں:

''من خاف أدلج ومن أدلج بلغ المنزل ألا إن سلعة الله الغالية ألا إن سلعة الله الجنة.''<sup>(47)</sup>

'' جس نے خوف کیاوہ اند ھیرے منھ چل پڑا، اور جو اند ھیرے منھ چل پڑاوہ منزل پر بہنچ گیا۔ یادر کھو!متاع الہی بہت گراں ہے، یادر کھو!متاع الہی جنت ہے۔''

### ۳- رچاء (اميد):

یہ مقام مقام خوف کامتم اور اس کی بخیل کرنے والا ہے۔ بلکہ کہا گیاہے کہ: الایمان بین الخوف والرجائ" یعنی ایمان امید و بیم کے در میان ہے۔ ارشاد الہی ہے۔ ''قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِيْنَ اَسْرَفُوْا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوْا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ، اِنْ الله يَغْفِرُ الدُّنُوْبَ جَمِيْعًا اِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمِ.''(48)

''کہہ دیجیے کہ اے میرے بندو! جنھوں نے خود پر ظلم کیا ہے وہ اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہوں، بے شک اللہ تعالیٰ تمام گناہوں کی مغفرت فرماتا ہے، وہ بڑی مغفرت اور نہایت مہربانی کرنے والا ہے۔''

الله تعالى سے ہر حال ميں رجاءواميدر كھنى چاہيے اس ليے كه وہ فرماتا ہے كه: ' وَرَهْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْعٍ ''(49)

"لعنی میری رحت ہر چیز کوشامل ہے۔"

امام بیہ قی نے سعید ابن مسیب سے روایت کی ہے، فرماتے ہیں کہ حضرت عمر مریض ہوئے تو اللہ کے رسول مُنَّالِیْنِیِّ ان کی عیادت کے لیے تشریف لائے، اور پوچھا: "اے عمر خود کوکیسا پارہے ہو؟" عرض کیا: امید بھی رکھتا ہوں اور ڈرتا بھی ہوں، تواللہ کے رسول مُنَّالِیْنِیِّ نے فرمایا:

''مااجتمع الرجاء والخوف فی قلب مومن إلا أعطاه الله الرجاء وآمنه من الخوف<sup>(60)</sup> ''جب بھی کسی مومن کے دل میں امید اور خوف اکٹھا ہوتے ہیں تو اللہ تعالیٰ اس مومن کی امید پورافر ماتا ہے اور اسے اس خوف سے امن رہتا ہے۔''

### ۵- صدق:

صدق سیر الی اللہ کا ایک اہم مقام اور احوال قلب میں سے ایک بلند مرتبت حالت ہے۔ صوفیاء کے نزدیک صدق کا تعلق عوام کی طرح صرف زبان سے نہیں ہو تاہے بلکہ دل، اعمال اور احوال سے بھی ہے۔ تصوف میں صدق کی فضیلت واہمیت کتاب وسنت کاہی اثر ہے۔ اللہ کی کتاب میں صدیقین کا درجہ انبیاء کے فورا بعد آیاہے (النساء: ۲۹) اور مومنین کوصاد قین کی صحبت اختیار کرنے کا حکم دیا گیاہے۔ (التوبہ: ۱۱۹)

شیخین رحمهااللہ نے روایت کی ہے کہ رسول الله سَلَمَاتِیْمُ نِے فرمایا ہے:

 $^{(51)}$  البر وإن البر يهدى إلى الجنة  $^{(51)}$ 

"بینک صدق نیکی کی طرف رہنمائی کر تاہے اور نیکی جنت کی طرف پیجاتی ہے۔"

### ٢- اخلاص:

اخلاص خدااور بندے کے در میان ایباراز ہے جس پر کوئی مطلع نہیں ہو تاہے۔ تصوف میں اخلاص کابلند مقام سنت

و کتاب ہیں اس کے بلند مقام کاہی پر توہے۔اللّٰہ تعالیٰ فرما تاہے:

" فُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَ عُبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّيْنُ "(52)

''کہہ دیجیے کہ مجھے حکم دیا گیاہے کہ میں اخلاص کے ساتھ اللہ کی عبادت کروں خالص اسی کا "\_ J or

ر سول کریم صَالَاتُهُ مِنْ فِر ماتے ہیں:

"إن الله لا يقبل من العمل إلا ماكان له خالصا" (53)

"الله تعالیٰ صرف وہی عمل قبول کر تاہے جو خالص اس کے لیے ہو۔"

مسلم شریف میں حضرت ابوہریرہ دخالفہ سے مروی مشہور حدیث ہے کہ:

"إن الله لا ينظر إلى أجسامكم ولا إلى صوركم ولكن ينظر إلى قلوبكم" (64)

''اللہ تعالیٰ تمہارے جسموں کو دیکھتاہے اور نہ تمہاری صور توں کو دیکھتاہے وہ بس تمہارے دلوں

کودیھاہے۔"

اخلاص اعمال کی روح ہے جس طرح کوئی جسم روح کے بغیر زندہ نہیں رہتااسی طرح کوئی عمل اخلاص کے بغیر قبول نہیں ہو تاہے۔

اللہ کے سواکسی سے بھی تکلیف ومصیبت کی شکایت نہ کرناصبر کہلا تاہے، صبر وہ کسوٹی ہے جو سالکین طریقت کو کندن بناتی ہے۔ قرآن کریم کی بہت سی آیتوں میں صبر کی فضیلت کا بیان ہے۔ کہیں اللہ تعالیٰ صبر سے مد دمانگنے کا حکم دے رہاہے، تو کہیں صابرین کے ساتھ اپنی معیت کا ذکر کررہاہے (البقرہ:۱۵۳)؛ کہیں صابروں کوبشارت دینے کا حکم دے رہاہے (البقرہ:۱۵۷)، تو کہیں صابروں سے اپنی محبت کا تذکرہ فرمارہاہے (آل عمران:۱۴۵)؛ کہیں صابروں کے بے حساب اجر دینے کاوعدہ کر رہاہے (الزمر:۹)، تو کہیں انہیں سچااور مثقی ہونے کا تمغہ عطاکر رہاہے۔ (البقرہ:۲۷۱)

حضرت ابوسعید الحذری طالعی است مروی ہے کہ اللہ کے رسول مَنَا لَیْمَ اللّٰہ کے مول مَنَا لِلْمَا اللّٰہ کے مروی ہے

"ما أعطى أحد من عطاء خيراً وأوسع من الصبر" (55)

(صبر سے زیادہ بہتر اور وسیع عطبیہ کسی کو بھی نہیں دیا گیا۔)

### ۸- ورغ:

حرام میں مبتلا ہونے کے خوف سے شبہات سے بھی بچنے کانام ورع ہے۔ یہ وہ مقام ہے جس کے بغیر بندہ متقی نہیں

### ہو سکتا ہے۔ رسول کریم صَاللَّهُ عَلَيْهُم كا فرمان ہے:

"لايبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع مالا بأس به حذرا مما به بأس" (66)

"بندہ اس وقت تک متقیوں میں شامل نہیں ہو سکتا ہے جب تک وہ حرج والی چیزوں کے خوف

سے غیر حرج والی چیزوں کونہ چھوڑ دے۔"

صوفیا کے لیے اس سے بڑی کوئی سند اور مقام ورع کے لیے اس سے بڑی کوئی فضیلت نہیں ہوسکتی کہ اسے نبی کریم مَلَّالِیْنِیَّا نے سب سے بلند مرتبہ عبادت قرار دیاہے، حضرت ابوہریرہ رٹیاٹٹیڈ سے فرماتے ہیں:

"يا أبا هريره كن ورعا تكن أعبد الناس" (57)

"اے ابوہریرہ درع اختیار کر و توسب سے بڑے عبادت گزار بن جاؤگے۔"

حضور کی انہیں تعلیمات کا اثر ہے کہ صوفیا کی کتابوں اور ان کے اعمال دونوں میں ورع کو بے حد نمایاں اور امتیازی مقام حاصل ہے۔

### 9- زېد:

دل کو دنیا کی خواہش ومحبت سے خالی کر کے اسے اللہ کی محبت ومعرفت سے آباد کرنے کانام زہدہے۔زہد کا ایک معنی پیہ بھی ہے کہ انسان دنیا کونا قابل اعتناء سمجھے۔

مادہ پرستی کی بلغار اور اس کے تسلط کے اس دور میں کچھ لوگوں نے دنیا اور اس کی لذتوں کو حقیر ونا قابل النفات سمجھنے کے صوفی رویے کو غیر اسلامی قرار دیا ہے۔ اور اس کار شتہ عیسائی رہبانیت اور عجمی تقشف سے جوڑنے کی کوشش کی ہے۔ لیکن حقیقت میں یہ ساری تگ ودو کتاب وسنت سے بے خبری کی دلیل ہے۔ قر آن کریم کی متعدد آیتوں میں دنیا کی تحقیر اور بے ثباتی کا ذکر ہے۔ کئی مقام پر دنیا کے مال ومتاع کو دھو کہ، فتنہ اور لہو ولعب قرار دیا گیا ہے۔ مثال کے طور پر دیکھیے: سورۃ الروم: ۲۰ العنکبوت: ۲۲ الکہف: ۲۲ ، وغیر ہ۔

دوسری طرف شارع علیہ السلام کی تعلیمات میں نظری طور پر اور ان کی حیات طیبہ میں عملی طور پر دنیاو متاع دنیا کی تحقیر و مذمت ملتی ہے۔ در اصل صوفیا کا زہد نبی کریم منگی تنگیر کی عطا کر دہ انہیں نظری و عملی نمونوں سے ماخو ذہے۔

کبھی آپ منگی تنگیر کی اپنے صحابہ سے کہتے ہیں: "فاتقوا الدنیا " (((احاد) یعنی دنیا سے ڈرو، تو کبھی آپ حضرت ابن عمر کو دنیا میں اس طرح جینے کی تلقین کرتے ہیں جیسے مسافر ہوتا ہے: "کن فی الدنیا کانک غریب أو عابر سبیل" (((احاد) کہیں دنیا کی بے وقعتی کا اظہار ان الفاظ میں فرماتے ہیں: "لوکانت دنیا تعدل عند اللہ جناح بعوضة ماسقی کافرا مدید ماست کا میں منہا شربة مائ " (((اماد) کوئی کا فر میں مجھر کے پر کے بھی بر ابر ہوتی تو کسی کافر کو اس سے ایک گھونٹ یانی نہ منہا شربة مائ " (((الاد) کوئی کا فر کو اس سے ایک گھونٹ یانی نہ

. ملتا؛ کبھی ننگی چٹائی پر لیٹنے سے جسم مبارک پر اثر ظاہر ہو جاتے تھے جب صحابہ عرض کرتے کہ: اے اللہ کے رسول آپ اس پر کوئی گیداو غیر ہ کیوں نہیں ڈال لیتے تومالک کو نین مَنْ اللّٰهِ عَلِمَ انہیں یہ جواب دیتے:

"مالى والدنيا، ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها." (١٥٥)

" مجھے دنیا سے کیالینادنیا، میں تو دنیا میں اس مسافر کی طرح ہوں جو کسی درخت کے نیچے سامہ لینے کوروکتا ہے اور پھر اسے جپوڑ کر آگے بڑھ جاتا ہے۔"

#### •۱- رضا:

نفذیر و قضا کی سختی پر دل کے سکون واطمینان کا نام رضا ہے۔ یہ مقام مقام صبر سے بلند ہے مُنگی ﷺ آنے اس کی بڑی فضیاتیں بیان فرما تی ہیں یہ بندے کو اللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی عطا ہے۔ باری تعالیٰ فرما تا ہے:

وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِيْ جَنَّاتِ عَدْنٍ وَرِضْوَانٌ مِنَ الله أَكْبَرُ (<sup>62)</sup>

یعنی مالک جنت کی رضا جنت سے افضل ہے اور رضائے الہی پانے کے لیے پہلے اس کی قضا سے

راضى مونا پرتا ہے۔" رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوْاعَنْهُ" (63)

رحمت عالم مَنَا ﷺ خَرصا کی اعلی ترین مثال پیش کی ہے۔ اہل طا نف نے جب آپ کو پیتھر وں سے اہواہان کر دیا تو آپ اپنے رب کو مخاطب کر کے انتہائی گریہ وزاری سے عرض کرتے ہیں:

''إن لم تكن ساخطا علىَّ فلا أبالي-'' <sup>(64)</sup>

"اے رب اگر تو مجھ سے ناراض نہیں ہے تو مجھے پچھ پرواہ نہیں ہے۔"

ارشاد نبوی ہے:

''وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس'' (65)

"جوالله نے تمہاری قسمت میں لکھاہے اس سے راضی ہو جاؤتوسب سے زیادہ غنی ہو جاؤگے۔"

نبوی تعلیم کے مطابق اللہ سے راضی رہنے میں ہی انسان کی سعادت وخوش بختی ہے۔

"من سعادة ابن آدم رضاه بما قضى الله له" (66)

"ابن آدم کی خوش بختی اس میں ہے کہ وہ اپنے لیے اللہ کی بنائی نقذیر سے راضی رہے۔"

واضح رہے کہ تصوف میں رضا کا مطلب ترک اعتراض ہے، ترک کوشش نہیں ہے۔ حضرت عمر ڈگاٹھنڈ کے عہد میں شام میں طاعون پھیلا تو آپ نے اسلامی فوجوں کوشام میں داخل ہونے سے منع کر دیااس پر حضرت ابوعبیدہ نے کہا: "أفرارا من قدر اللہ" کیا آپ قضا و قدر سے بھاگ رہے ہیں۔ تو حضرت عمر نے کہا: اے ابوعبیدہ کاش کہ بیبات آپ کے علاوہ کسی اور نے کہا ہوتی:"نحن نفر من قدر الله إلی قدرہ"<sup>(67)یع</sup>نی ہم تواللہ کی تق*ذیر سے* اس کی تقذیر ہی کی طرف بھاگ رہے ہیں۔

اا- توكل:

توکل سیر الی الله کا ایک اعلی مقام اور طریقت و تصوف کی بلند مرتبت منزل ہے اور کیوں نہ ہو جب کہ بیر رحمان کے نزدیک شرط ایمان ہے۔

''وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَ كَّلُوْا اِنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِيْنَ '' <sup>(68)</sup>

"اگرتم مومن ہو تواللہ ہی پر بھروسہ کرو۔"

الله تعالی متوکلین سے محبت کرتا ہے (<sup>69)</sup> (آل عمران:۱۵۹) اور اس نے متوکلین کی کفالت کا وعدہ کیا ہے۔ <sup>(70)</sup> ارشاد نبوی ہے:

"لو توكلتم على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير، تغدو خماصا وتروح بطانا."(71)

"اگرتم لوگ الله پر کماحقہ توکل کرتے تو وہ تمہیں اس طرح رزق دیتا جسے جیسے کہ پر ندوں کو رزق دیتا ہے، جو صبح خالی پیٹے نگلتے ہیں اور شام کو بھرے پیٹے واپس آتے ہیں۔"

امام حاکم فرماتے ہیں کہ بیہ حدیث شیخین کی شرطوں پر صحیح ہے۔ اگر چہ انہوں نے اس کی تخریج نہیں کی ہے۔ (72)

واضح رہے کہ صوفیا کے یہاں تو کل کا بیہ معنی نہیں ہے کہ انسان ہاتھ پر ہاتھ دھر سے بیٹھار ہے کیوں کہ سعی وعمل
اور جدوجہد تو کل کے منافی نہیں ہے۔ صوفیائے کرام کا تو کل بیہ ہے کہ ان کے لیے جو اللہ کے پاس ہے اسی پر بھر وسہ ہو
اور جو لوگوں کے ہاتھوں میں ہواس سے پوری طرح سے مایوسی ہو۔ تصوف میں ترک اسباب اور کوشش کو تو کل نہیں
بلکہ اسے "تواکل" کہتے ہیں جو اسلام کے منافی اور ایک مذموم صفت ہے۔ اگر کسی نے تصوف کے نام پر "تواکل" کو اپنا

امام قشیری فرماتے ہیں:

"التوكل محله القلب، والحركة بالظاهر لا تنا في التوكل"((73)

" تو کل کا محل قلب ہے یعنی تو کل دل ہے ہو تا ہے اعضائے ظاہرہ کی حرکت و کوشش تو کل کے منافی نہیں ہے۔"

بلاشبه توكل كايه مفهوم حديث نبوى "اعقلها و تو كل" (<sup>74)</sup> "ليعنى اونث كو بانده كر چر الله پر توكل كرو."

سے ماخو ذہے۔

۱۲-شکر:

دل سے منعم کی محبت، اعضائے بدن سے اس کی اطاعت اور زبان سے اس کی ثناءو مدحت کا نام شکر ہے۔ اور شکر کی یہ تینوں قسمیں تصوف نے کتاب وسنت سے پائی ہیں۔

الف- شكرلسان:

ارشادر بانی ہے:

وَأُ مَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكُ فَحَدِّثْ (75)

لعنی اور اپنے رب کی نعمت تواسے بیان سیجیے ،

اور ارشاد نبوی ہے:

"التحدث بنعمة الله شكر "(76)

یعنی ذکر نعمت شکر نعمت ہے۔

-- شكراركان:-

اعضائے بدن سے اطاعت کر کے شکر اداکیا جاتا ہے، ارشادر بانی ہے:

''اِعْمَلُوْا آلَ دَاؤِدَ شُكْرًا''(77)

یعنی اے آل داؤد بطور شکر عمل کرو۔

حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ منگانٹیکٹرارت میں اس قدر طویل قیام کرتے تھے کہ آپ کے قدم مبارک پر ورم آجاتے تھے۔ ایک دن میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول آپ بیسب کیوں کرتے ہیں، آپ تومغفرت یافتہ ہیں تو آپ نے فرمایا: ''أفلا أکون عبدا شکورا'' (78)

یعنی کیامیں شکر گزار بندہ نہ بنوں۔

ج- شکرجنان:

دل کاشکریہ ہے کہ رویت نعمت رویت منعم کے لیے حجاب نہ بننے پائے، یعنی دل نعمت کے سبب منعم سے غافل نہ ہو۔ ارشاد ربانی ہے

''وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ الله "(<sup>79)</sup>تمهارے پاس جو بھی نعت ہے وہ سب اللہ كى طرف سے ہے۔"

ارشاد نبوی ہے:

"اللهم ما أصبح بي من نعمة أو بأحد من خلقك فمنك وحدك لا شريك لك"(٥٥)

"اے اللہ جو نعت مجھے یا تیری کسی مخلوق کو ملی وہ سب منتہااور بلاشر کت غیرے تیری ہی ہے۔"

یہ سرسری اور عاجلانہ مطالعہ ہمیں اس نتیجے پر پہنچا تاہے کہ صوفیا اپنے تمام افکار و معمولات میں کتاب وسنت کے پیر وہیں۔ تصوف کا منہج عملی اور سلوک کے تمام منازل منبع تصوف مرشد اعظم مَنَّ اللَّيْرَ عَمَّى لَعَلَيمات سے ہی ماخوذہیں، بلکہ حقیقت توبیہ ہے کہ مسلمانوں کا کوئی طبقہ کتاب و سنت سے اس قدر قریب اور اس کی روح سے اتناہم آ ہنگ نہیں ہے جتنا کہ صوفیائے کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین ہیں۔ بقول امام غزالی:

"إن الصوفية هم السالكون لطريق الله خاصة وإن سيرتهم أحسن السير، وطريقتهم أصوب الطرق، أخلاقهم أحسن الأخلاق،...فإن جميع حركاتهم وسكناتهم في ظاهرهم وباطنهم مقتبسة من نور مشكاة النبوة، وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض نور يستضاء به "(١١)

"بے شک صوفیا ہی صحیح معنوں میں اللہ کے راہ پر چلنے والے ہیں ان کی سیرت سب سے بہتر اخلاق ہے،۔۔
سیرت ہے، انکا راستہ سب سے صحیح راستہ ہے، اور ان کا اخلاق سب سے بہتر اخلاق ہے،۔۔
کیونکہ ان کے ظاہر وباطن کی تمام حرکات وسکنات مشکاۃ نبوت کے نور سے ماخوذ ہیں، اور نور
نبوت کے سواد نیامیں کوئی ایسانور نہیں ہے جس سے روشنی حاصل کی جاسکے۔"

تصوف کو بعض نام نہاد دانشور عجبت کاشاخسانہ قرار دیتے ہیں جبکہ بعض حضرات اسے نہایت دیدہ دلیری سے بد هرم یا مسجیت سے مانتوذ قرار دیتے ہیں، جبکہ پیش نظر مقالے میں کتاب وسنت سے تصوف کے حقیقی منابع اور مصادر کواجا گر کیا گیاہے۔ جیسے کہ صحبت شیخ، بیعت، ذکر، خلوت۔

علاوہ ازیں تصوف کے احوال و مقامات میں سے توبہ ، محاسبہ ، خوف ، رجاء ، صدق ، اخلاص ، صبر ، ورع ، زہد ، رضا بالقضاء ، توکل اور شکر کو کتاب و سنت کی روشنی میں اجاگر کیا گیاہے۔

پیش نظر تحقیق سے بیہ ثابت ہوا کہ تصوف کی بنیادوہ تز کیۂ نفس ہے جس کا قر آن کریم میں متعد د مقامات پر ذکر ہوا، نیز وہ احسان ہے جس کی نشاند ہی حدیث جبریل میں کی گئی ہے۔

### \*\*\*

## ﴿حواله جات وحواشي﴾

1. (i) بخارى، ابو عبد الله محمد بن اساعيل، (1987ء) - الجامع الصحيح، بيروت، دار ابن كثير، ح: 1، ص: 28 (ii) القثيرى، مسلم بن حجاج، (س.ن). صحيح مسلم، بيروت، داراحياء التراث العربي، (تحقيق: محمد فواد عبدالباقي)، ح: 3، ص: 1219

2. مسلم، عن ابي هريرة، ج:4، ص: 1986

- 3. الشمس، 9:91
- 4. انصاري، قاضي زكريا، (س.ن). شرح الرساله القثيرييه، مصر، مصطفلي بابي جلبي، ص: ٦-
  - 5. آل عمران، 164:3
- 6. الغمارى، محمد بن الصديق، (دون سنة الطبع). الانتصار لطريق الصوفية، مصر: مطبعة دارالتاليف،
   ص 6.
  - 7. (i) صحیح مسلم ، ج: 1، ص: 37
- (ii)الترمذي، ابوعيسي محمد بن عيسي ، (س-ن )-جامع ترمذي، بيروت، داراحياء التراث العربي، (تحقيق: احمد محمد شاكروغيره)ج: 5، ص: 6
  - (iii) قزوینی، محمه بن یزید، (س-ن). سنن ابن ماجه، بیروت، دارالفکر، ج: 1، ص: 25-26
  - (iv) سلمان بن داؤد بن الجارود، مسند ابي داؤد الطياليسي ، بيروت: دارالمعرفه ، ج: 1،ص: 5
- (v) النسائي، ابوعبدالرحمن احمد بن شعيب، (1986ء)- سنن النسائي، حلب، مطبوعات اسلامية، (تحقيق: عبد الفتاح ابوعده) ج:8،ص:102
- (vi) بستی، محمد بن حبان تمیمی، صحیح ابن حبان، (1993ء). بیروت، مؤ سسة الرسالة، ج:1، ص:375
  - (vii) محمد بن اسحاق، (1970ء). صحيح ابن خزيمة، بيروت، المكتب الاسلامي، ص:5، ص:4
- (viii) ابوبكر عبدالله بن محمد، (1409هـ)- مصنف ابن ابي شيبة، رياض، مكتبة الرشيد، ج:6، ص:157
- (IX) احمد بن حنبل، (دون سنة الطبع).مسند احمد بن حنبل شيباني، مصر مؤسسة قرطبة، ج: ١، ص: 120:4،319:1،51
  - (X) وابو بكر احمد بن عمر، (1409هـ). مسند البزار، بيروت، موسسة علوم القرآن، ي:9، ص:219
- (Xi) البيهقى، ابوبكر احمد بن حسين، (1979ء).السنن الصغرى، مدينة منورة، مكتبة الدار،ج:1، ص:24
- (Xii) والهيثمي، على بن ابي بكر، (دون سنة الطبع). موارد الظمان الى زوائد ابن حبان، بيروت، دارالكتب العلميه، ج: ١، ص: 35
  - (Xii) و الهيثمي، (1407هـ) بجمع الزوائد، قاهرة، دارالريان للتراث، ج:1، ص:38
  - (Xiii) و الاصبهاني، (1415هـ)- مسند ابي حنيفه، ابو نعيم، رياض مكتبة الكوثر، ١٤٥٠، ص:152
- 8. الأصبهاني، نعيم بن أحمد، (دون سنة الطبع). مسند أبى حنيفة، بيروت، دار الكتب العلمية، ج:1،
   ص:152
- (i)النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب، (1991ء). السنن الكبرى للنسائي، بيروت، دارالكتب العلمية، ج: 3، ص:446

(ii)و مسندابي داؤ د طيالسي، ج: 1 ص:5

9. النووي، ابوزكريا يحيى بن شرف، (1392هـ). شرح النووى، بيروت، دار احياء الترات العربي، ن:1، ص:157

10. ايضاً، ج: 1، ص: 158

11. ايضاً

12. العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل، (1379هـ)-فتح الباري، بيروت، دارالمعرفة، (تحقيق فواد عبدالبافي وغيره)، ج: 1، ص:120

119:9، التوبة، 13

14. (i)صحيح البخاري، كتاب الذبائح، ج: 5، ص: 14

(ii)وصحيح مسلم ، كتاب البروالصله، عن ابي موسى الاشعرى رضى الله عنه، ن: 4: 4. ص: 2026

15. (i) سنن الترمذي، كتاب الزهد، ج: 4، ص: 589

(ii)والسحستاني سليمان بن الاشعث،(س-ن)- سنن ابي داؤد، كتاب الادب، بيروت، دارالفكر،

(تحقيق: محمد محى الدين عبدالحميد)، ج:4،ص:259

16. الفتح، 48: 10

17. صحيح البخارى ، كتاب الايمان ، ج:1،ص:15

18. الحج، 22: 78

19. التوبة، 9: 41

20. العنكبوت، 29: 69

21. قرطبي، ابو عبد الله محمد بن احمد بن ابو بكر، (1993ء). تفسير قرطبي، قاهرة، دارالشعب، بيروت، دارالكتب العلمية، (تحقيق: عبدالسلام عبدالشافي) ج:4،ص:326

22. اندلسى، محمد عبد الحق، (1993ء). المحرر الوجيز في تفسير الكتاب الله العزيز، (تحقيق: عبد السلام عبد الشافي) ج: 4، ص: 326

23. الرازى، فخر الدين، (1981ء). التفسير الكبير، بيروت ، دارالكتب العلمي، ج:25، ص:83

24. آلوسي ، محمود شكري شهاب الدين، (س-ن)- روح المعانى، بيروت، داراحياء الترات، ج:21، ص:165:4:،16

25. صحيح ابن حبان، ج:10، ص:484

26. صحيح البخاري، كتاب الدعوات عن ابي موسى الاشعري، ج:5، ص: 2353

27. الفرقان،25: 59

28. الجمعة، 62: 9

- 29. الاحزاب، 33: 42
- 30. (i)صحيح مسلم ، كتاب الذكر، ج:4،ص:2061
- (ii)وصحيح البخاري ، كتاب التوحيد، ج:6،ص:2694؛
  - (iii) وسنن الترمذي ، كتاب الدعوات، ج: 5،ص: 581
    - 31. الذاريات، 51: 55
- 32. البخاري، ابو عبدالله محمد بن اسماعيل، (1987ء) الجامع الصحيح، بيروت، دار ابن كثير، ج:1، ص:211
  - 33. النحل 16: 43
  - 34. سنن الترمذي، ج: 4، ص: 583
  - 35. صحيح مسلم، كتاب التوبة 4: 2106
    - 36. سنن الترمذي، ج: 5، ص: 532
      - 37. المزمل، 73: 8
  - 38. صحيح مسلم، كتاب الايمان، ج: ١،ص: 144
  - 39. صحيح البخارى، باب كيف كان بدء الوحى، ج: ١،ص: 4
    - 40. التحريم، 66: 8
    - 41. صحيح مسلم، ج: 4، ص: 2075
      - 42. التكاثر: 102
    - 43. سنن الترمذي، عن شدادبن اوس، ج: 4، ص: 638
      - 44. فاطر،35: 28
      - 45. آل عمران، 3: 175
        - 46: 54. الرحمن، 54: 46
  - 47. سنن الترمذي، كتاب صفته القيامة، عن ابي هريره رضى الله عنه، ج: 4، ص: 633
    - 48. الزمر،39:53
    - 49. الاعراف، 7: 155
  - 50. بيهقى، ابي ابكر احمد بن الحسين، (1410هـ) ـ بيهقى، شعب الايمان، بيروت، دارالكتب العلمية، ج: 2،ص: 5
    - i) .51 (ا) صحيح البخاري، كتاب الادب، ج: 5، ص: 2261 (واللفظ له)
      - (ii)و صحيح مسلم، كتاب البرو الصلة، ج:4، ص:2013

52. الزم ،39: 11

53. سنن النسائي، ج: 6، ص: 25

54. صحیح مسلم، ج: 4، ص: 1986

55. ايضا، ج: 2، ص: 729

i) .56. (ن) سنن الترمذي ، كتاب صفة القيامة، ج: 4، ص: 634

(ii)و سنن ابن ماجه، كتاب الزهد، ج: 2، ص: 1409

57. سنن ابن ماجه، كتاب الزهد، ج: 2، ص: 1410

58. صحيح مسلم، كتاب الذكر، ج:4،ص: 2098

59. صحيح البخارى، كتاب الرقاق، ج: 5، ص: 2358

60. سنن الترمذي، كتاب الزهد، ج: 4، ص: 560

61. سنن الترمذي، كتاب الزمد، عن ابن مسعود، ج: 4، ص: 588

62. التوبه، 9: 72

63. البينه، 8

64. مقدسي، ابومجمه عبدالواحد، (س-ن)-الاحاديث المخاره، مكه المكرمه، مكتبة النهضة الحدشة، ج: 9، ص: 181

65. سنن الترمذي، كتاب الزبد، عن إلى مريره رضى الله عنه ، ج: 4، ص: 451

66. سنن الترمذي، كتاب الزيد عن سعد بن ابي و قاص رضى الله عنه ، ج: 4، ص: 455

67. تصحیح ابنخاری، کتاب الطب، ج: 5، ص: 2163؛ وصحیح مسلم، کتاب السلام، ج: 4، ص: 1740

68. المائدة، 23

69. آل عمران3:159

70. الطلاق، 23

71. سنن الترمذي، كتاب الزيد ، عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، ج: 4، ص : 573

72. ابوعبدالله محمد نيشاپوري، (1990ء)- المستدرك على الصحيحيين، بيروت، دارالكتاب العلميه، ٦: 4، ص: 354

73. الرساله القشيريه، قامره، مصطفل بابي حلبي، ص:76

74. سنن الترمذي، عن انس ابن مالك رضي الله عنه، ج: 4، ص: 668

75. الضحى ،11

76. منداحد، عن النعمان بن بشير، ج: 4، ص: 278

77. نبأ ،13

ص: 268

79. النحل، 53

80. سنن ابي داؤد، عن عبدالله بن غنام، ج: 3، ص: 318

81. الغزالي، ابو حامد، (1371هـ)-المنفذ من الضلال، مصر، مطبعه صبيح واولاده، ص: 132

#### \*\*\*\*

## ﴿ مصادر و مراجع ﴾

- 1. ابن ماجه، ابو عبد الله محمد بن يزيد، (1428هـ) سنن ابن ماجه، كتاب الزمد، رياض، دار السلام
  - 2. ابو بكر احمد بن عمر، (1409هـ). مسند البزار، بيروت، موسسة علوم القرآن
  - 3. ابوبكر احمد بن حسين، (1979ء).السنن الصغرى للبيهقى، مدينة منورة: مكتبة الدار
    - 4. ابوبكر عبدالله بن محمد، (1409هـ)- مصنف ابن ابي شيبة، رياض، مكتبة الرشيد
  - ابوعبدالله محمد نیشاپوری، (1990ء) المستدرك على الصحیحین، بیروت، دارالکتاب العلمیه
    - 6. الاصبهاني، (1415هـ)- مسند ابي حنيفه، ابو نعيم، رياض مكتبة الكوثر
    - 7. آلوسی، محمود شکری شهاب الدین، (س-ن) په روح المعانی، بیروت، داراحیاء الترات
- 8. اندلسي، محمد عبدالحق، (1993ء). المحرر الوجيز في تفيير الكتاب الله العزيز، (تحقيق: عبدالسلام عبدالثافي)
  - 9. انصاری، قاضی ز کریا، (س.ن). شرح الرساله القشیریه، مصر، مصطفیٰ بابی جلبی
  - 10. بخارى،ابو عبدالله محمد بن اساعيل، (1987ء)-الجامع الصحيح، بيروت، دارا بن كثير
  - 11. البخاري، إبو عبدالله، محمد بن إساعيل، (1422هـ) صحيح البخاري، كتاب الدعوات، دار طوق النجاة
    - 12 . بيهيقى، ابي ابكر احمد بن الحسين ، (1410 هـ) بيهيقى، شعب الإيمان ، بيروت ، دار الكتب العلميه .
- 13. الترمذي، ابوعيسي محمد بن عيسي، (س-ن)-جامع ترمذي، بيروت، داراحياء التراث العربي، (تحقيق: احمد محمد شاكر)
  - 14. سليمان بن داود بن الجارود، (1999ء). منداني داؤد الطياليسي، بيروت، دارالمعرفه
    - 15. الرازي، فخر الدين، (1981ء). النفيير الكبير، بيروت، دارالكتب العلميه
    - 16. الزمزمي، محمد بن الصديق، (س. ن). الانتصار لطريق الصوفيه، مصر: مطبعه دارالتاليف
- 17. السحستاني سليمان بن الاشعث ، (دون سنة الطبع). سنن ابي داؤد، كتاب الادب، (تحقيق: محمد محى الدين عبدالحميد) بيروت، دارالفكر،
  - 18. الشيباني، احمد بن حنبل، (دون سنة الطبع) مسند احمد بن حنبل شيباني، مصر مؤسسة قرطبة
    - 19. صحيح ابن حبان، محمد بن حبان تميمي بستى (1993ء). بيروت، مؤسسة الرسالة

- 20. العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل، (1379هـ) فتح البارى، (تحقيق فواد عبدالبافي) بيروت، دارالمعرفة
  - 21. الغزالي، ابو حامد، (1371 هـ)-المنفذ من الضلال، مصر: مطبعه صبيح واولاده
- 22. قرطبتی، ابو عبد الله محمد بن احمد بن ابو بکر، (1993ء). تفسیر قرطبتی، قامره، دارالشعب، (تحقیق: عبدالسلام عبدالثانی)
  - 23. قزوني، محمد بن يزيد، (س-ن). سنن ابن ماجه، بيروت، دارالفكر
  - 24. القشيري، إبوالقاسم عبد الكريم بن موازن، الرساله القشيرييه، قامره، مصطفًّا مالي حلبي
  - 25. القشيري، مسلم بن حجاج، (س.ن). صحيح مسلم، بيروت، داراحياء التراث العربي، (تحقيق: محمد فواد عبدالباقي)
    - 26. محمد بن اسحاق، (1970ء). صحيح ابن خزيمة، بيروت، المكتب الاسلامي
    - 27. مقدى، ابومجمه عبدالواحد، (س-ن)-الاحاديث المختاره، مكه المكرمه، مكتبة النهضة الحديثة
  - 28. النسائي، ابوعبدالر حمٰن احمد بن شعيب (1986ء) سنن النسائي، حلب، مطبوعات اسلاميه، (تحقيق: عبدالفتاح ابوعذه)
    - 29. النسائي،إبوعبدالرحمٰن إحمد بن شعيب، (1991ء). السنن الكبرى للنسائي، بيروت، دارالكتب العلمية
      - 30. النووي، ابوز كريا يحلى بن شرف، (1392هـ). شرح النووي، بيروت، داراحياء الترات العربي
- 31. الهيثمي، على بن ابي بكر، (دون سنة الطبع). موارد الظمان الى زوائد ابن حبان، بيروت، دارالكتب العلميه
- 32. الهيثمي، أبو الحسن نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان،(1407هـ)- مجمع الزوائد، قاهرة، دارالريان للتراث

# بیند کی شاد بول کی حدود و قیود (مذاہب خسه کاروشن میں)

﴿ فرخ طاہرہ ﴿ ڈاکٹر ظہور اللّٰد الازہري

### **ABSTRACT**

In these changing times marriage of choice without the consent of a parent/guardian has become a trend. Influence of traditions, family customs and sects are still strong in the Pakistani society. The result of this influence is conflict and turmoil in our society. The Holy Quran tells parents/guardians to give consent if the daughter wishes to marry her former husband. The Sunnah gives a clear description of the rights of woman in marriage but there exists conflict of views amongst the five schools of thought. According to Hanfi and Imamiyyah schools of thought an adult young man or young woman has the right to choose the partner of their choice, with or without the consent of parents/guardians. However, the other three schools of thought claim that ever after attaining the age of puberty, a girl or a young woman cannot marry of her own choice.

A balanced approach is for a boy or a girl to choose their partner with mutual consent i.e. parents/guardians of the boy and the girl agreeing to the marriage. Even the Shariah gives clear instruction regarding this issue. Both parents and children are instructed to respect the views of each other.

Keywords: marriage of love, five schools of thought, boy, girl

پاکستانی معاشرے میں وقت کے ساتھ ساتھ بہت ہی تبدیلیاں رونماہو ئی ہیں جیسا کہ نئی نسل میں پیند کی شادی کا رجمان تیزی سے فروغ پارہاہے گزرتے ہوئے وقت نے نئی کو اپنے بزر گوں کے فیصلوں کے سامنے لا کھڑ اکیاہے اکثر نوجوان اپنے بزر گوں کے فیصلے کے سامنے سرجھ کانے کی بجائے راہ فرار اختیار کرتے ہیں اور اپنی مرضی سے اپنے لیے زوج (جوڑ) منتخب کر کے خفیا یا اعلانیہ شادی کر لیتے ہیں پاکستانی معاشر ہے ہیں آج بھی عموماً لڑکوں کی پہند شادیوں کو ناپسندیدگی کی نگاہ سے دیکھاجاتا ہے کیونکہ اکثر معاشر وں کی طرح پاکستان کی معاشر تی نفسیات میں اخلاق کا دہر امعیار پایا جاتا ہے مثلاً جو کام عورت کے لیے انتہائی نامناسب اور غلط تصور کیا جاتا ہے وہ مر دوں کے لیے انتا بُر انہیں سمجھا جاتا۔ جیسا کہ اگر عورت پاکباز نہیں تو کوئی مر د بھی اُس سے شادی کرنا لیند نہیں کرتا جبکہ اس کے برعکس مر دوں سے اس معاملے میں زیادہ باز پرس نہیں کی جاتی ہمارے معاشر ہے میں آج بھی مر دوں کو عور توں کی نسبت شادی بیاہ کے معاملے میں بہت زیادہ اختیار حاصل ہے جبکہ اکثر عور توں پر خاندان کے مر دوں کی رائے مسلط کی جاتی ہے۔

لیکن شریعت اسلامیہ نے جس طرح مر دول کو پہندگی شادی کا اختیار دیاہے ویسے ہی عورت کو بھی دیاہے کہ وہ شادی کے لیے شادی کے لیے ایسے مر د کا انتخاب کر سکتی ہے جس سے نکاح شرعاً حرام اور ناجائز نہیں ہے۔ قر آن مجید میں متعدد مقامات پر نکاح کی نسبت عورت کی طرف کی گئی ہے جیسا کہ سورۃ البقرہ کی آیت نمبر ۲۳۲ میں ارشادربانی ہے۔ ترجمہ:" اور جب تم عور توں کو طلاق دے دول پس وہ اپنی عدت تمام کر چکیں تو اب انہیں اپنے خاوندوں سے نکاح کرنے سے نہ رو کو"

لیکن لڑکیوں کی پیند کی شادی کے حوالے سے ائمہ وفقہائے کر ام نے اختلاف پایا جاتا ہے۔ زیرِ نظر آرٹیکل میں پیند کی شادیوں کی حدود وقیود پر مفصل بحث کے ساتھ نکاح کے سلسلے میں بالغوں کے حقوق اور اولیاء کے حق تصرف کا مفصل و مدلل جائزہ پیش کیا گیاہے۔

## بالغوں کے حق تصرف نفس پر فقہاء کانقطہ نظر

شریعت نے کن لوگوں کو اپنے نکاح کا اختیار دیاہے اور کن لوگوں کے نکاح کا اختیار ان کے اولیاء کو تفویض کیا ہے؟ اس ضمن میں مختلف فقہاء کے نقطہ نظر میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ فقہ حفی اور فقہ جعفری کے مطابق جس طرح عاقلہ وبالغہ عورت کو بھی اپنے نکاح کا مکمل اختیار ہے۔ اس کی عاقل وبالغہ مر دکو اپنے نکاح کا مکمل اختیار ہے۔ اس کی دلیل میہ ہے کہ قرآن مجید میں واضح انداز میں نکاح کی نسبت عورت کی طرف کی گئی ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

''فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُ له، مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَه، ط'' (1)

" پھر اگر اس نے (تیسری مرتبہ) طلاق دے دی تواس کے بعد وہ اس کے لیے حلال نہ ہو گی یہاں تک کہ وہ کسی اور شوہر کے ساتھ نکاح کر لے۔"

ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالی ہے:

''وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَآءَ فَبَلَغْنَ اَحَلَهُنَّ فَلاَ تَعْصُلُوْهُنَّ اَنْ يَّنْكِحْنَ اَزْوَاجَهُنَّ ''<sup>(2)</sup> ''اور جب تم عور توں كو طلاق دواور وہ اپنى عدت ( پورى ہونے ) كو آ پہنچیں توجب وہ شرعی دستور کے مطابق باہم رضامند ہو جائیں توانہیں اپنے (پرانے یانئے) شوہر وں سے نکاح کرنے سے مت روکو۔"

اسی عنوان کے تحت سورہ البقرہ میں ارشاد باری تعالی ہے:

''فَإِذَا بَلَغْنَ اَجَلَهُنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْمَا فَعَلْنَ فِيْهِ ٱنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوف ط٬٬٬۵۰

" چر جب وہ اپنی عدت (پوری ہونے) کو آپنچیں تو پھر جو کچھ وہ شرعی دستور کے مطابق اپنے

حق میں کریں تم پراس معاملے میں کو ئی مؤاخذہ نہیں۔"

ان تینوں آیات کا ظاہری تھم اس بات پر دلالت کر تاہے کہ مطلقہ عورت اپنے نکاح کے سلسلے میں معروف طریقے کے مطابق جو بھی قدم اٹھائے تواسے اس بات کا مکمل اختیار ہے۔ یہ عمل ولی کی اجازت یااس کی طرف سے نکاح کے مراحل کی انجام دہی پر منحصر نہیں۔

اسی طرح احادیث مبار کہ سے بھی بالغہ عورت کے اختیار نکاح کا ثبوت ملتا ہے۔ حضرت ابن عباس میں میں ایک عباس میں ایک مدیث ہے جس میں آپ مُنَا لِمُنْ اِلَّا اِلَّا اِلَّا اِلَّا اِلَّا اِلَّا اِلْمَا اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَا اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِيْ اللّٰمِيْ اللّٰمِيْنِ اللّٰمَا اللّٰمِيْنِ اللّٰمِيْنِ اللّٰمِيْنِ اللّٰمِيْنِ اللّٰمِيْنِ اللّٰمِيْنِ اللّٰمَا اللّٰمِيْنِ اللّٰمِ

"الثيب أحق بنفسا من وليها والبكر يستأذنها أبوها في نفسها وإذنها صماتها-"(4)

"بیوہ عورت اپنے نفس کی ولی سے زیادہ حقد ارہے جبکہ کنواری سے اس کا باپ اس کے ( نکاح ) کے معاملے میں اجازت لے اور اس ( کنواری ) کی خامو شی اس کی اجازت ہے۔"

ایک اور روایت میں الشیب کی بجائے"الأیم" کے الفاظ آتے ہیں:

"الإيم أحق بنفسها-"(5)

" غیر شادی شده عورت (خواه کنواری ہویا ہیوه) ولی کی به نسبت اپنے نفس کی زیادہ حق دارہے۔" عربی میں "أیّه " کے مفہوم میں ہر وہ عورت آتی ہے جس کا کوئی شوہر نہ ہوخواہ ثیبہ ہویا با کرہ۔

آئندہ صفحات میں عاقلہ وبالغہ کے حق تصرف النفس پر مختلف فقہاء کی آراء کو تفصیل ہے پیش کیاجائے گا

## الغول کے حق تصرف نفس پر احناف کانقطہ نظر

"شادی" زندگی کے دیگر تمام معاملات سے زیادہ اہم معاملہ ہے جس کو شریعت کی روسے ہروہ شخص انجام دے سکتا ہے جو اسے انجام دو سکتا ہے جو اسے انجام در سکتا ہے جو اسے انجام دینے کی کامل اہلیت رکھتا ہو، یعنی وہ شخص عاقل اور بالغ ہوخواہ وہ مرد ہویا عورت عاقل بالغ مرد اور عور تول کی شادی کے حوالے سے، فقہاء احناف کی کتابوں میں اتفاق ہے کہ اولیاء کو ان پر کسی قسم کی ولایت نہیں بلکہ وہ اینے نکاح میں مکمل طور پر آزاد ہیں۔ امام کاسانی اس نقطہ نظر کو یوں بیان کرتے ہیں:

''فلا تثبت هذه الولاية على البالغ العاقل ولا على العاقلة البالغة-''<sup>(6)</sup>

'' یہ ولایتِ ( نکاح ) نہ توعا قل بالغ مر دیر ثابت ہے اور نہ عا قلہ بالغہ عورت پر۔''

نکاح میں ولایت اجبار کی بابت حنفیہ اور جعفر یہ کے ہاں لڑ کے اور لڑ کی کے در میان کوئی فرق نہیں۔

حنفیہ کی رائے کے مطابق "ولی عصبہ" صرف صغیر وصغیرہ، مجنون ومجنونہ اور معتوہ ومعتوبہہ اور غلام کے نکاح پر حق ولایت حاصل ہے لیکن عاقلہ و ہالغہ (خواہ ہاکرہ ہو یا ثبیہ) کے نکاح میں عاقل و ہالغ لڑ کے کی طرح ولی کی موجود گی شر ط نہیں ہے صرف باکرہ کے لیے اخلاقی ومعاشر تی طور پر یہ بہتر ہے کہ وہ اپنے نکاح کامعاملہ اپنے ولی کے سپر د کر دے۔ عاقل وبالغ مر دوعورت سے ولایت اس کی بلوغت کے بعد ختم ہو جاتی ہے۔ جبکہ مجنون و مجنونہ اور معتوہ ومعتوبہہ ولایت عقل کے آنے کے بعد ختم ہو جاتی ہے یہاں تک کہ نشہ کرنے والے پر نشہ سے افاقیہ کے بعد اور غلام سے اس کی آزادی کے بعد ولایت ختم ہو حاتی ہے۔جبیبا کہ در مختار میں مذکورہے:

"ولا تجبر البالغة البكر على النكاح لانقطاع الولاية بالبلوغ-"<sup>7</sup>

"بالغہ وہاکرہ کو نکاح پر مجبور نہیں کیاجائے گا کیونکہ بلوغ سے اس پر سے ولایتِ ختم ہو جاتی ہے۔"

امام ابو حنیفہ اور امام ابویوسف کے نز دیک ظاہر الروایہ کے مطابق عاقلہ وبالغہ (جاہے باکرہ ہویا ثبیہ) کا نکاح اس کی اپنی مرضی سے ولی کی اجازت کے بغیر منعقد ہو جاتا ہے۔ جبکہ امام محمہ کے نزدیک ایسا نکاح ولی کی اجازت پر موقوف رہے گا۔ جبیا کہ الهدایة میں ذکرہے:

"وينعقد نكاح الحرة العاقلة البالغة برضائها وإن لم يعقد عليها وليّ بكراً كانت أو ثيبة عند أبي حنيفة وأ بي يوسف في ظاهر الرواية، وعن أبي يوسف أنه لا ينعقد إلاّ بولي، وعند محمد رحمة الله عليه ينعقد موقوفاً- (8)

'' ظاہر الروایہ کے مطابق امام ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف کے نزدیک آزاد عاقلہ و بالغہ عورت کا نکاح اس کی رضاہے منعقد ہو تاہے۔اگر جہ ولی نے اس کاعقد نکاح نہ کیاہوخواہ باکرہ ہویا ثیبہ اور امام ابو یوسف سے ایک روایت میں اس کا نکاح ولی کے بغیر منعقد نہیں ہوتا اور امام محد کے نز دیک نکاح کی صحت کی احازت ولی پر مو قوف ہوتی ہے۔"

مندرجه بالاعبارت سے حنفی مسلک کے درج ذیل تین مختلف تکتہ ہائے نظر سامنے آتے ہیں:

- امام ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف کے نزدیک عاقلہ وبالغہ ثیبہ وباکرہ کا نکاح ولی کی اجازت کے بغیر منعقد ہوجا تاہے۔
  - ایک روایت کے مطابق امام یوسف کے مطابق ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کا انعقاد ممکن نہیں۔
    - جبکہ امام محمد کے نزدیک اس طرح کا نکاح ولی کی اجازت پر مو قوف ہو تاہے۔

امام کاسانی اپنی کتاب میں امام ابو حنیفہ عُرِیتاللہ ، امام ز فر عُرِیتاللہ اور امام ابو یوسف عُرِیتاللہ کے پہلے قول کی تفصیل کچھ اس طرح بیان کرتے ہیں:

''وأما ولاية الندب والاستحباب فهي الولاية على الحرة البالغة بكراً كانت أو ثيباً في قول أبي حنيفه وزفر وفي قول أبي يوسف الأول-''(9)

"امام ابو حنیفہ جُوٹاللہ ، امام ز فر جُوٹاللہ اور امام ابو یوسف جُوٹاللہ کے پہلے قول کے مطابق ولایت ندب واستحباب آزاد عاقلہ وبالغہ عورت پر ثابت ہے خواہ وہ باکرہ ہویا ثیبہ۔"

### امام مرغینانی نے لکھاہے:

"ولا يجوز للولي إجبار البالغة على النكاح -----لأنها حرة مخاطبة بالتكاليف الشرعية، بالغة فلا يكون للغير عليها ولاية." (10)

"ولی کے لئے جائز نہیں کہ بالغہ کو نکاح پر مجبور کرے کیونکہ وہ آزاد ہے اور احکام شریعہ کی مخاطب ہے اور چونکہ وہ بالغہ ہے اس لیے کسی کواس پر ولایت حاصل نہیں ہوگ۔"

اگر ولی نے عورت کی اپنی پیند سے کی گئی شادی سے اتفاق کیا تو سنت نبوی سکا ٹیٹیٹم کا تحقق ہو گیا اور عقد صیح اور بابر کت ہوا، کیو نکہ اس میں نکاح کے تمام ارکان، شر ائط اور آ داب کو ملحوظ رکھا گیا ہے، لیکن امام محمد بن الحن (جن کے بزدیک ولی کی موافقت شرط ہے) کی رائے کے مطابق اس اتفاق سے نقص ختم ہو جائے گا، کیونکہ ولی کی اجازت محقق ہوگی لیکن اگر ولی نے نکاح کور وکر دیا تو اس سے عقد کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑے گا اور عقد صحیح، نافذ اور لازم ہوگا، الا بہ کہ نکاح غیر کفومیں ہویا مہر میں غیبن فاحش کے ساتھ ہو۔

مذکورہ تمام بحث سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ حنفی فقہ کے مطابق عاقلہ وبالغہ عورت اپنا نکاح خود کرنے کی مجاز ہے مگر اسے اپنے اولیاء سے مشورہ لینامستحب ہے اور اگروہ ان کو اعتاد میں لے کر اپنے نکاح کے معاملات ان کو تفویض کر دے تو بیہ بات سنت کے مطابق ہے۔اس موقف کو امام شامی گیوں بیان کرتے ہیں:

"يستحب للمرأة تفويض أمرها إلى وليهاكي لاتنسب إلى الوقاحة-"(11)

"عورت اپنے نکاح کامعاملہ اپنے ولی کو تفویض کرے توبہ مستحب ہے تا کہ اس عورت کی طرف بے حیائی کی نسبت نہ کی جاسکے۔"

ابن عابدین شامی ایک اور مقام پربیان کرتے ہیں:

"أن المرأة إذ زوجت نفسها من كفء لزم على الأولياء وإن زوجت من غير كفء لا يلزم-"(12) "اگر عورت نے اپنی پیند سے کفو میں شادی کرلی تو اولیاء پر اس کی موافقت لازم ہے اور اگر اس نے غیر کفو میں کی تو پھر ان پر اس کی موافقت لازم نہیں۔

صاحب در مختار بیان کرتے ہیں:

"ويفتى فى غير الكفء بعدم جوازه أصلا وهو المختار للفتوى (لفساد الزمان) فلا تحل مطلقة ثلاثا نكحت غير كفء بلا رضا ولى بعد معرفته إياه- "((13))

''شوہر کے غیر کفو ہونے کی صورت میں فساد زمانہ کی بنا پر اس نکاح کے عدم جواز کا ہی فتویٰ دیا جائے گا۔ پس جب تین طلا قول والی عورت نے ولی کی رضامندی کے بغیر غیر کفو میں نکاح کیا اور ولی کو اس بات کا علم ہو گیا تو بہ حلال نہیں ہوگی۔''

صاحب فتح القدیرنے لکھاہے کہ ہرولی مقدمہ کواچھی طرح نہیں پیش کر سکتا اور نہ ہر قاضی عدل کر تاہے اور اگر ولی اچھی طرح مر افعت کر بھی لے اور قاضی انصاف بھی کرے پھر بھی ہو سکتاہے کہ ولی بار بار حکام کے دروازے پر آنے سے غیرت محسوس کرتے ہوئے اور مقدمہ کو گرال بار سمجھ کر اعتراض ہی تڑک کر دے۔ایسی صورت میں ضرر متحقق ہے۔

''فيتقرر الضرر فكان منعه دفعا له-''(14)'

"لہذاولی کارو کنااس ضرر کو دفع کرناہے۔"

امام محمود حفی فاح میں عور تول کی عبارت کے حوالے سے لکھتے ہیں:

"وعبارة النساء معتبرة فى النكاح حتى لو زوجت الحرة العاقلة البالغة نفسها حاز، وكذلك لو زوجت غيرها فى تزويجها أو وكذلك لو زوجت غيرها فالولاية أو الوكالة، وكذا إذا وكلت غيرها فى تزويجها أو روّجها غيرها فأجازت-"(15)

" نکاح میں عور توں کی عبارت معتبر ہے، لہذا اگر آزاد عاقلہ بالغہ عورت نے اپنا نکاح خود کر لیا تو جائز ہے۔ اسی طرح اگر اس نے ولایت یا و کالت کے طور پر دوسرے کا نکاح کر دیا تو بھی جائز ہے، اسی طرح اگر اس نے دوسرے کو اپنے نکاح کاو کیل بنادیا یا دوسرے نے اس کا نکاح کر دیا اور اس نے اجازت دے دی تو بھی جائز ہے۔"

اس تمام بحث سے یہ نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ عاقلہ وبالغہ (باکرہ وثیبہ) کو اپنے نکاح میں ولی کی اجازت کی شرط صحت نکاح کے لیے نہیں بلکہ ولی سے مشورہ کرنااور اپنے معاملاتِ نکاح کو ولی کے حوالے کرنامستحب ہے۔اس کے علاوہ یہ بھی اہم بات مد نظر رہنی چاہیے کہ اگر عاقلہ و بالغہ، ثیبہ وباکرہ اپنی مرضی سے ولی کی اجازت کے بغیر اپنا نکاح کر لیس تو یہ نکاح مطلقاً صبح تسلیم کیا جائے گا اور وہ عورت گنامگار نہیں ہوگی۔اس بات کی دلیل بیہ ہے کہ بلوغت کے بعد اولیاء کاحق

ولایت ختم ہو جاتا ہے اور اسے اپنے مال پر تصرف کا حق بھی حاصل ہو جاتا ہے اور جس کو اپنی ذات پر تصرف کا حق حاصل نہیں اس کو اپنی ذات پر تصرف کا حق حاصل نہیں ہو تا۔ لہٰذااپنے شوہر کا انتخاب کرے تو اس کا نکاح منعقد ہو جاتا ہے۔ لیکن اس کا بیہ عمل خلاف مستحب ہو گا۔ جیسا کہ فتح القدیر میں علامہ ابن ہمام لکھتے ہیں:

"عن أبى حنيفة تجوز مباشرة البالغة العاقلة عقد نكاحها ونكاح غيرها مطلقاً إلا أنه خلاف المستحب وهو ظاهر المذهب-"(16)

" امام ابو حنیفہ کے نزدیک عاقلہ بالغہ عورت کا اپنا نکاح خود کرنا جائز ہے مگر خلاف مستحب ہے. یہی ظاہر مذہب ہے۔"

لفظ" خلاف مستحب "سے ظاہر ہورہاہے کہ خود نکاح کرنے، پیندگی شادی والی لڑکی گناہ گار نہیں ہوگی البتہ اس طریقہ کارکی معاشرتی سطح پر حوصلہ افزائی نہیں کی جاسکتی۔ شریعت اسلامیہ نے عاقل، بالغ، آزاد شخص کو اپنا نکاح خود کرنے کا اختیار دیاہے اور ان کے علاوہ مثلاً صغیر، صغیرہ، مجنون، مجنونہ، معتوبہ اور غلام، باندی وغیرہ کے نکاح کا اختیار ان کے اولیاء کے حوالے کیاہے، اس سلسلہ میں اصل ہیہ کہ ہر وہ شخص جس کو اپنے مال میں تصرف کرنے کا حق حاصل ہے اس کو اپنے مال میں تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا، لہٰذاعا قل، بالغ، آزاد کو چو نکہ اپنے مال میں تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا، لہٰذاعا قل، بالغ، آزاد کو چو نکہ اپنے مال میں تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا، لہٰذاعا قل، بالغ، آزاد کو چو نکہ اپنے مال میں تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا، اور جن کو اپنے مال میں تصرف میں تھی تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا، اور جن کو اپنے مال میں تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا بلکہ ان کے معاملات میں تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا بلکہ ان کے معاملات میں تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا بلکہ ان کے معاملات میں تصرف کرنے کا حق حاصل نہیں ہوگا وہوگا۔

## بالغول کے حق تصرف نفس پر جعفریه کانقطہ نظر:

فقہ جعفریہ کے مطابق ولی کی اجازت باکرہ بالغہ عاقلہ کے لیے ضروری نہیں۔ بہت سی حدیثوں اور اقوال سے ظاہر ہو تاہے کہ اگر بالغہ باکرہ عاقلہ ہو تواس کی رضامندی نکاح میں کفایت کرتی ہے جبکہ ولی کی شرکت اور استقلال کا قول بھی اس لئے احوط ہے کہ دونوں کی رضامندی سے واقع ہو۔ عابد حسین کہتے ہیں:

"باكره عورت كے نكاح ميں ولى باپ اور باپ كاباپ يعنى دادا ہے اور ان دونوں ميں سے ہر ايك كى رضامندى كافى ہو جاتى ہے۔ اور اگر يہ دونوں مر جائيں تو فقط باكره كى رضامندى كافى ہے۔ اور اگر عورت باكره نه ہو تواسى عورت كى رضامندى كافى ہے۔ گواس كے باپ داداموجود ہوں۔"(17)

اس حوالے کے مطابق باکرہ یا ثیبہ بالغہ و عاقلہ ہو تو اس کے نکاح میں ولی کی ضرورت نہیں۔ ولی کی ضرورت صرف اخلاقی اور معاشر تی اقدار کا تقاضاہے ورنہ شریعت کی روسے اس کی ضرورت نہیں جبیبا کہ ابوعبد اللہ محتقاللہ میں کے نکاح کے بارے میں فرماتے ہیں: " یعنی باکرہ راضی ہو تو اس کے لیے اپنے کی اجازت کے بغیر نکاح کرنے میں کوئی حرج ہیں۔" اسی طرح"من لا یحضرہ الفقیہ" میں امام محمہ باقر مَالِیتلا سے ایک روایت ہے:

" المرأة التي قد مكلت نفسها غير سفيه ولا المولى عليها تزويجها بغير ولي جائز-"(١٩)

" وہ عورت جو بے عقل اور بے و قوف نہیں ہے اور اس سے نکاح کا کوئی متمنی بھی نہیں ہے اور اگروہ اپنے نفس کو بغیر ولی کے کسی کے حوالے ( لیعنی نکاح کرنے ) کر دے تو جائز ہے۔"

ا مروہ ایج میں مختلف مکاتب فکر کے ائمہ کرام کی آراءوا قوال کا جائز لینے کے بعد معلوم ہوا کہ بالغ لڑگی کے

نکاح میں اولیاء کا کیامقام ہے اور ان کو کسی حد تک نکاح کے معاملات میں لڑکی سے اجازت لینے کا حق دیا گیا ہے۔ انگار میں اولیاء کا کیامقام ہے اور ان کو کسی حد تک نکاح کے معاملات میں لڑکی سے اجازت لینے کا حق دیا گیا ہے۔

فقہ مالکی، شافعی اور حنبلی کے نزدیک اولیاء کو باکرہ بالغہ کی اجازت کے بغیر نکاح کرنے کاحق حاصل ہے۔ لیکن اولیاء کو بیہ حق صرف اس صورت میں حاصل ہے کہ وہ اس عورت کا نکاح کفو میں کریں۔ غیر کفو میں عورت

کی اجازت کے بغیر اس نکاح کرنے پر عورت یااس کے دیگر اولیاء کو فٹنے کا اختیار حاصل ہو گا۔

امام شافعی کے مطابق مہر مثل کے بغیریااس میں کمی کر کے بھی اولیاء کوبلااجازت نکاح کرنے کا حق نہیں۔ امام ابو حنیفہ کی رائے کے مطابق بالغہ باکرہ بلا توسط ولی اپنا نکاح خود کر سکتی ہے لیکن اس میں پیر شرطہے کہ وہ نکاح

''ہ ا' بو سینہ ن داھے سے معابی باعد با رہ بنا و تھوں ، پہا گان در رہ ماہے گان امام محمد اور امام ابو یوسف کے س کفو میں ہو اور مہر مثل کے ساتھ ہو ور نہ دیگر اولیاء کو فٹنے ذکاح کا حق دیاجائے گالیکن امام محمد اور امام ابو یوسف کے

ا یک قول کے مطابق عاقلہ بالغہ باکرہ کواپنے زکاح کے معاملات میں ولی کی ولایتِ شرکت حاصل ہوتی ہے۔اور پیر

ولایتِ استحباب ہے یعنی کہ اگر چہ وہ اپنا نکاح خود کرنے کی مجاز ہے لیکن اسے اپنے اولیاء سے مشورہ کرنا مستحب

ہے۔اوراس پابندی کی وجہ صرف یہی ہے کہ معاشرے میں لڑکی کے اخلاق و کر دار پر کوئی انگلی نہ اٹھا سکے۔

فقہ جعفریہ کے مطابق بھی اگر باپ عاقلہ بالغہ باکرہ کا نکاح غیر کفو میں کرے تو لڑکی کویہ اختیار حاصل ہو

گا کہ وہ اپنا نکاح خود کر سکتی ہے اور ثیبہ عورت کو توباپ کی اجازت کے بغیر اپنا نکاح خود کرنے کا حق حاصل ہے۔ ان تمام نتائج کی روشنی میں یہ معلوم ہوا کہ فقہاء کے ہاں اگر بالغہ و باکرہ کے نکاح پر اولیاء کی شرکت و

ان منام منان کی روسی میں میں سے سلوم اور ایر سہائو ہے ہاں اسرباعد دبارہ ہے دہاں ہی ہر سے و اجازت کی پابندی ہے تواس کی بہت سی اخلاقی ومعاشر تی وجوہات ہیں۔ کیونکہ معاشر ہ افراد سے مل کر ہی تشکیل یا تاہے۔ لہٰذابالغہ وعاقلہ ہاکرہ ہویا ثیبہ اور ان کے اولیاء کے در میان باہمی اتفاق سے طے کئے گئے معاملات سے

پ کا ہے۔ ہمرابا بعد و مالت ہو اور ان کے اور ان کے اور میں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہے ہمرابا بعد و معتدل رویوں سے خوشگوار نہ صرف انفرادی راحت و سکون حاصل ہو گا بلکہ معاشرے میں اس متوازن اور معتدل رویوں سے خوشگوار

اثرات بھی مرتب ہوں گے۔

## بالغوں کے حق تصرف نفس پرائمہ ثلاثہ کانقطہ نظر:

ائمہ ثلاثہ کااس بات پر اتفاق ہے کہ ولایت اجبار کے ختم ہونے کے بعد بھی لڑکی اینا نکاح خو د نہیں کر سکتی صرف ولی کے توسط سے ہی اس کا نکاح ہو سکتا ہے۔ان کے نز دیک باپ اپنی بالغہ باکرہ بیٹی کا نکاح اس کے مرضی کے بغیر بھی کر سکتاہے۔ائمہ ثلاثہ کے دلائل مندرجہ ذیل ہیں۔

## مالكيه كانكته نظر

مالكيدي نقطه نظر كے دلائل موقف كى وضاحت كرتے ہوئے ابن قدامه مالكى لكھتے ہيں:

''إن النكاحُ لا يصحُ إلا بولي ولا تملك المرأة تزويج نفسها ولا غيرها ولا توكيل غير وليها في تزويجها، فان فعلت لم يصح النكاح-''(20)

''ولی کی آجازت کے بغیر نکاح صیح نہیں اور عورت کو اپنا نکاح خو د کرنے کا اختیار نہیں اور نہ وہ کسی اور کا نکاح کر واسکتی ہے اور اپنے ولی کے علاوہ وہ کسی غیر کو اپنے نکاح کے لئے و کیل نہیں بناسکتی۔''

مالکیہ کے نز دیک ولی کے لیے بیہ بات ضروری ہے کہ وہ شوہر دیدہ <sup>لیع</sup>نی ثیبہ سے اس کے نکاح کی اجازت لاز می طور پر لے جبکہ لڑکی اگر باکرہ ہو تواس کی رضامندی لیناضر وری نہیں اور اس کے علاوہ مالکیہ کے ہاں صرف باپ کو ہی ولایت اجبار حاصل ہے کہ باب اس کی اجازت کے بغیر اسے نکاح پر مجبور کر سکتا ہے۔المقدمات میں مذکورہے:

"فلأب أن يزوجها بغير أمرها صغيرة كانت أو كبيرة-"(<sup>(21)</sup>

"سوباپ کے لیے اپنی باکرہ بیٹی کا نکاح اس کی اجازت کے بغیر کرنا جائز ہے خواہ وہ چھوٹی ہویابڑی۔" امام ابن رشد ما کی، شافعی اور ابن ابی لیل کے نقطہ نظر کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"فأما البكر البالغ، فقال مالك والشافعي وابن ابي ليلي للأب فقط أن يجبرها على النكاح---أجمعوا على أن الاب يجبر البكر غير البالغ وأنه لا يجبرالثيب البالغ-''<sup>(22)</sup> '' امام مالک چینالینی ، امام شافعی چینالینهٔ اور امام ابی لیلی تینالین نے فرمایا ہے کہ صرف باپ باکرہ بالغہ کو نکاح پر مجبور کر سکتا ہے۔۔۔ تمام فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ باپ کو باکرہ غیر بالغہ پر ولایت اجبار حاصل ہے۔اور ثیبہ اور بالغہ پر نہیں ہے۔"

پس واضح ہوا کہ مالکی نقطہ نظر کے مطابق باپ بالغہ باکرہ بٹی کا نکاح اس کی مرضی کے بغیر بھی کر سکتا ہے (یعنی کہ باپ کو بیٹی کے نکاح میں ولایت اجبار حاصل ہوتی ہے)لیکن امام مالک سمیت تمام مکاتب فکر میں ثیبہ بالغہ کا نکاح کسی بھی درجے کاولیاس کی رضاو منشاء کے بغیر نہیں کر سکتا۔

شوافع کے نقطہ نظر کے دلائل

شوا فع کے نزدیک عقل وبلوغ کے بعد ہا کرہ لڑکی کے نکاح کے لیے اس کانہ صرف باپ بلکہ دادا بھی اس کی

اجازت ورضامندی کا پابند نہیں ہو تا۔ اور اگر وہ بالغہ ثیبہ ہے تواس کی اجازت کے ساتھ اپنے ہاتھوں سے اس کا نکاح کریں۔شوافع کے اس نقطہ نظر کو امام شافعی کے علاوہ امام شیر ازی اور امام نووی نے بھی واضح کیا ہے کہ باپ اور دا دابطورِ ولی اس نابالغہ کنواری لڑکی کا نکاح اس کی اجازت کے بغیر کرنے کی مجاز ہیں۔<sup>(23)</sup>

امام شیر ازی اس ضمن میں لکھتے ہیں:

''ويجوز للأب والجلدِ تزويج البكر من غير رضاها صغيرة كانت او كبيرة-''(<sup>22)</sup>

"اورباپ داداکے لیے باکرہ کا نکاح کرنااس کی رضامندی کے بغیر جائز ہے۔خواہ وہ چھوٹی ہویابڑی۔"

لہٰذا امام شیر ازی کے مطابق باکرہ خواہ بڑی ہو یا چھوٹی ہر حالت میں باپ اور دادا کو اس کی اجازت کے بغیر نکاح کرنے کا حق حاصل ہے لیکن عاقلہ بالغہ ثبیبہ کے کسی ولی کو اس کی اجازت کے بغیر نکاح کا حق حاصل نہیں۔امام شیر ازی کھتے ہیں:

"فان كانت بالغة عاقلة لم يجز لأحد تزويجها إلا بإذنها-"(25)

"سواگر ثیبہ عاقلہ بالغہ ہو توکسی ولی کے لیے اس کی اجازت کے بغیر نکاح کرنادرست نہیں۔"

اسی مفہوم کو امام شافعی ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

"وأحب إلى إن كانت بالغاً أن يستأمرها-"(و6)

"میرے نزدیک بیرامر پیندیدہ ہے کہ اگر عورت بالغہ ہے تواس سے اس کے نکاح کی جازت لی حائے۔"

مذکورہ بحث سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ شوافع کے ہاں اگرچہ بالغہ کے ولی کو اس کی اجازت کے بغیر اس کا نکاح کرنے کا حق حاصل ہے لیکن اس سب کے باوجو د اس کی رائے لیناایک مستحب امرہے۔

## حنابله كانقطه نظر

حنابلہ کے مسلک کے مطابق اگر زیر ولایت کم س ہے تو ولایت اجبار صرف باپ اور اس کے وصی یا پھر حاکم کو حاصل ہے لیکن اگر عورت آزاد اور بالغ ہے تو اس کے سارے اولیاءاس کی رضامندی کے بعد اس کا نکاح کرنے کے مجاز ہیں۔

امام ابن قدامه لکھتے ہیں:

"فإن لهما تزويج الصغيرة وولاية الإجبار." (27)

"سوان دونوں (باپ اور اس کاوصی) کے لیے نابالغ بگی کا نکاح کر انااور ولایت اجبار ثابت ہے۔" باپ کے لیے نابالغہ کا نکاح اس کی نالپندیدگی کے باوجو داگر کفومیں کیاجائے توجائز ہے۔امام ابن قدامہ کے الفاظ یہ ہیں: "إن نكاح الأب إبنته البكرالصغيرة جائز إذا زوجها من كفو ويجوز له تزويجها مع كراهيتها وإمتناعها-" (28)

"باپ کا اپنی نابالغہ باکرہ بیٹی کا نکاح کر ناجائز ہے جب وہ کفو میں نکاح کرے اور اس کی ناپسندیدگی اور روکنے کے باوجو دباپ کو اس کی شادی کا حق حاصل ہے۔"

مذکورہ دلائل سے واضح ہو تاہے کہ حنابلہ کے ہاں بالغہ باکرہ کے نکاح میں اس کے اولیاء کو چاہیے کہ وہ اس لڑکی سے اجازت لے کے اس کا نکاح کریں تا کہ کسی قسم کا شبہ یا اختلاف باقی نہ رہے لیکن ایک روایت کے مطابق نابالغہ باکرہ کے لیے باپ کو حق ولایت اجبار حاصل ہے۔

يبندكي شاديال اور اولياء كاحق اعتراض

گذشتہ صفحات میں عاقلہ و بالغہ کے حق تصرف نفس پر مفصل بحث کی گئے ہے ذیل میں بچیوں کے اولیاء لینی سرپرستوں کے حق اعتراض کا مدلل جائزہ پیش کیا جائے گا کیونکہ جہاں ولایت اجبار واستحباب کے معیار وشر اکط کے متعلق فقہاء میں اختلاف پایا جاتا ہے، وہاں اس کا اثر اولیاء کے حق اعتراض پر بھی پڑے گا جیسا کہ کچھ فقہاء کے نزدیک اولیاء کو اعتراض کا حق دواہم وجوہات کی بناء پر ہو تاہے جب۔

عاقلہ وبالغہ از خود ہم کفوسے مہر مثل پر نکاح کرلے۔

عاقلہ وبالغہ ازخود غیر کفومیں مہر مثل سے کم پر نکاح کر لے۔

عاقلہ وبالغہ کے ازخود ہم کفوسے مہر مثل پر نکاح کے سلسلے میں ائمہ وفقہاء میں اختلاف پایاجا تا ہے۔امام ابو حنیفہ کے نزدیک بلوغت کے بعد لڑکی شرعی احکام کے مکلف ہو جاتی ہے لیکن اس کے باوجود نکاح کے مصالح سے واقف نہیں ہوتی۔للہذ اولی کواس کی ولایت اجبار تو حاصل نہیں ہوگی لیکن ولایت استخباب حاصل ہوگی۔

"وأما ولاية الحتم والإيجاب والاستبداد فشرط ثبوتها على أصل اصحابنا كون المولى عليه صغيراً أو صغيرة أو مجنوناً كبيراً أو مجنونة كبيرةً، كانت الصغيرة بكراً أو ثيباً فلاتثبت هذه الولاية على البالغ العاقل ولا على العاقلة البالغة-"(29)

"صغیر اور صغیره پر اور مجنون و مجنونه کبیره پر ولایت استبداد ہے چاہے وہ صغیره باکره ہویا ثیبہ لیکن عاقل وبالغ اور عاقلہ وبالغہ پر ولایت جبر واستبداد نہیں ہے۔"

آگے چل کر مصالح نکاح پر بحث کے دوران صاحب بدائع الصنائع لکھتے ہیں:

"قوله أن البكر وإن كأنت عاقلة بالغة فلا تعلم بمصالح النكاح--- فالتحقت بالبكر الصغيرة فبقيت ولاية الاستبداد عليها---- بخلاف الثيب البالغة لأنها علمت بمصالح النكاح و بالممارسة ومصاحبة الرجال فانقطعت ولاية الاستبداد عليها-"((30))

"اس عبارت کے مطابق جہاں تک نکاح کے مصالح کا تعلق ہے توعا قلہ وبالغہ چونکہ باکرہ ہے اور وہ مصاحبت رجال اور مصالح نکاح سے واقفیت نہیں رکھتی اس لیے اسے بھی صغیرہ کی طرح سے لیا جائے گا اور اس حوالے سے اس پر ولی کی ولایت استبداد، حاصل ہوگی لیکن اس کے برعکس ثیبہ بالغہ چونکہ مصاحبت رجال اور مصالح نکاح سے بچھ واقفیت رکھتی ہے۔ لہٰذااس پر باکرہ بالغہ جیسی ولایت نہیں بلکہ ولایت استحباب حاصل ہوگی۔"

اور اگر عاقلہ بالغہ لڑکی اپنے کفو میں مہر مثل پر ولی کی وساطت کے بغیر نکاح کرے تو فقہ حنفی کے نز دیک بیہ نکاح جائز اور درست تسلیم کیاجاہے گا۔مؤطاامام محمد میں امام ابو حنیفہ کابیہ قول درج ذیل ہے:

"فأما أبو حنيفه فقال: إذ وضعت نفسها في كفاءة ولم تقصر في نفسها في صداق فالنكاح جائز-"((31)

"امام ابو حنیفہ ؒنے فرمایا کہ اگر عاقلہ بالغہ نے مہر مثل میں کمی کئے بغیر کفوء میں پیند کی شادی کر لی تو ایسا نکاح درست ہے۔"

یعنی کہ عاقلہ وبالغہ لڑکی نے اگر کفومیں اور مہر مثل پر از خو د اپنا نکاح کر الیاہے تواس کے اولیاء کو اعتراض کرنے کا کوئی حق حاصل نہیں۔

امام کاسانی بھی کفومیں ازخود زکاح کے ضمن میں یہی رائے رکھتے ہیں وہ فرماتے ہیں:

''وأما إذا زوجت نفسها من كفء و بلغ الولى، فامتنع من الإجازة فرفعت أمرها إلى الحاكم فإنه يجيزه.''(32)

"اور اگر لڑکی اپنا نکاح از خود اپنے ہم کفو سے کرے اور ولی خبر ملنے پر اسے اجازت نہ دے تو لڑکی اپنامعاملہ قاضی کے پاس لے جائے گی تو قاضی اسے جائز قرار دے دے گا۔" اس

لیکن فقہاءاحناف نے ظاہر الروایۃ سے یہ بات بھی نقل کی ہے:

''وینعقد نکاح الحرة العاقلة البالغة برضاها وَانْ لَمَّ یعقد علیها ولیٌ بکراً کانت اَوْ ثیباً عند أبی حنیفة وأبی یوسف رحهما فی ظاهر الروایة --- وعند محمد ینعقد وقوفاً ''(33) " آزاد عاقل اور بالغ لڑکی کا نکاح اس کی رضامندی کے ساتھ منعقد ہوجاتا ہے اگر ولی نے اسے منعقد نہ کروایا ہو خواہ لڑکی باکرہ ہویا ثیبہ - یہ اما ابو حنیفہ کے نزدیک ہے اور ظاہر الروایہ کے مطابق امام ابویوسف بھی اسی بات کے قائل ہیں --- امام محد کے نزدیک وہ منعقد تو ہوجائے گا کیکن ولی کی اجازت پر موقوف رہے گا۔''

یعنی کہ اکثر حنفی فقہاء کے نزدیک بیہ نکاح درست تسلیم کیا جائے گا، امام محمد بھی ایسے نکاح کے انعقاد پر اپنے دیگر فقہاء سے متفق ہیں لیکن وہ اسے اولیاء کی اجازت کے ساتھ مشر وط رکھتے ہیں لیکن دیگر فقہاء ایسے نکاح ك انعقاد سے بى متفق نهيں جيبيا كه صاحب بدايه ام مالك اور امام شافعى كا قول نقل كرتے ہوئے لكھتے ہيں: ''وقال مالك والشافعى رحمهما الله: لا ينعقد النكاح بعبارة النساء أصلاً، لأنَّ النكاح يراد لمقاصد والتفويض إليهن مخل بحا إلا أنَّ محمدً رحمه الله يقول: يرتفع الخلل بإجازة الولي-''(34)

"امام مالک اور امام شافعی رحمهاالله فرماتے ہیں کہ خواتین کی عبارت سے نکاح سرے سے منعقد ہی نہیں ہو گاکیونکہ نکاح سے مراد اس کے مقاصد ہوتے ہیں اور یہ معاملہ خواتین کے سپر د کرنے کے نتیج میں ان مقاصد میں خلل لازم آتا ہے۔ امام محمد فرماتے ہیں کہ وہ خلل ولی کی اجازت دینے سے ختم ہو جاتا ہے۔"

مذکورہ بالا دلا کل سے یہ بات واضح ہوئی کہ حفیہ کے نزدیک لڑی اپنے نکاح کے معاملات میں خود مختارہے اس کا ازخود کیا ہوا نکاح منعقد ہو جاتاہے جبکہ امام محمد ایسے نکاح کو اولیاء کی اجازت پر مو قوف کر کے مشروط کر دیتے ہیں کہ اگر اولیاء اجازت دیں تو ٹھیک ہے۔ اور ایسی صورت حال میں اولیاء کویہ حق حاصل ہو گا کہ وہ قاضی کے ذریعے اس نکاح کو مشیح کرادیں اور یہ حق فشنح اولیاء کو دوصور توں میں حاصل ہو گا اولاً جب نکاح غیر کفو میں کیا گیا ہو اور دوم جب نکاح مہر مثل سے کم پر کیا گیا ہو۔

چونکہ غیر کفومیں کیا گیا نکاح اولیاء کے لیے باعث ننگ وعار سمجھاجاتا ہے اور نکاح کی وجہ سے ان کی معاشرتی و ساجی ساکھ اور خاندانی و قار کو دھچکا لگتاہے اس لیے ایسے نکاح کے انعقاد کو اولیاء کی اجازت کے ساتھ مشروط کر دیا جائے تاکہ اگر اولیاء اس نکاح کو ناپسندیدہ سمجھیں تو انہیں ہے اختیار حاصل ہو گا کہ وہ قاضی کے پاس اس نکاح کے خلاف استغاثہ دائر کر دیں جیسا کہ البحر الرائق میں ہے:

"من نكحت غير كفء فرق الولى وهذا ظاهر فى انعقاده صحيحاً و هو ظاهر الرواية عن الثلاثة، فتبقى أحكامه من إرثٍ وطلاقٍ وقدّمنا أنه يشرط فى هذه الفرقة قضاء القاضى-"(35)

"اور جس نے غیر کفوء میں نکاح کیا تو ولی اس کو فسخ کر دے۔" اس عبارت کے ظاہر سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ نکاح اصلاً درست ہے۔ یہ اٹمہ ثلاثہ کے نزدیک ظاھر الروایہ میں ہے۔ یس ایسے نکاح پر وراثت اور طلاق کے احکام لا گوہوں گے اور ہم نے پیچے بیان کیا ہے کہ ایسے نکاح کو ختم کرنے کے لئے قاضی کا فیصلہ شرطہے۔"

عاقلہ وبالغہ غیر کفومیں نکاح کرنے کی صورت میں اولیاء کو حق اعتراض اس لیے بھی دیا گیا کہ ہو سکتا ہے کہ لڑکی کا فیصلہ جذباتیت پر مبنی ہو اور اس نکاح میں نباہ نہ ہونے کا خدشہ ہو اس کے علاوہ ساجی سطح پر بھی اولیاء کے لیے ایسا بند ھن باعث شر مندگی ہو تا ہے۔ لہٰذا ایسی صورت میں وہ اس نکاح کو فسح کرانے کا اختیار رکھتے ہیں۔ لیکن اس کے برعکس ایسے فیصلے کو شرعی قاضی کے فیصلے سے اس لیے مشروط رکھا گیا ہے کہ عاقلہ بالغہ لڑکی کے ازخود نکاح کر لینے کی صورت میں بھی صورت میں اسکتے ہیں جو کفواور مہر مثل کی صورت میں بھی ہوا ہوا البتہ مہر مثل سے کم ہونے کی صورت میں ایسے نکاح کو بذریعہ مسلم قاضی فنے کرانے کا اختیار حاصل ہے۔ غیر کفو میں شادی کے حوالے سے صاحب ہدا ہے لکھتے ہیں:

"وإذا زوجت المراة نفسها من غير كفوء فللأولياء أن يفرقوا بينهما دفعاً لضرر العار عن أنفسهم-"(36)

"جب عورت نے اپنا نکاح غیر کفوء میں کیا تو اولیاء سرپر ستوں کے لئے جائز ہے کہ وہ اس نکاح کو توڑ دیں تا کہ وہ اپنے اوپر سے شر مندگی کومٹاسکیں۔"

اور بیہ اختیار اس وقت حاصل رہے گاجب تک کوئی اولاد نہ ہوئی ہویاحمل کی علامات ظاہر نہ ہوں اور اگر حمل قراریاجائے یااولاد ہو جائے توحق فشخ ختم ہو جائے گاجیسا کہ عنامیہ علی ہامش فتح القدیر میں ہے:

''ولكن للولى الاعتراض في غيرالكفوء يعنى اذا لم تلد من الزوج- وأما اذا ولدت فليس للأولياء حق الفسخ لئلا يضيع الولد-''(37)

"اگر لڑکی نے غیر کفومیں ازخود نکاح کیا تو اولیاء صرف اس صورت میں اس نکاح کو فتح کر انے کا حق رکھتے ہیں جب تک کہ اس کے ہاں اولا دنہ ہو (اور دوسری صورت کہ علامات حمل ظاہر نہ ہو) اور اگر اولا دہو جائے تو فتخ نکاح کا بیہ حق اولیاء کے پاس نہیں رہتا تا کہ بچے کے ضیاع کا اندیشہ نہ رہے (کیونکہ ایسی صورت میں خیرکی نسبت شرکا پہلوزیادہ غالب نظر آتا ہے)۔"

## بیند کی شادیوں میں اولیاء کے حق تصرف کا تعین

یہ حقیقت ہے کہ ہمارے معاشرے میں بالخصوص دیبی علاقوں میں لڑکی کو اپنے شوہر کے انتخاب کے حق سے تقریباً محروم کر دیا گیا ہے، کیونکہ جس ماحول میں وہ رہتی ہے، اسے اپنے باپ دادا یا اولیاء کے خلاف اعتراض کا کوئی حق ہی نہیں رہتا، اس صورت حال میں ہونے والی شادیاں بڑے المیے سے دو چار ہوتی ہیں، حالا نکہ شریعت سے اس بارے میں کوئی واضح سند نہیں، سوائے اس کے کہ بعض فقہاء کی رائے میں باپ کو اپنی کنواری بٹی کو شادی پر مجبور کرنے کا مکمل اختیار حاصل ہے اور لڑکی کی رائے لینا اس کے لئے مستحب قرار دیا گیا ہے، اس سلسلہ میں امام ابو حنیفہ اور ان کے موافق فقہاء نے فتو کی دیا کہ باپ یا کسی اور ولی کو بالغہ باکرہ لڑکی کو شادی پر مجبور کرنے کا کوئی اختیار خاس کے معاطم میں لڑکی کی مرضی یا امر معلوم کر ناواجب ہے اور باپ یا اولیاء کو گئ اختیار خاس کی مرضی یا امر معلوم کر ناواجب ہے اور باپ یا اولیاء کو لڑکی پر اس کی مرضی کے خلاف جبر کرکے شادی کرنے کا کوئی اختیار نہیں۔ اس لے کہ اور باپ یا اولیاء کو گئ اختیار نہیں۔ اس لے کہ امام ابو حنیفہ آور ان کے موافق فقہاء کی رائے میں اولیاء کو حق اعتراض دو وجہ سے حاصل ہو سکتا ہے: اول سے کہ شوہر ہم کفونہ ہو، دوم سے کہ مہر مثل نہ ہو۔

عاقلہ بالغہ لڑکی کے اختیارات کے سلسلہ میں فقہاء کی آراء درج ذیل ہیں:

1. پیند کی شادیوں کے حوالے سے احناف کی آراء احناف کے نزدیک عاقلہ، بالغہ لڑکی اگر خود اپنا نکاح ولی کی مرضی کے بغیر بھی کرلے تواس کا نکاح منعقد ہوجائے گا، البتہ اس کا بیہ عمل خلاف مستحب ہوگا: ''عن أبی حنیفة تجوز مباشرة البالغة العاقلة عقد نکاحها ونکاح غیرها مطلقا إلا أنه خلاف المستحب وهو ظاهر المذهب۔''(38)

> "امام ابو حنیفه ؓ کے نزدیک عاقلہ بالغہ لڑکی کا اپنی پیند سے اپنا نکاح پاکسی اور لڑکی کا نکاح کروانا جائز ہے اور بہ خلاف مستحب ہے اور یہی ظاہر مذہب ہے۔"

یہی ظاہر مذہب ہے کے لفظ سے ظاہر ہے کہ اس کی وجہ سے لڑکی گنہ گار نہیں ہو گی،البتہ اس طریقہ کار کی حوصلہ افزائی نہیں کی جائے گی۔

اپنی پیند سے نکاح کرنا ایساخالص حق ہے جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول مَثَلَّ اللَّهِ عَنا کھین کو تفویض کیا ہے، صاحب ہدا ہیراس کی وضاحت ان الفاظ میں کرتے ہیں:

"ووجه الجواز أنحا تصرفت في خالص حقها وهي من أهله لكونحا عاقلةً مميزةً، ولهذا كان لها التصرف في المال ولها اختيار الازواج وإنما يطالب الولى بالتزويج كيلا تنسب إلى الوقاحة ثم في ظاهر الرواية لا فرق بين الكفوء وغير الكفوء ولكن للولى الاعتراض في غير الكفوء- وعن أبى حنيفة وأبى يوسف رحمهما الله انه لا يجوز في غير الكفء لأنه كم من واقع لا يرفع ويروى رجوع محمدًا إلى قولهما-"(وه)

"ایسے نکاح کو جائز قرار دینے کی وجہ ہے کہ اس عورت نے خالص اپنے حق میں تصرف کیا ہے اور وہ اس کی اہل بھی ہے کیو نکہ وہ عاقل ہے اور سمجھد ارہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسے اپنے مال میں بھی تصرف کرنے کا اختیار حاصل ہے ، میں بھی تصرف کرنے کا اختیار حاصل ہے ، ور اسے شوہر منتخب کرنے کا بھی اختیار حاصل ہے ، ولی کے ذریعے شادی کرنے کا مطالبہ اس لیے کیا جاتا ہے کہ اسے بے شرمی کی طرف منسوب نہ کیا جائے۔ پھر ظاہر الروایت میں ہے بھی منقول ہے کہ اس بارے میں کفواور غیر کفو کے در میان کوئی فرق نہیں ہے تاہم غیر کفو کے بارے میں اعتراض کرنے کا حق ولی کو حاصل ہو گا۔ امام ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف سے یہ روایت بھی منقول ہے۔ غیر کفو میں ایسا کرنا جائز نہیں ہو گا۔ کیونکہ کتنے ہی ایسے و قعات ہیں جو مشہور نہیں ہوتے (یاعد الت تک نہیں پہنچ پائے) اور یہ بھی روایت کیا گیاہے کہ امام محمد آنے ان دونوں حضرات کے قول کی طرف رجوع کر لیا ہے۔ "

فقہائے احناف میں سے امام محمد کی شرط'' دفعاً لِضرد العار عن أنفسهم'' کا جائزہ اس طرح بھی دیا جانا چاہیے کہ والدین نکاح کو (جو لڑکی نے خود حجیب کر کیا ہو) والدین قبول کر بھی لیس تو کیا وہ والدین کے لیے باعث شر مندگی نہیں ہو گا کیونکہ معاشرے میں بہت سے سوال اٹھیں گے کہ آخر ایسا کیا مسئلہ تھا کہ جس کی وجہ سے بچی نے حصیب کر نکاح کیا، اور والدین قبول بھی کرلیں حصیب کر نکاح کیا، اور والدین قبول بھی کرلیں اور اس کی تشہیر بھی نہ ہو تو کیا والدین دل سے اس نکاح کو قبول کرلیں گے۔اُن کے دل کی کیا کیفیت ہو گی جب انہیں علم ہو گا کہ ان کی بیٹی یا بہن نے ازخود نکاح کرلیا ہے۔ کیاوہ ایسے نکاح پرخوش ہوں گے یا دلبر داشتہ ؟

احناف کا نقطہ نظریہ ہے کہ عاقلہ بالغہ اپنا نکاح از خود کر سکتی ہے لیکن شرط یہ ہے کہ وہ نکاح غیر کفو میں نہ ہو ، اگر ولی کی مرضی اور اجازت کے بغیر غیر کفو میں کر لیا تو وہ نکاح منعقد نہیں ہو گا۔ علامہ ابن ہمام ؓ نے عدم انعقاد کے قول کومفتی بہ قرار دیا ہے۔وہ کہتے ہیں:

"واختيرت الفتوي-"(واختيرت الفتوي-")

"اور میں اسی فتوی کو اختیار کیا۔"

لہذا والدین کی قبولیت کے باوجو د بہت سے ایسے سوال باقی ہیں جن کے جواب تشنہ ہیں، والدین نے اپنی اولاد کی تربیت میں کہاں پر کمی چھوڑی تھی کہ اولاد کو اتنابڑا فیصلہ خفیہ طور پر کرنا پڑا؟ کیا والدین کو اپنی اولاد کے حقوق کی حفاظت نہیں کرنی چاہیے اور ایسے فیصلوں کی نوبت آخر کیوں آئی ہے؟

بیند کی شادیوں کے حوالے سے جعفریہ کاموقف

فقہائے احناف کی طرح فقہ جعفریہ میں بھی عاقلہ وبالغہ کو اپنی مرضی سے نکاح کرنے کا حق حاصل ہے لیکن اولیاء کی رضامندی سے منعقد ہونے والے نکاح کو زیادہ بہتر سمجھا جائے گا تا کہ کسی قشم کے اختلاف اور شہبے کی گنجائش باتی نہ رہے ، جیسا کہ الاستبصار میں رقم ہے:

"لا بأس بتزوج البكر إذا رضيت من غير إذن أبيها-" (41)

" باکرہ راضی ہو تو اسکے لیے اپنے والد کی اجازت کے بغیر نکاح کرنے میں کوئی حرج نہیں۔"

## بیند کی شادیوں کے حوالے سے ائمہ ثلاثہ کاموقف

''شوافع اور حنابلہ کے نزدیک عاقلہ بالغہ لڑکی کو از خود اپنا نکاح کرنے کا اختیار حاصل نہیں ہے۔ مالکیہ، شوافع اور حنابلہ کے نزدیک ولایت اجبار ختم ہونے کے بعد بھی لڑکی خود اپنا نکاح نہیں کرسکتی۔''(42)

ابن قدامہ نے جمہور کے نقطہ نظر کوان الفاظ میں واضح کیاہے:

''إن النكاح لا يصح إلا بولي ولا تملك المرأة تزويج نفسها ولا غيرها ولا توكيل ولي غيرها في تزويجها، فإن فعلت لم يصح النكاح-''(43)

" نکاح ولی کے واسطہ سے ہی ہو سکتا ہے عورت نہ خو داپنا نکاح کر سکتی ہے نہ کسی کی و کالت کر سکتی ہے اگر ایسا کرے تو نکاح درست نہ ہو گا۔"

جمہور کے پیش نظر وہ روایات ہیں جن میں ولی کے بغیر نکاح کو باطل قرار دیا گیا ہے، جیسے حضرت عائشہ رٹا گئیہا روایت کرتی ہیں کہ رسول اللّٰہ سَکَالِیَّلِیُّا نے فرمایا:

"أيما امرأة لم ينكحها الولى، فنكاحها باطل، فنكاحها باطل، فنكاحها باطل-"(أيما

"جس عورت کا نکاح اس کے ولی نے نہیں کیا اس کا نکاح، باطل ہے، باطل ہے، باطل ہے۔"

اور حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما كى روايت كے الفاظ مين:

"لا نكاح إلا بولي" (<sup>(45)</sup>

"ولی کی اجازت کے بغیر لڑکی کا نکاح (درست) نہیں ہے۔"

توجب ولی ولایت اجبار باقی رہتے ہوئے لڑکی کی اجازت کے بغیر اس کا نکاح کر سکتا ہے تو لڑکی کے اپنے نفس کے بارے میں زیادہ حق دار ہونے کا تقاضا یہ ہے کہ اگر وہ ولی کی بھی اجازت کے بغیر نکاح کرلے تو نکاح منعقد ہو جائے گا۔

حسب ذیل شر ائط کے پائے جانے کی صورت میں شریعت اسلامی نے ولی کے بغیر نکاح کا اختیار دیاہے۔

نکاح کرنے والا بالغ ہو،لہذاصبی عاقل کا نکاح اگر چہ احناف کے نزدیک منعقد ہو جائے گا، مگر اس کا نفاذ اس کے ولی کی اجازت پر موقوف ہو گا۔

صبی جب تک صبی ہو تاہے اس کی دوقتمیں ہیں:

1. صبی غیر ممیز

اس سے مر اوہ بچہ جس کی عمر سات سال سے کم ہو۔

2. صبی ممیز

اس سے مراد وہ بیچے ہے جس کی عمر سات سال سے زیادہ ہو گو کہ اس میں عقل ہوتی ہے لیکن ناپختہ لہذا اسے عاقل نہیں کہاجاتا۔ عاقل اسے اس وقت ہی کہاجائے گا جب وہ بالغ ہو جائے۔ اس مسکلہ کے متعلق احناف کا نظریہ بیہ ہے کہ صبی ممیز جو عقد کرے گااس میں کل تین احتالات ہیں:

- 1. محض نفع بخش عقد" ایساعقد اگر صبی ممیز کرتا ہے تو بالکل صحیح اور نافذ ہے۔ جیسے ھدیہ قبول کرنا، وصیت قبول کرنا، وقف قبول کرنا یا جیسے کہ اگر اس پر کوئی قرض ہے اور قرض دار اسے قرض معاف کر دیتا ہے۔
  - 2. ہر حوالے سے نقصان دہ"عقد" ایباعقدا گر صبی ممیز کرتاہے تووہ صحیح نہیں ہو گا۔

3. وہ عقود جن میں نفع و نقصان کا اختال ہے اسے عقود اگر وہ کرتاہے تووہ ولی کی اجازت پر موقوف ہیں۔ اگر ولی نے اس کی اجازت دے دی تو نافذ ہو جائیں گی ور نہ ختم ہو جائیں گے اور نکاح کرنا اس قسم کے عقودسے ہے۔

علامه كاسانى نے شر الط جواز نكاح كا تذكره كرتے ہوئے كھاہے:

"منها أن يكون العاقد بالغا فإن نكاح الصبى العاقل وإن كان منعقدا على اصل أصحابنا فهو غير نافذ بل نفاذه يتوقف على إجازة وليه-"(46)

"(جن کے نزدیک نکاح ولی کی اجازت کے بغیر بھی منعقد ہو جاتا ہے انہوں نے بھی پچھ شر ائط بیان کی ہیں۔) ان میں سے یہ بھی ہے کہ عقد کرنے والا بالغ ہو کیونکہ نابالغ عقلمند بچے کا نکاح اگرچہ اصلاً منعقد ہو تاہے لیکن اس کا نفاذولی کی اجازت پر مو قوف ہے۔"

نکاح کرنے والا آزاد ہو، لہذاعا قل، بالغ غلام کا نکاح اس کے مولی کی اجازت کے بغیر درست نہیں ہو گا۔ حضور نبی

## اکرم صَلَّا لَیْنَا کُم کاارشاد گرامی ہے:

"أيما عبد تزوج بغير إذن مواليه فهو عاهر-"(<sup>(47)</sup>

"جس غلام نے بھی اپنے آقاکی اجازت کے بغیر نکاح کیا تووہ بدکارہے۔"

نکاح کرنے والاعا قل ہو۔لہذامجنون اور یا گل کا نکاح ولی کے بغیر درست نہیں ہو گا۔

نکاح کے باب میں وہ ولایت کا اہل ہولہذا جو شخص ولایت فی النکاح کا اہل نہیں ہو گا، اسے بذات خود نکاح کرنے کا اختیار حاصل نہیں ہو گا۔ بدائع میں ہے:

"ومنها الولاية في النكاح فلا ينعقد إنكاح من لا ولاية له-"

'' نکاح کی ولایت کا اہل ہونا بھی شر ط ہے اپس جس کے پاس ولایت کا اختیار نہ ہو اس کا کیا ہوا نکاح منعقد نہ ہو گا۔''

علامه ابن رشد مالکی نے بیان کیاہے:

"أما الرجال البالغون الأحرار المالكون لأمر أنفسهم، فإنهم اتفقوا على اشتراط رضاهم و قبولهم في صحة النكاح-"(48)

" جولوگ آزاد اور بالغ ہیں ان کا نکاح صرف ان کی رضامندی اور اجازت سے درست ہو جائے گا،اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔"

ائمہ ثلاثہ (امام شافعی، امام مالک اور امام احمد بن حنبل) کے نزدیک عور توں کی عبارت سے نکاح منعقد نہیں ہو تا اور اس میں صغیرہ، کبیرہ، باکرہ، ثبیبہ، عاقلہ اور مجنونہ سب برابر ہیں۔

علامه ابن رشد تحرير فرماتے ہيں:

"اختلف العلماء هل الولاية شرط من شروط صحة النكاح أم ليست بشرط فذهب مالك إلى أنه لايكون نكاح إلا بولي وإنها شرط في الصحة-"((4))

اس بارے میں علماء کا اختلاف ہے کہ کیاولایت صحت نکاح کی شروط میں سے ایک شرط ہے یا نہیں توامام مالک کے نزدیک بیر شرط ہے اور بغیرولی کے نکاح نہیں ہو گا۔

علامه ابن قدامه رقمطراز ہیں:

"لا تملك المرأة تزويج نفسها ولا غيرها ولا توكيل غير وليها في تزويجها فإن فعلت لم يصح النكاح-"(50)

عورت اپنا نکاح خود نہیں کر سکتی، نہ کسی دوسری عورت کا کر سکتی ہے اور نہ اپنی شادی میں غیر ولی کووکیل بناسکتی ہے کیونکہ ایباکرنے کی صورت میں نکاح ہی صحیح نہ ہوگا۔

#### خلاصه بحث

اللہ تعالیٰ نے مر دوزن کے مابین جذبہ محبت و لگن کی بھیل کے لیے نکاح کے بند ھن کو قائم کرنے کا تھم دیا ہے اور نکاح کے لئے اصول و قوانین وضع فرمائے ہیں۔ نکاح /شاد کیرنے کی غرض سے مر دوزن کے مناسب میل جول کے لئے بھی مذہب کی طرف سے اصول وضوابط موجود ہیں۔ مغرب زدہ معاشر وں کے علاوہ دیگر معاشر وں میں بھی مر دوزن کے در میان نکاح کے بغیر کسی بھی قشم کے آزاد جذبے اور وابسگی کو پذیر ائی نہیں ملی۔

گزشتہ صفحات میں بالغوں کے حق تصرف نفس پر فقہاء اسلام کا نقطہ نظر دلائل کے ساتھ ذکر کیا گیا۔ اس امر کو تفصیل سے ذکر کیا کہ شرعاکن لوگوں کو اپنا نکاح خود کرنے کا اختیار حاصل ہے اور کون لوگ ہیں جن کے نکاح کا اختیار بلوغت کے باوجود بھی ان کے اولیاء کو حاصل ہے۔ احناف اور جعفریہ کے نزدیک عاقل وبالغ افراد لڑکا ہویالڑکی اپنا نکاح اپنی انکاح کرنے کا مکمل اختیار رکھتے ہیں، جبکہ ائمہ ثلاثہ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ لڑکی بلوغت کے بعد بھی اپنا نکاح اپنی مرضی سے خود نہیں کرسکتی بلکہ اس کے اولیاء سرپرستوں کو یہ حق بطور ولایت حاصل ہے۔

شریعت اسلامیہ اس بات کو بھی پیند کرتی ہے کہ عور تیں نکاح جیسے اہم معاملہ میں اپنے ولی کی رائے اور مشوروں کا احترام کریں، یہ ان کے حق میں بہتر ہے تا کہ اولیاءان کے بہتر مستقبل کے لئے کفو میں مناسب رشتہ تلاش کر سکیں، یوں وہ اپنی جذباتیت اور عجلت پیندی کے مضر اثرات سے محفوظ رہ سکیں گی اور ان کے لئے کسی غیر مناسب رشتہ کی ڈور میں بند ھنانا ممکن ہو جائے گا، تاہم شریعت یہ نہیں چاہتی کہ اولیاء اپنے زیر سرپرست بچوں کی پیند اور ناپیند کو بالکل نظر انداز کرتے ہوئے جہاں چاہیں اور جس کے ساتھ چاہیں اس کے ساتھ از دواجی زندگی گزارنے پر مجبور کر دیں، کیونکہ اس سے بعض او قات منفی نتائج بر آمد ہوتے ہیں اور بے جوڑشادیوں سے خاند انون میں قربتوں کی بجائے دوریاں پیدا

## ہو جاتی ہیں، بچوں کے سرپرست حضرات کواس انداز کا کلی اختیار دینا چونکہ مفاسد سے خالی نہیں، اس لئے شریعت نے اولیاء کو یک گونہ اختیار دیااور لڑکے لڑکیوں کی رضااور اجازت کو بھی اس کے ساتھ ملحوظ رکھاہے۔

## \*\*\*

# ﴿ حواله جات حواشي ﴾

- 1. البقره،2:230
- 2. ايضا، 2: 232
- 3. ايضا، 2: 234
- القشيرى، مسلم بن الحجاج بن مسلم (دون سنة الطبع). مسلم الصحيح، كتاب النكاح، باب استئذان الثيب في
   النكاح بالنطق والبكر بالسكوت، ج: 2، ص:1037، رقم: 1421
- 5. الترمذى، ابو عيسى محمد بن عيسى، (دون سنة الطبع). السنن، كتاب النكاح، باب ما جاء فى استئمار البكر
   والثيب، ج: 3، ص:416، الرقم: 1108
- 6. الكاساني، علاء الدين أبو بكر بن مسعود بن أحمد (دون سنة الطبع). بدائع الصنائع، الكويت، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، ج: 2، ص: 241
- 7. شامى، محمد بن محمد امين بن عمر بن عبدالعزيز عابدين،(1992ء). حاشيه رد المحتار على الدر المحتار، بيروت،دار الفكر، ج:3، ص:58
  - 8. المرغيناني، برهان الدين على بن ابي بكر، (س. ن). الهداية، كرا چي، ايج، ايم سعيد ايندُ تمپني، ح: 2، ص: 282
    - 9. كاساني، بدائع الصنائع، ج:2، ص:247
  - 10. المرغيناني، (دون سنة الطبع). هداية مع فتح القدير وعناية، طبع المكتبة التجارية مصر، ج:2، ص:395
  - 11. ابن عابدين، محمد امين بن عمر بن عبد العزيز الحنفي، (2000ء) ـ حاشية رد المحتار على الدرالمختار، بيروت، دار الفكر، ج: 3،ص: 855
    - 12. ايضا، ج:3،ص:82
    - 13. ايضا، ج:1،ص183
- 14. ابن همام، كمال الدين محمد بن عبد الاحد بن عبد الحميد، (س.ن). فتح القدير، بيروت، دار الفكر، ج:3، ص: 255
- مودود الموصلي عبد الله بن محمود الحنفي، (1937ء) الاختيار تعليل المختار، القاهرة، مطبعة الحلبي، ج:3، ص:90
  - 16. ابن همام، شرح فتح القدير على الهداية، بيروت، دار الفكر، ج: 3، ص: 255

- 17. عابد حسين، جامع الجعفري، (1979ء)- ج:1، ص:563
- 18. طوسي، ابي جعفر محمد بن الحسن بن على ، (1992) الاستبصار فيما اختلف من الاخبار يروت، دار الاضواء، ج: 3، ص:232
  - 19. ابن بابويه القمى، من لا يحضره الفقيه، (1889ء)، ج:3، ص: 251
    - 20. ابن قدامة، المغنى، ج:7، ص:5
  - 21. ابن رشد، ابو وليد محمد بن احمد بن محمد بن رشد القرطبي، (1408هـ) للقدمات المهدات، بيروت، دار
    - الغرب الاسلامي، ج:1، ص:475
  - 22. القرطبي، ابن رشد، محمد بن احمد بن محمد بن احمد، (1425هـ) بداية المجتهد ونماية المقتصد، القاهرة، مصر، دار الحديث، ج:3،ص:34،33
    - 23. (i) ـ شافعي، محمد بن ادريس، (1393ء) ـ الأمّ، بيروت، لبنان: دار المعرفة، ج:6، ص:83
    - (ii)شيرازي، السيد محمد الحسيني، (س ن). المذهب، القاهرة، مكتبة الحلبي، ج:4،ص:125
      - (iii)نووى، روضة الطالبين، (1421هـ) ج: 5،ص: 401
    - (iv)نووی، ابو زکریة یحی بن شرف، (دون سنة الطبع)- المنهاج، بیروت، داراحیاء التراث، العربی، ج:3،
      - 24. شيرازي، المذهب، ج: 4، ص: 125
        - 25. ايضا، ج: 4، ص: 126
      - 26. الثافعي، محمد بن ادريس، (1393هـ) اَلاُمّ، بيروت، لبنان، دار المعرفه، ج: 5، ص: 22
        - 27. ابن قدامه، ج:7، ص:38???
          - 28. الضائح: 6، ص: 341
        - 29. كاساني، بدائع الصائع، (س-ن)-ج: 2، ص: 241
          - 30. الضائح: 2، ص: 242
  - 31. مالك، بن انس بن مالك، امام، (1991ء) المؤطا الإمام مالك، رواية محمد بن الحسن، كتاب النكاح، باب الزكاح بغير الولى، دمشق،
    - شام، دارالقلم، ج:2، ص:408، رقم: 541
    - 32. كاساني، بدائع الصنائع، ج:2، ص: 248
      - 33. الرغيناني، الهداييه، ج:2، ص: 282
        - 34. ايضا، ج: 2، ص: 282
    - 35. ابن نجيم، زين الدين الحنفي (س-ن) البحر الرائق، بيروت، لبنان، دارالمعرفة، ج: 3، ص: 137
      - 36. المرغيناني، الهدية، ج:2، ص: 284
    - 37. البابرتي، محمد بن محمد بن محمود، (س-ن) -العناية شرح العداية، بيروت لبنان، دارالفكر، ج: 3، ص: 258

- 38. ابن ہام، فتح القدیر، ج: 3، ص: 255
  - 39. المرغيناني، بدايه، ج: 2، ص: 682
- 40. شوكاني، محد بن على بن محمد، (1964ء) فتح القدير، مصر: مطبع مصطفى البابي الحلبي، ج: 3، ص: 255
- 41. طوسي، الشيخ، (1363هـ) ـ الاستبصار، ابواب اولياء، طهران، دار الكتب الاسلاميه، ج: 3، ص: 232
- 42. (i) در دیر ، أبوالبر كات أحمد بن محمد بن احمد ، الشرح الصغیر ، (1393هـ) به مصر ، دار المعارف ، ج: 2 ، ص: 336
  - (ii)نووي،الجموع،شرح مهذب،ج:16،ص:146
    - (iii)ابن قدامه،المغنی،ج:7،ص:5
      - 43. ابن قدامه،المغنی،ج:7،ص:5
- 44. ابن ماجه، ابوعبد الله محمد بن يزيد قزويني، (1998ء) ـ السنن، بيروت، لبنان، دار الكتب العلميه، ج: 1، ص: 605، رقم: 1879
  - 45. ايضائ: 1، ص: 605، رقم: 1880
  - 46. كاساني، بدائع الصنائع، ج: 2، ص: 233
- 47. سجتانی، ابو داؤد، سلیمان بن اشعث، (1994ء)۔السنن۔ کتاب النکاح، باب فی نکاح العبد بغیر اِذن سیدہ، ہیروت، لبنان: دار ایم
  - الفكر،ج:2،ص:228، قم:2078
  - 48. ابن رشد، بداية المجهد، ج: 2، ص: 4
    - 49. ايضا، ج:2، ص:7
  - 50. ابن قدامة ،المغنى، ج:7، ص:337



# ﴿مصادر ومر اجع﴾

- 1. ابن بابويه القمى، (1889ء).من لا يحضره الفقيه، بيروت، مؤسسة الأعلمي
- 2. الحنفى، ابن عابدين، محمد امين بن عمر بن عبد العزيز، (2000ء) حاشية رد المحتار على الدرالمختار، بيروت، دار الفكر
  - قزوینی، ابن ماجة، ابو عبد الله محمد بن یزید، (1998ء) السنن، بیروت، لبنان، دارالکتب العلمیة
    - 4. ابن نجيم، زين الدين الحنفي، (سـن) البحرالرائق، بيروت، دارالمعرفة
- ابن همام، كمال الدين محمد بن عبد الاحد بن عبد الحميد (سـن) شرح فتح القدير على الهداية بيروت،
   دار الفكر
  - 6. سجستاني، ابو داؤد، سليمان بن اشعث، (1994ء) ـ السنن كتاب النكاح، بيروت، دار الفكر
    - 7. البابرتي، محمد بن محمد بن محمود، (سـن) لعناية شرح الهداية، بيروت لبنان، دارالفكر

- الترمذي، السنن، كتاب النكاح، باب ما جاء في استئمار البكر و الثيب شامي، محمد بن محمد امين بن عمر بن عبدالعزيز عابدين دمشقي (1992ء) حاشيه رد المحتار على الدرالمختار، بيروت، لبنان، دار الفكر
  - 9. دردير، أبوالبركات أحمد بن محمد بن احمد، (1393هـ) ـ الشرح الصغير، مصر، دار المعارف
    - 10. شافعي، محمد بن ادريس، (1393ء) اَلاُمّ، بيروت، لبنان، دار المعرفيه
    - 11. شوكاني، مُحمد بن على بن مُحمه، (1964ء) فتح القدير، قاهرة، مطبع مصطفى البابي الحلبي
      - 12. شير ازى، السيد محمد الحسيني، (س-ن) المهذب، القاهره، مطبعة الحلبي
- 13. طوسى، ابى جعفر محمد بن الحسن بن على، (1992) ـ الاستبصار فيما اختلف من الاخبار، بيروت، لبنان، دار الاضواء
  - 14. القرطبي، ابن رشد، (1425هـ) ـ بداية المجتهد ونهاية المقتصد، القاهرة، مصر، دار الحديث
  - 15. القرطبي، ابن رشد، ابو وليد محمد بن احمد بن محمد (1408هـ) للقدمات المهدات، بيروت، دار الغرب الاسلامي
- 16. القشيري، مسلم بن الحجاج بن مسلم (دون سنة الطبع). مسلم الصحيح، بيروت، دار احياء التراث العربي
- 17. كاساني، علاؤ الدين، (1404هـ-1427هـ). بدائع الصنائع الموسوعة الفقهية الكويتية، صادر عن وزارة الأقاف والشئون الإسلاميه، الكويته
  - 18. مالك بن أنس بن مالك، امام، (1991ء) للؤطا الإمام مالك، دمشق، شام، دارالقلم
    - 19. المرغيناني، هداية شرح البداية المبتدى، مصر، مكتبة مصطفى البابي، الحلبي
  - 20. المقدسي، ابن قدامة ، أبو محمر بن عبدالله بن احمر ، (1405 هـ) ـ المغنى في فقه الإمام احمد بن حبنل ، بيروت ، دارالفكر
    - 21. الموصلي، مودود عبدالله بن محمود الخفي، (1937ء) الاختيار تعليل المختار، القاهرة، مطبعة الحلي
      - 22. نووي، ابوز كريا، يحى بن شرف (س-ن) كتاب الجموع، جده، مكتبة الرشاد
        - 23. نووي، ابوز كريا، (2000ء) ـ روضة الطالبين، بيروت، دار الكتب العلمية
        - 24. نووي، ابوز كريا، (س-ن) المنهاج، بيروت، داراحياء التراث، العربي

# سر سید احمد خان کے کلامی افکار کا تحقیقی جائزہ

☆صائمه رفیق ☆☆پروفیسر ڈاکٹر محمد اکرم رانا ☆☆☆شانه قمر

#### Abstrect

Ilmu-ul-kalam is a subject which enjoys higher place in Academic circles. It addresses questions and queries related to faith and other concepts of Islam. The contribution of Sir Syed Ahmad Khan made in this field is highly appreciated. He was not satisfied with the existing state of knowledge yet he tried to solve the issues with the help of Quranic arguments. if he found no solution in the Quran, he solved it with the help of scientific method and involving the concept of nature. Islam pays much importance to the challenges of the time and needs them to be solved. Sir Syed holds that the solution of all current problems lies in the exercise of ijtehad. Ignoring the research and the exercise of ijtehad, society can never be promoted and prospered.

In the eyes of Sir Syed Ahmad Khan, there is a similarity between Islam and Nature, that's why relationship is very vital between Islam and Wisdom. Concepts of Sir Syed Ahmad Khan verify that he was the true well wisher of Islam and Muslim. In this paper such trends of Sir Syed Ahmad Khan (are shown), which help solving the contemporary issues. Further, it is said, that customs and traditions which are contrary to science should not be taken into consideration.

Keywords: Sir Syed Ahmad Khan, Islamic theology, Quranic arguments, ijtehad,

علم الكلام كى حقيقت

ر صغیر میں برطانوی تسلط کے بعد اسلام اور رحمت دوعالم مَثَاثِیْنِمْ کے حوالے سے شکوک شبہات پھیلائے گئے جن کے علم الکلام سے مرادوہ علم ہے جس کے ماننے والے انسان عقلی دلیوں سے اسلامی عقائد کی تصدیق کرتے ہیں۔علم الکلام کی بنیادی دلیل عقلی ہے اور اس کااثر ہر متکلم سے

﴿ پِی انْ ڈی اسکالر، شعبہ علوم اسلامیہ ، بہاؤالدین زکریایو نیورسٹی، ملتان ﴿ ﴿ ﴿ وَین فیکلٹی آف اسلامک سٹڈیز اینڈ شریعہ ، منہاج یو نیورسٹی، لاہور ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ایم فل اسکالر، شعبہ علوم اسلامیہ ، بہاؤالدین زکریایو نیورسٹی، ملتان بوقت کلام ظاہر ہو تا ہے نیزیہ کہ علم الکلام اصول دین میں استدلالی طریقے کے بیان میں علم منطق سے مشابہ ہے۔ چنانچہ یہاں منطق کے بجائے کلام کالفظ استعال کیا گیا۔

سرسیداحمد خان نے اپنے عہد کے تقاضوں کے مطابق ایک نئے علم الکلام کی طرف توجہ دی تا کہ مذہب وقت کے تفاضوں کا ساتھ دے سکے۔وہ چاہتے تھے کہ ہر دور میں مذہب کی تفسیر و تعبیر اس عہد کے مروجہ رحجانات کے مطابق ہو تا کہ سائنس اور مذہب کے در میان حائل خلیج کویر کر دیاجائے۔

جنگ آزادی کے بعد بر صغیریا ک وہند میں نہ صرف انگریزوں کا اقتد ارقائم ہوابلکہ مغربی افکار بھی آہتہ آہتہ معاشرے میں نفوذ کرتے گئے۔ ہندوؤں نے آسانی سے مغربی افکار کو قبول کرنا شروع کر دیا۔ اس کی بڑی وجہ ان کی سیاسی چال تھی دراصل وہ اس کوشش میں تھے کہ مسلمانوں کے سیاسی اقتد ار کوختم کرکے اپنا تسلط جمالیں۔ تجارت بھی ہندوؤں کے ہاتھ میں تھی اور کیونکہ انگریز تاجروں کی حیثیت ہی سے ہندوستان میں وار دہوئے تھے لہذا ہندو تاجروں کو انگریزوں سے فائدہ بہنچ رہاتھا۔ (۱)

اس کے بر خلاف مسلمانوں نے مغربی افکار کو قبول کرنے سے بے اعتنائی برتی بلکہ خاندان شاہ ولی اللہ نے بیہ تخریک چلائی کہ اسلامی علوم کو اردو میں منتقل کر کے عوام میں پھیلایا جائے۔اس کے برعکس صرف چند مسلمان ایسے سے جنہوں نے انگریزی افکار اپنانے کی ضرورت پر زور دیا۔ان میں سرسید احمد خان پہلے مسلمان سے جنہوں نے مغربی افکار سبجھنے کی خاطر مہم چلائی اور ایک منظم تحریک کی بنیاد ڈالی۔1857ء کے بعد سرسید کی نہایت مخلصانہ طور پر خواہش اور کوشش بیر رہی کہ انگریزوں کے ہاتھوں مسلمانوں کو اور زیادہ نقصان نہ پنچے۔اس کے لئے انہوں نے جو طریقہ تجویز کیاوہ بیتھا کہ:

مسلمانوں اور انگریزوں کے در میان مصالحت کر ائی جائے۔

مسلمان سیاسی، ساجی اور تهذیبی میدان میں ترقی کریں۔

یہ سرسید کی مخلصانہ آرزو تھی جس کی تعریف حاجی امداد الله مہاجر مکی نے سرسید کے نام اپنے ایک خط میں کی کہ مسلمانوں پر انگریزوں کی فتح کی اصلی وجہ وہ صنعتی ایجادات تھیں جو وہ اپنے ساتھ لائے تھے اور مسلمانوں کے ابھرنے کا صرف یہی طریقہ تھا کہ وہ انگریزوں کے ان نئے فنون کوسیکھیں۔(2)

### ىرسىدلكھتے ہيں:

"ہماری تحریروں میں اکثر لفظ "علوم جدیدہ" آیاہے اور لوگ شک وشبہ میں رہتے ہیں کہ ان علوم سے کیام ادہے۔ان سے مراد:

ا۔ وہ علوم ہیں جو متقد مین یونانیہ اور حکمائے اسلام کے زمانہ میں مروج نہ تھے اور اب حال میں ایجاد ہیں مثلا جیالوجی اور الکیٹریٹی وغیرہ۔ ۲۔ اس کے علاوہ وہ علوم ہیں جو متفد مین یونانیہ اور حکمائے اسلامیہ کے ادوار میں موجود تو تھے مگر متر وک ہو گئے اور اب نئے اصول قائم ہوئے جن کو اصول قدیمہ سے مناسبت نہیں مثلا علم ہیت اور کیمسٹری وغیرہ۔

سرت تیسرے وہ علوم ہیں جو متقد مین یو نانیہ اور حکمائے اسلام کے زمانہ میں بھی تھے اب ان کو اتنی وسعت ہو گئی ہے کہ زمانہ حال میں بالکل نئے معلوم ہوتے ہیں مثلا مکینکس یعنی علم آلات، علم حیاب اور انجیئئر نگ وغیرہ۔"(3)

# سرسيداور جديدعكم الكلام

سرسید کے جدید علم الکلام پر کئی اعتراض ہو سکتے ہیں مگر حقیقت سیہ ہے کہ انہوں نے جو کیا قوم کی بھلائی کے خیال سے کیا،وہ ایک جگہ لکھتے ہیں:

"میں صاف کہتا ہوں کہ اگر لوگ تقلید نہ چھوڑیں گے اور خاص اس روشنی کو جو قر آن وحدیث سے حاصل ہوتی ہے تلاش نہ کریں اور حال کے علوم سے مذہب کا مقابلہ نہ کریں گے تو مذہب اسلام ہندوستان سے معدوم ہو جائے گا، اسی خیر خواہی نے مجھ کو برا بھیختہ کیا ہے کہ میں ہر قسم کی تحقیقات کرتا ہوں اور تقلید کی پرواہ نہیں کرتا ور نہ آپ کو خوب معلوم ہے کہ میرے نزدیک مسلمان رہنے کے لئے آئمہ کبار تو در کنار مولوی جبو کی بھی تقلید کافی ہے ، لا الہ الا اللہ کہنا ہی ایک طہارت ہے کہ کوئی نجاست باقی نہیں رہتی۔"(4)

سرسیداحمد خان نے جدید علم الکلام کی ضرورت کو محسوس کیا کیونکہ انہیں اسلام کی صدافت کاکامل یقین تھا۔ دنیا کی کئی قومیں ہیں جن کے بعض عقائد عقل کے خلاف معلوم ہوتے ہیں۔ مثلا جاپانی، پارسی اور خود عیسائی لیکن وہ مذہبی عقائد اور سائنس یاد نیاوی ترقی کوزندگی کے دوالگ الگ دائرے سمجھ کر کام کر رہی ہیں۔مسلمان بھی ایسا کر سکتے تھے گر سرسید کو پورایقین تھا کہ اسلام اور سائنس یادینوی ترقی لیعنی قرآن اور فطرت میں کوئی تناقض نہیں ہے۔ (د)

سر سید احمد خان کے عقائد اور فلسفہ کا فہم ان کے مضمون '' مذہبی خیال''سے ہو تاہے جو ان کے رسالہ تہذیب الا خلاق 1296ھ میں شائع ہوا۔ ککھتے ہیں:

"قدیم اصول سے ہے کہ انسان مذہب کے لئے پیداہوا ہے۔ جدید اصول سے ہے کہ مذہب انسان کے لئے پیداہوا ہے۔ جدید اصول سے ہے کہ انسان نفس کئی کرے اور اپنی خوشیوں کو معدوم کرے۔ جدید اصول سے ہے کہ انسان اپنی تمام خوشیوں اور خواہشات کو زندہ رکھے اور ان کو ان اصولوں کے مطابق استعال کرے۔ قدیم اصول سے ہے کہ تزکیہ نفس کو لازم ہے کیونکہ نفس انسانی بذات خود انسانی ناپاک ہے اس کو آلاکشوں سے پاک کرنا ہے۔ جدید اصول سے کہ نشس انسانی بذات خود

پاک ہے اور ہراس کام کی قابلیت رکھتا ہے جو اس سے لیاجائے۔ قدیم اصول ہے ہے کہ دنیا وہافیحا سے تعلق قطع کرنا اور صرف ذات مبداسے تعلق رکھنا چاہیے۔ جدید اصول ہے ہے کہ دنیا اور جو پھھ اس دنیا میں ہے انسان کے فائدے کے لئے بنائی ہے پس انسان کو اسے قبول کرنا چاہیے۔ قدیم اصول ہے ہے کہ تقدیر پر بھر وسہ کرنا اور اس پر شاکر رہنا چاہیے۔ جدید اصول ہے ہے کہ تقدیر اس امر کانام ہے جو واقع ہو جائے اور قبل و قوع اس کے منتظر رہنا خدا کی حکمت کو باطل کرنا ہے اور بعد و قوع اس کوبر داشت نہ کرنانا شکری ہے۔ جدید اصول ہے ہے کہ اللہ اللہ کہنا اور تشیج و تحلیل کرنا خدا کو یاد کرنا ہے۔ جدید اصول ہے ہے کہ خدا کی صناعی سے اس کی یاد کا دل میں آنا خدا کو یاد کرنا ہے۔ جدید اصول ہے ہے کہ قر آن مجید میں شفاء بھی ہے۔ جدید اصول ہے ہے کہ امر اض روحانی کے لئے نہ کہ امر اض جسمانی کے لئے۔ قدیم اصول ہے ہے کہ مجزوں سے انبیاء کی تصدیق ہوتی ہے۔ قدیم اصول ہے ہے کہ نیچر سے انبیاء کی تصدیق ہوتی ہے۔ قدیم اصول ہے ہے کہ نیچر سے انبیاء کی تصدیق ہوتی ہے۔ قدیم اصول ہے ہے کہ نیچر سے انبیاء کی تصدیق ہوتی ہے۔ قدیم کونیک اصول ہے ہے کہ ہم کونیک کی خفلی سے بچنے کے کرنی چاہیے۔ جدید اصول ہے ہے کہ ہم کونیک کی خفلی سے بچنے کے لئے کرنی چاہیے۔ جدید اصول ہے ہے کہ نیچر کا مقتضا ہی ہے ہے کہ ہم کونیک کی خفلی سے بچنے کے لئے کرنی چاہیے۔ جدید اصول ہے ہے کہ نیچر کا مقتضا ہی ہے ہے کہ ہم کونیک

گویااس اقتباس سے سرسید کے مذہبی فکر کے اعلی ترین مرحلے کے عقائد کے خدوخال واضح طور پر سمٹ آئے ہیں۔سرسید کہتے تھے:

"اگراسلام کوجدید سائنسی روح پر پر کھا جائے تو یہ تمام مذاہب سے زیادہ فطرت کے قوانین سے قریب ہے
اور سب سے زیادہ عقل کو مطمئن کرنے والا قر آن ہی ہے چو نکہ مسلمانوں نے ماضی میں قر آن کے نظریہ
کائنات کو بہت غلط سمجھا اور اس کی غلط تعبیر کی اور یہ کہ قدیم طر زکاعلم االکلام آج بر محل نہیں ہے۔ "(®)
سر سید کے کلامی افکار کا جائزہ لینے پر معلوم ہو تاہے کہ انہوں نے فطرت کو خاص اہمیت دی ہے اور فطرت کو ہر
چیز کا معیار بنایا ہے۔

# مذہب انسان کی فطرت میں داخل ہے

جس طرح انسان میں ہمدر دی، محبت، جوش، انتقام اور قدرتی جذبات پائے جاتے ہیں اسی طرح میلان مذہب بھی قدرتی اور فطرتی ہے۔ جس طرح قدرتی جذبات کسی شخص میں کم اور کسی میں زیادہ ہوتے ہیں، کسی میں ضعیف، کسی میں شدت اور شاذو نادر افراد میں بالکل نہیں ہوتے بعینہ مذہب کا یہی حال ہے۔ دنیا میں افراد انسانی کے خاص مختصات یعنی زبان، قوم، ملک، صورت، رنگ کو حذف کرتے جاؤجو چیزیں قدر مشترک رہ جائیں گی ان میں ایک مذہب ہو گا اور سے مذہب کے فطری ہونے کی بڑی دلیا ہے۔ جن چیزوں کو ہم انسان کی فطرت خیال کرتے ہیں مثلا اولاد کی محبت، انتقام

کی خواہش، کمال کی قدر دانی وغیرہ وغیرہ ان کے فطری ہونے کی یہی وجہ قرار دیتے ہیں کہ تمام دنیا کے آدمیوں میں مشتر ک پائی جاتی ہیں اس بناء پر جب ہم دیکھتے ہیں کہ دنیامیں ہر قوم، ہر نسل، ہر طبقہ کوئی نہ کوئی نہ ہور کھتا ہے توصاف ظاہر ہو تاہے کہ مذہب فطری چیز ہے۔(۲)

## قرآن مجيد كاتصور فطرت

قرآن کہتاہے:

فَاقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّيْنِ حَنِيْفًا- فِطْرَتَ اللهِ الَّتِيْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها- لَا تَبْدِيْلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّيْنُ الْقَيِّمُ وَلٰكِنَّ ٱكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُون (8)

''تم سب دین (حق) کی طرف اپنامنه ر کھواللہ کی اس فطرت کا اتباع کر وجس پر اس نے انسان کو انسان کو پیدا کیا ہے اللہ کی بنائی فطرت میں کوئی تبدیلی نہیں یہی ہے سیدھادین لیکن اکثر لوگ اس کاعلم نہیں رکھتے۔''

شروع میں سرسید نے فطرت کالفظ استعال نہیں کیا بلکہ "خدا کی قدرت" کانام لیا، وہ بیان کرتے ہیں:
"اس طرح بیہ سب کو اکب خدا تعالی نے اپنی قدرت کا ملہ سے ایک وسعت میں بکھیر دیئے ہیں
جو اپنی اپنی جگہ قائم ہیں۔ ان سب کے نی میں آفتاب ہے اور وہ سب اس کے گرد کھو متے ہیں
اور معلوم نہیں ایسے آفتاب اور کتنے ہیں اور کتنے ستارے ان کے ساتھ ہیں جو اس کے گرد چکر
لگاتے ہوں گے کیونکہ خدا تعالی کی قدرت اور صفت ہے انتہا ہے۔" (<sup>9)</sup>

خدا کی قدرت"والے فقرے کی جگہ پھر سر سیدنے صرف"قدرت"کا لفظ استعال کرنا شروع کیا اور"قانون قدرت" بھی استعال کرنے لگے اور کہا کہ کا ئنات کامالک توخداہے مگر اس کا ئنات میں چندایک قانون اس طرح کے ہیں جونہ بدلے ہیں اور نہ بدل سکتے ہیں اور پیر کہ انسان اپنی عقل سے بتدر تجان قوانین کو دریافت کر سکے گا۔

اس سلسلے میں کہتے ہیں:

"ہاں یہ سے کہ قانون قدرت پر غور کرنے سے وہ صحیح اخلاق جوانسان کی طبیعت کو ایسی طاقت پر کر دیں جو مجھی دھو کہ نہ دے دریافت ہو سکتے ہیں۔ مگر کب؟ اس وقت جب کہ انسانی معلومات کو قوانین قدرت پر اور مختلف قوانین کے اسر ارپر جو اس کے بانی نے انسان میں رکھے ہیں ایک معتد بہ آگاہی حاصل ہو۔"(10)

اس کے بعد سرسیدنے نیکی اور عبادت کے بارے میں اس طرح کا نقطہ نظر اختیار کیا کہ پہلے لوگ نیکی اور عبادت کو جنت کی تلاش اور حور کی لا کچ میں کرتے تھے مگر اب ایسا نہیں ہے اب اس لئے نیکی کرتے ہیں کہ "نیچر کا تقاضاہے" کہ ہم کونیک ہوناچاہیے۔ایک اور جگہ کہتے ہیں: "اس زمانے کے مسلمانوں نے بھی جو دین اللہ اور فطرت اللہ کے ایک معنی سیجھتے ہیں اور بیہ دعوی کرتے ہیں کہ کٹیٹ اسلام نیچر کے مطابق ہے اس دشوار گزار راستے میں قدم رکھاہے اور اس آرٹیکل سے ہمارامقصد خداکے وجو دپر ان نیچر یوں کی دلیلوں کا بیان کرناہے۔"(۱۱) پھرا یک جگہ کہا:

" ہمارایقین کامل ہے کو ورک آف گاڈ اور ورڈ آف گاڈ کبھی مختلف نہیں ہوتے۔ گو ہم نے اپنے نفس علم سے کبھی ورڈ کے معنی غلط سمجھے ہوں۔"(12)

سر سید احمد خان نے فطرت کے لئے لفظ "نیچر" استعال کیا اور سر سید کے نزدیک نیچر یعنی فطرت کے دومفہوم بیں ایک تو نظام کا ئنات اور دوسرے انسان کی ماہیت اور قر آن میں بھی جہاں لفظ "فطرت" یا"خلق "آیا ہے اس کی تفسیر اٹھار ہویں اور انیسویں صدی کے فلیفے کے مطابق کی۔(۱۵)

سرسید کونیچر کی وجہ سے نیچری کہاجانے لگاجس پر انہوں نے فخر محسوس کیا:

"اگر نیچری ہونے میں بجزاس کے اور کیچھ نہیں ہے کہ موجودات عالم اور ان کے باہمی تعلقات سے جو نتائج پیدا ہوتے ہیں ان پر غورو فکر کیا جائے اور ان کی دلالت اور ہدایت سے ان کے صانع کابقین کیا جائے تو شروع میں نیچری ہونے کی ہدایت ہے "۔(14)

### سرسيدنيچر كامعنى په لکھتے ہیں:

"حقائق موجودات اوراصول نظام کائنات نیچر ہے۔ آگ جلاتی ہے کیونکہ جلانے پر مجبور ہے۔

زبرف مخسندا کرتی ہے ۔ ایسا کرنااس کے لئے ناگزیز ہے۔ ہوائیں چلتی ہیں ۔ دریا ہہتے

ہیں۔ پودے اگتے ہیں۔ لوگ مرتے رہتے ہیں۔ پیدا ہوتے رہتے ہیں۔ یہ سب ایک نظام کائنات

ہی جو ایک اصول کے تحت چل رہا ہے اور یہی فطرت ہے۔ عقل کے ذریعے سے ہم قوانین
قدرت کو معلوم کرتے ہیں عقل ہی کے ذریعے ہم فطرت انسانی کے تقاضوں سے آگاہ ہوتے

ہیں غرض عقل اور نیچر میں ہم آہگی ہے۔ کیونکہ اسلام اور نیچر میں مطابقت ہے اس لئے اسلام
اور عقل میں مطابقت ضروری ہے۔ "(15)

### سرسيد کهتے ہيں:

"خدانے ہم کو، ہماری جان کو، ہماری سمجھ کو، ہمارے دل و دماغ کو، ہمارے روئیں روئیں کو، نیچر سے جکڑ دیا ہے ہمارے چاروں طرف نیچر ہی نیچر ہے، نیچر کو ہم دیکھتے ہیں، نیچر ہی کو ہم سمجھتے ہیں، نیچر سے خدا کو پہچانتے ہیں، پھر نیچر کی نہ ہوں تو کون ہوں، کوئی کیسا ہی مسلمان ہو، ہم تو بلاشبہ فطرتی مسلمان ہیں، ہمارے باپ دادا بھی کچھ کرشمہ اور کرامات دیکھ کر ایمان نہیں لائے

سے وہ بھی فطرتی مسلمان سے۔ نیچر ہمارے خدا کا ہمارے باپ دادا کا تمغہ ہے ،ہم نیچر ی ،ہمارا خدا نیچر ی ،ہمارا خدا نیچر ی ،ہمارا خدا نیچر ی ،ہمارا خدا نیچر ی ،ہمارا جانے اور اسکادین ایمان۔وہ صرف ہم ہی کو نہیں کہتا بلکہ خدا اور پیغمبر کو بھی کہتا ہے پھر لوگوں کوجو چاہو کہنے دو۔ان کوان کی راہ پر ،ہم کو اپنی راہ پر ،اپنے خدا کی راہ پر ،اپنے باپ دادا کی راہ پر اور رسولوں کی راہ پر چلنے دو۔ ''(۱۵)

# شاہ ولی اللہ کے نز دیک

ڈاکٹر عبدالرؤف شیخ شاہ ولی اللہ کے حوالے سے لکھتے ہیں:

''شاہ ولی اللہ نے فطرت اللہ کا ترجمہ دین خدا کا کیا ہے۔ پس جو ہمارے خدا کا مذہب ہے وہی ہمارا مذہب ہے خدانہ ہندووے اور نہ مسلمان ، نہ لا مذہب ہے نہ یہو دی نہ عیسائی وہ تو پکا نیچر ی ہے وہ خو د اپنے کو نیچر ی کہتا ہے پھر اگر ہم بھی نیچر ی ہیں تواس سے زیادہ ہم کو کیا فخر ہے ۔''(17)

## سرسید کے مطابق

سرسید مذہب اور فطرت کا تعلق بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں:

"مذہب اسلام ان بند شوں کو توڑنے کو آیا تھا جو فطرت یا نیچر پر لوگوں نے باند ھی تھیں۔وہ کو کی نئی بند ش نیچر یا فدا کے دین پر باند ھے نہیں آیا۔اس نے فطرت کے مطابق لوگوں کو آزادی کا پوراحق دیا ہے اور اس کو اس کا دین بلکہ خدا کا دین بتا تا ہے لہذا کسی نے خدا کو اور کسی طرح نہیں جانا اگر جانا تو نیچر ہی سے جانا۔خود خدا بھی اپنے آپ کو کچھ نہیں بتا سکا توجو بتلایاوہ نیچر ہی کو بتلایا۔ خدا نے فرمایا کہ جس نے زمین کو تمہارے لئے بچھونا اور آسان کو سائبان بنایا، آسان سے پانی فرسایا، جس نے تمہارے کھانے کے لئے طرح طرح کے میووں کو اگایا وہی خدا ہے۔ گویا فطرت خدا کا دین ہے۔ "ویا

### سرسیدکے نظریہ فطرت کے بارے میں کہا گیاہے:

سر سید فطرت کو انیسویں صدی کی سائنس کی طرح تعبیر کرتے ہیں یعنی فطرت کا نئات کا ایک جامع اور مانع نظام (Closed system) ہے۔جو چند میکانی اور طبیعاتی اصولوں کے تحت وجود رکھتا ہے۔ جس میں ہر حرکت اور فعل مستقل اور یکسال طور پر قائم ہے۔"(۱۹)یہی وہ فطرت کے مغربی تصورات ہیں جن کی بناء پر جمال الدین افغانی نے سر سید کو دہریہ قرار دیا" دراصل سر سید کی نیچریت سطحی تھی تا کہ نو تعلیم یافتہ طالب علموں کی توجہ حاصل کریں اور وہ کسی تعصب کا شکار نہ ہوں۔"(20)

غرضیکہ اس تمام بحث سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ سرسید صرف اپنی سمجھ کے قائل تھے اور یہ سمجھ انیسویں صدی کی مغربی سائنس سے آئی تھی۔ انہوں نے خود ہی اقرار کیا:

"میں نے بقدر اپنی طافت کے خود قر آن مجید پر غور کیا اور چاہا کہ قر آن ہی سے سمجھنا چاہیے کہ اس کا نظم کن اصولوں پر قائم ہے اور جہاں تک میری طاقت میں تھا میں نے سمجھا اور پایا کہ جو اصول خود قر آن مجیدسے نگلتے ہیں ان کے مطابق کوئی مخالفت علوم جدیدہ میں اسلام سے ہے اور نہ قر آن ہے۔ "(12)

گویاسر سید دعوی کرتے ہیں کہ اسلام کے احکام فطرت کے مطابق ہیں نیز اسلام اور علوم جدیدہ میں پچھ مخاصمت نہیں وجو د باری تعالی

سب سے پہلاعقیدہ خالق کا نئات کے وجود کا ثبوت ہے جس کے متعلق سمر سید کہتے ہیں کہ:

"وہ چیز جس پر یقین کرنے سے کوئی شخص مسلم یا مسلمان کہلا یا جاسکتا ہے۔وہ توحید ہے جو شخص
خدا کو برحق جانتا ہے اور اس کی توحید پر یقین رکھتا ہے وہ مسلمان ہے یہی اسلام کارکن اول اور
رکن اعظم ہے اور باقی رکان اس کے تحت ہیں اور اس کے ساتھ اس کے اجزاء ہیں۔خدا کو واحد
مطلق اور خالق تمام چیز وں کا جاننا اور سمجھنا اور اس بات پر یقین کرنا اسلام ہے اور جو اس پر یقین
کرے وہ مسلم ہے۔ "(22)

خالق کا نئات کے وجود کے اثبات کے لئے سرسیدنے لکھاہے:

"تمام موجودات کاخالق یاان کے وجود کاسب اخیر یاعلتہ العلل کوئی ہے اور اس کانام اللہ ہے۔ فد بہب اسلام کاسب سے پہلا یہ عقیدہ کہ کوئی کائنات کاخالق ہے یہ سب کچھ موجود ہے اور جس کو ہم کسی طرح جان سکتے ہیں یا سمجھ سکتے ہیں ایک ایسے سے مر بوط ہے کہ ایک کا وجود دوسرے پر دوسرے کا تیسرے پر منحصر ہے پس ضروریہ ہے کہ یہ سلسلہ کسی اخیر وجود یاعلت یا سبب پر فتہی ہواور جس پریہ منتہی ہووہی خالق اور خدارب العالمین ہے۔"(23)

ایک اور جگه رقمطراز ہیں:

" یہ خیال ہماراجو خداکے ہونے پر ہواہے اس کو ایسی چیزوں نے پیدا کیا جو ایک حقیقت ہیں یا یوں کہو کہ حقائق محققہ ہیں اور ہم نے اس قسم کے خیال کو ہمیشہ ٹھیک اور بعد تجربہ کے مطابق واقع کے پایاہے اس لئے ہم اس خیال پر بھی یقین رکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بعد تجربہ کے بھی جب بھی کہ ہو یہ خیال ہمارا تو بالکل مطابق واقع کے ہو گااور اسی لئے ہم اس کو خیال نہیں کہتے بلکہ یقین کہتے ہیں۔"(2)

توحید باری تعالی کے متعلق سر سید کہتے ہیں:

"وہ جستی جس کو ہم اللہ کہتے ہیں واحد فی الذات ہے یعنی مثل اس کے دوسری جستی نہیں

مغربی مفکر ار سطوکے نز دیک

وجود خداکے لئے سب سے بڑی دلیل اس کا محرک اول ہونا ہے جس کے لئے کسی ایسے وجود کا ہونالازم ہے جو حرکت کاماخذ ہو اور خو د متحرک ہو اور دائمی ہو۔

ار سطوعلتوں کے بارے میں کہتاہے:

"علت کی چار قشمیں ہیں۔مادی،صوری، فعلی اور غائی (مقصد) جس میں وہ مجسمہ ساز کی مثال دیتا ہے کہ جس چیزسے وہ مجسمہ تیار کر تاہے وہ مادی علت اور جو شکل مجسمہ اختیار کر لیتاہے وہ صوری اور جب کام ہو رہاہے توعلت فعلی جبکہ مجسمہ بنانے کاجو مقصد ہے وہ علت غائی ہے۔ جدید اصلاحات میں لفظ علت سے مر اد علت فعلی ہے۔غیر متحرک محرک کو علت فعلی قرار دیا جاسکتا ہے اس کا مقصد تغیر لاناہے جو بنیادی طور پر خدا کی مما ثلت کی طرف ایک ارتقاء ہے۔'' (۵۵) خداکے متعلق ارسطو کاعقیدہ گویا یہ ہے:

"وہ ایک قوت مقناطیسی ہے جو تمام اشیاء کو اپنی طرف تھینچتی ہے کشش کا باعث صرف یہ ہے کہ تمام اشیاء اس کی عاشق ہیں حرکت در حقیقت نتیجہ کشش ہے جو زندگی کا اظہار ہے پس حرکت خدائی کشش کا نتیجہ ہے اس لحاظ سے کہاجا سکتا ہے خدازند گی کی علت ہے''۔<sup>(27)</sup>

اقبال کے نز دیک علت العلل

ڈاکٹر اقبال علت العلل کے حوالے سی لکھتے ہیں:

"ہر معلول کی کوئی علت اور پھر اس کی بھی کوئی علت ہوتی ہے اس طرح ہر علت کا کوئی نہ کوئی معلول ہو تاہے تو حرکت کی بھی کوئی علت اور پھر اس کی بھی کوئی علت ہو گی۔اس طرح علتوں كا ايك سلسله جونه ختم ہونے والا تصور ہو گا۔ مگر ايبا كرنا ممكن نہيں كيونكه انساني ذہن كسي بھي لا محدود سلسلے کو تصور کی گرفت میں نہیں لا سکتا۔ لہذا ہمیں ایک محرک اول کا مفروضہ سامنے لاناپڑتا ہے جو تمام حرکت کاسب ہے مگراس کا کوئی اپناسب یا محرک نہیں ہے۔"(88)

# علت کے بارے میں الغز الی کاموقف

امام غز الی علت ومعلول کے در میان تعلق بیان کرتے ہوئے علت العلل کی نشاند ہی کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

'' مسلم مفکر الغزالی کا کہنا ہے کہ علت و معلول کے در میان جور شتہ ہے وہ لازمیت کا نہیں بلکہ صرف تجربہ اور مشاہدہ پر ببنی ہے۔ علتیں بذات خود کسی معلول کو پیدا کرنے کی صلاحیتیں نہیں رکھتیں۔ وہ خود کسی قتم کی قوت ارادی کی مالک نہیں ہو تیں۔وہ عظیم قوت ارادی جو انہیں متحرک کرتی ہے صرف خدائے ذوالجلال کی ہے جو مکمل طور پر آزاد اور خود مختارہے اور کسی قانون کی تابع نہیں سوائے قانون مانع تناقص کے جو اس نے خود اپنے اوپر عائد کیا ہواہے۔''(29) اس بارے میں سرسید کہتے ہیں:

"وہ علت العلل جس کو خدا کہتے ہیں وہ وحدہ لاشریک ہے۔وہ علتہ العلل تمام چیزوں کی خالق ہے۔الی علتہ العلل جس کو خدا کہتے ہیں ہے۔الی علتہ العلل کے لئے ضروری ہے کہ اس میں الی چیز بھی ہو جس کو ہم زندگی کہتے ہیں الی چیز نہ ہو جس کو ہم موت کہتے ہیں۔اس میں کوئی الی چیز بھی ہونی ضرور ہے جس کو ہم سمع و الیسی چیز نہ ہو جس کو ہم موت کہتے ہیں۔اس لئے ہم اس کے حی لا یموت، سمیع و بصر، علیم و زمیر،رحمان ورحیم، قصار و جبار ہونے کا یقین رکھتے ہیں۔ مگر اس امرکی کہ اس کی حیات کیا ہے اس کی عدم موت کیا ہے اس کا سمیع و بصیر و علیم و خبیر،رحمان ورحیم، قصار و جبار ہونے کا یقین رکھتے ہیں۔ مگر اس امرکی کہ اس کی حیات کیا ہے اس کی عدم موت کیا ہے اس کا سمیع و بصیر و علیم و خبیر،رحمان ورحیم، قصار و جبار ہونا کیا ہے اور کیسا ہے کچھ تاویل نہیں کرتے۔ "(30)

### پھرایک جگہ لکھتے ہیں:

"صفات کی ماہیت کا جاننا مافوق عقل انسانی ہے۔ اس لئے وہ صفات جس کیفیت یا جس حیثیت سے ہمارے سامنے یا ہمارے ذہن میں ہیں اور جن کو ہم نے ممکنات سے اخذ کیا ہے بعینہ واجب الوجود کی طرف منسوب نہیں کر سکتے صرف یہ کہہ سکتے ہیں کہ ان صفات کے جو معنی مصدری ہیں وہ وہ ہیں۔ "(31)

"وہ جستی جس کو ہم خدایاعلتہ العلل کہتے ہیں نہ ہمارے دیکھنے میں آتا ہے نہ جھونے میں نہ خیال میں تو ہم بجزاتی بات جان کہ وہ ہے" اور کچھ حقیقت اس کی ذات صفات کی نہیں جان سکتے۔ خدا بھی تو ایسی ذات کی حقیقت ہم کو نہیں بتاتا۔ جب موسی علیہ السلام نے پوچھا کہ فرعون کے پاس تیر اپنیام لے کر جاؤل گا کیا بتاؤں تو کون ہے ؟ تو بہی جواب ملا کہ میں وہی ہوں جو ہوں بلکہ اس کو در حقیقت کسی صفت کا محل قرار نہیں دے سکتے۔ پس جبکہ ہم ایک ذات کی حقیقت نہیں جان سکتے تو اس کی صفات کی حقیقت بھی نہیں جان سکتے تو اس کی صفات کی حقیقت بھی نہیں جان سکتے۔ "(32)

#### مسكله نبوت

سرسیدنے مسلد نبوت پرسیر حاصل بحث کی ہے اور علم الکلام میں بھی بیا ہم مسلدہے کیونکہ اگر نبی کی نبوت

جنوری–جون2017

ثابت ہو جائے تو پھر اس کا ہر تھم واجب العمل اور ہر قول قابل قبول ہو گا۔ نبی کے متعلق سر سید احمد خان کی بحث کا غلاصہ یہ ہے کہ نبی کالفظ نباہے مشتق ہے۔ نباکے معنی پیش گوئی کرنے کے ہیں لہذا یہودی ایسے شخص کو نبی کہتے ہیں جو کہانت یانجوم کے بغیر پیش گوئی کر تاہے۔ مگر اسلام اس شخص کو نبی تسلیم کر تاہے جس پر وحی نازل ہوئی اور نبوت ایک فطری قوت ہے اور جس انسان میں وہ قوت ہوتی ہے وہ نبی ہو تاہے اور جب مسکلہ نبوت اپنی پوری طاقت کو پہنچ جا تاہے تواس کوبعثت لکھتے ہیں اور اسی مسئلہ نبوت کو ناموس اکبریا جبر ائیل کہتے ہیں۔ یہ کوئی ایساعطیہ نہیں ہے جو بغیر صلاحیت فطری کے کسی کو بخشٹا گیاہواور انبیاء کے گروہ کوایک سمجھناچاہیے اور عام انسانوں میں اور انبیاء میں ملکہ نبوت فصل ہے۔

سر سيدايني تفسير ميں لکھتے ہيں:

خداتعالی سورة النجم میں فرما تاہے:

''وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى اِنْ هُوَ اِلَّا وَحْيٌ يُوْلِى. ''

''محمد اپنی خواہش نفس سے نہیں کہتا مگر یہ تووہ بات ہے جواس کے دل میں ڈال دی گئی ہے۔'' یہ تمام بمقتضائے فطرت و نبوت د کھائی دیتاہے اور دراصل بجز ملکہ نبوت کے جس کو جبر ائیل کہو اور (34) نه تھا۔

نبوت اور فطرت کے حوالے سے مزید لکھتے ہیں:

'' کہتے ہیں کہ میں نبوت کو ایک فطری چیز سمجھتا ہوں نبی گو اپنی ماں کے پیٹے میں ہی ہو نبی ہو تا ہے۔النبی ولو کان فی بطن امه- نبی جب پیداہوتا ہے تونی ہوتا ہے اور جب مرتا ہے تونی ہی مرتاہے۔ یعنی نبوت در حقیقت ایک فطری چیز ہے جو انبیاء میں بمقتضائے فطرت کے مثل دیگر قوائے انسانی کے ہوتی ہے۔جس انسان میں وہ قوت ہوتی ہے وہ نبی ہو تاہے اور جو نبی ہو تا ہے اس میں وہ قوت ہوتی ہے۔" (35)

ایک جگہہے:

" نبوت فطری امرے بطور ایک ایسے منصب کے نہیں ہے کہ جیسے کوئی باد شاہ کسی کو کوئی منصب دے دیتاہے۔ "(36)

نثرک فی النبوت کے بارے میں سرسید کا خیال ہے:

"شرك كى بحث يدي كه جواسلام كا دشمن ہے اس كے ساتھ اسلام جمع ہى نہيں ہو سكتا۔ جس طرح خدا ذات وصفات میں واحد ہے اسی طرح رسول تبلیغ احکام کے قرار دینے میں واحد ہے اور کسی کواس میں شر کت نہیں۔ جورسول کے سواکسی اور کی تابعداری کو باعث نحات باثواب خیال کرتا ہے وہ بھی ایک قشم کا شرک کرنا ہے۔ جس کو میں شرک فی النبوۃ سے تعبیر کرتا ہوں۔ "<sup>(37)</sup>

### وحی کے بارے میں کہا:

"و حی وہ چیز ہے جس کو قلب نبوت پر بسبب اسی فطرت نبوت کے نفش کیا ہے و حی انقاش قلبی کہمی مثل ایک بولنے والی آواز کی صورت میں دکھائی دیتا ہے۔ مگر بجز اپنے آپئے نہ وہال کوئی آواز ہے اور نہ بولنے والا۔ خدانے بہت سی جگہ قر آن میں جر ائیل کانام لیا ہے مگر سور ۃ بقرہ میں اس کی ماہیت بتادی۔ فرمایا:

فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ

"جبرائیل نے تیرے دل میں قر آن کو خداکے حکم سے ڈالا ہے۔" ''

فطرت سے خارج چیز دل میں اتاری یاڈالی نہیں جاتی۔ ثابت ہوا کہ گویااس ملکہ نبوت کو جبر ائیل کہا. "(38)

## اس اجمال کی تفصیل بیہ:

"تمام مخلوق میں انسان ہوں یاحیوان شجر ہویا ججر سب میں خدانے ایک فطرت رکھی ہے اور اس کے اثر بغیر کسی کے بتائے اور بغیر کسی سکھانے والے کے سکھائے اسی فطرت کے مطابق ہوتے رہتے ہیں۔اس ودیعت فطرت کو بعض علمائے اسلام نے الہامات طبعی کے نام سے موسوم کیا ہے۔ مگر خدا تعالی نے اس کو وحی سے تعبیر۔"(39)

### معجزات

سر سید معجزات انکار کرتے ہیں وہ سورۃ کہف، سورۃ الاعراف، سورۃ بنی اسر ائیل اور سورۃ عنکبوت کی وہ آیتیں نقل کرتے ہیں جن میں حضور مٹالٹینٹراکو حکم دیا گیاہے کہ جولوگ معجزہ یا علم غیب کے متعلق تجھ سے متوقع ہیں ان سے کہہ دیں کہ اس کے سوا بچھ نہیں کہ میں ایک بشر ہوں مثل تمہارے جس کووحی سے معلوم ہوا کہ تمہار اخداایک ہے اور بس کہہ دے کہ میں بغیر خدا کی مشکیت کے نہ اپنے تئیں نفع پہنچا سکتا ہوں نہ نقصان اور اگر میں غیب کاعلم رکھتا تو کثرت سے بھلائیاں کر لیتا اور برائی مجھ کو چھوتی بھی نہیں۔ میں بچھ نہیں مگر ایک انسان خدا کا بھیجا ہوا اور کہہ دے کہ معجزے تو خدا کے یاس ہیں۔

معجزہ جن معنوں میں بولا جاتا ہے سر سید کے نزدیک نہ اس کا وقوع میں آنا ممکن ہے اور نہ نبی کی تصدیق اس پر موقوف ہے ان کے نزدیک نبی کی سچائی کی سب سے بزی دلیل ہیہ ہے کہ اس کی تعلیم تمام طبقات کی سمجھ کے موافق اور جاہل اور حکیم، خدا پرست اور نفس پرست سب کوایک نتیجے پر پہنچانے والی ہو۔ معجزات جو عموماانبیاء کی طرف منسوب ہوتے ہیں سرسید کا کہناہے کہ اس کی وجہ یہ نہیں ہے کہ لوگوں نے ان معجزات کو دیکھنے سے ان کو نبی مانا بلکہ ان کے نزدیک فطرت کا مقتضا یہی ہے کہ جن سے عقیدت ہوتی ہے ان کی معمولی باتیں بھی معجزات و کرامات لگتی ہیں۔اگر ایک عام آدمی کسی کوبد عادے اور ویسے ہی ہو جائے تواس کو اہمیت نہیں ملتی بلکہ اگر کسی کا تقذیں دل میں ہو اور وہ کہے اور ہو جائے تواسی بات کو معجز ہمان لیا جاتا ہے۔(41)

تمام جاہل،وحشی اور ناتر ہیت یافتہ معجزے اور کرامات کے قائل ہوتے ہیں مگر جب علم کی روشنی میں ملک و قوم روشن ہو جاتی ہے توبیرسب باتیں مٹی ہو جاتی ہیں۔مذہب اسلام معجزات کامخالف ہے۔ (42)

پھر کہا:

"معجزے کوئی چیز نہیں ہیں۔ آسانی کتابوں میں ان کا جو بیان آیا ہے وہ یاعلامتی ہیں یا استعاراتی یا محض داستانی"۔ (43)

گویااس تمام بحث سے بیہ حاصل ہو تا ہے کہ معجزات سے انکار کرتے ہیں اور اس کو انبیاء سے مخصوص نہیں کرتے بلکہ ان پر ایمان لانے کونا قص ایمان کی علامت بتاتے ہیں۔

ملائكيه

سورة بقره کی آیت نمبر 28 کاحوالہ دیتے ہوئے ملائکہ کے بارے میں سر سید کہتے ہیں:

"ملک" کے معنی ایلی یا پیغا مجی کے ہیں۔ عبر انی، یونانی، اور فارسی میں بھی اس کے معنی ایلی کے ہیں جو خدا کا پیغام نبیوں تک پہنچا تا ہے۔ توراۃ میں بعض جگہ عام ایلی کے لیے اور بعض جگہ مذہبی پیشواؤں کے لئے ہے۔ مگر فرشتوں کے بارے میں لوگوں کے عجیب خیالات ہیں انسان کی طبعی بیشواؤں کے لئے ہے۔ مگر فرشتوں کے ونہ جانتا ہواس کے رہنے کی جگہ اور اوصاف پر خیال کرنے لگتا ہے مگر بیر بھول جاتا ہے کہ وہ اس مخلوق کو نہیں جانتا اور پھر نسل در نسل یہ خیال پختہ ہو جاتا ہے۔ یہی فرشتوں کی نسبت ہوا ہے جبکہ فرشتوں کی حقیقت سے زیادہ توی ہو اور پھر تسل در نسل یہ خیال پختہ ہو جاتا ہے۔ یہی انسان کی بہ نسبت ان کو علم بھی زیادہ ہے ان سے پھر تو آسانوں سے اس قسم کا علاقہ رکھتے ہیں انسان کی بہ نسبت ان کو علم بھی زیادہ ہے اور پھر بجر: استغراق کے ذات باری میں کسی چیز سے علاقہ نہیں رکھتے وہی ملائکہ مقر بین ہیں۔ میں کہتا ہوں کہ جس طرح انسان سے فروتر مخلوق کا ایک سلسلہ ہم دیکھتے ہیں اسی طرح انسان سے تر مخلوق ہونے سے انکار کی کوئی دلیل نہیں ہے مگر ایسی خلقت کے در حقیقت ہونے کی بھی کوئی دلیل ثابت نہیں ہے۔ (۱4)

سر سید فر شتول اور جنات کے بارے میں کہتے ہیں:

" یہ ایک طرح کی قوتیں ہیں جو عموماانسانوں سے مستور رہتی ہیں اور صرف ضرورت پڑنے پر ظاہر ہوتی ہیں۔"(۵۶)

جنت دوزخ

سورة البقره كي آيت 22 كاحواله دية ہوئے كہتے ہيں:

جنت اور نارکی نسبت لفظ "أعِدَّتْ "جس کے معنی تیاریا آمادہ کے ہیں چار جگہ قر آن مجید میں آیا ہے۔ جیسے اسی آیت میں ہے۔"اُعِدَّتْ لَلْکُفِرِیْنَ "اور پھر سورۃ آل عمران میں ہے۔"واتَّقُوْ النَّارَ الَّتِیْ اُعِدَّتْ لَلْکُفِرِیْنَ "اور اسی سورۃ میں جنت کی نسبت دوسری جگہ ہے۔"اُعِدَّتْ لِلْمُتِقِیْنَ "اور پھر سورۃ حدید میں ہے" اُعِدَّتْ لَلَّذِیْنَ اَمَنُوْا بِاللهِ وَرَسُوْلِهِ "جس سے علاء نے عقیدہ قائم کیا کہ "الحنة والنار مخلوقتین "یعنی بہشت اور دوزخ دونوں پیداہو چکی ہیں۔ جبکہ اُعِدَّتْ کے لفظ سے یہ نتیجہ نہیں نکاتا۔ جنت یا بہشت کے بارے میں خداتعالی فرما تاہے:

فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي هَمُ مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (الله عَلَمُ ال

"کوئی نہیں جانتا کہ ان کے لئے آئکھوں کی ٹھنڈ ک یعنی راحت چھپار کھی ہے اس کے بدلے میں جو وہ کرتے ہیں۔"

بخاری و مسلم نے ابوہریرہ ڈکاٹٹٹ کی سند پر بیان کیا:

"قال الله تعالى اعدت لعبادى الصالحين مالا عين رات ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر-"(١٠٠٠)

یعنی اللہ تعالی نے فرمایا کہ تیاری کی ہے میں نے اپنے نیک بندوں کے لئے وہ چیز جونہ کسی آئکھنے دیکھی ہے اور نہ کسی کان نے سنی ہے اور نہ کسی انسان کے دل میں اس کا خیال گزراہے۔

جروقدر

مسکلہ جبر واختیار نہایت اہم ہے۔ پچھ لوگ کہتے ہیں کہ خدا ہی کر تاہے جو پچھ کر تاہے۔ دوسر اگروہ کہتاہے کہ نہیں اللہ نے انسان کو بناکر آزاد چھوڑ دیاہے چاہے نیکی کرے اور فلاح پائے یا گناہ اور معصیت کاراستہ اپنائے۔ اس سلسلے میں سرسید کا کہناہے کہ جولوگ کفر میں پڑے ہوئے ہیں ان کے بارے میں خدا تعالی نے کہاہے: '' حَمَّمَ اللَّهُ عَلَیٰ قُلُوچِمْ وَعَلَیٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَیٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ'' (48)

"خدانے ان کے دلوں اور ساعتوں پر مہر لگادی ہے اور ان کی آ تکھوں پر پر دہ (پڑا ہوا) ہے۔"

ں۔ مگر کسی مفکر نے اس کے صحیح معنی مراد نہیں لئے کیونکہ کسی کے دل اور آنکھوں پر پردہ نہیں پڑتا بلکہ بات نہ سمجھنے اور غور نہ کرنے کوبطور استعارہ لیاہے۔ایسے ہی ہے کہ کوئی ناصح نصیحت کرے اور دوسر اکان نہ د ھرے۔ قر آن کی کسی آیت سے جمر واختیار کے مسئلہ پر بحث کرنا قر آن کے بیان کلام کے منافی ہے اور نہ انسان کے اپنے افعال میں مجبور ہونے پر استدلال ہو سکتا ہے۔نہ مختار ہونے پر بین الجبر ولا ختیار ہونے پر بلکہ قر آن میں جابجااللہ تعالی نے بندوں کے افعال کو بلکہ ہر ایک چیز کو اپنی طرف منسوب کیا ہے۔ (۹۹)

قر آن مجید کی کسی آیت میں نہ انسان کے اپنے افعال میں مجبور ہونے پر استدلال ہو سکتا ہے نہ مختار ہونے پر نہ بین المجبر ولا ختیار ہونے پر نہ بین کے المجبر ولا ختیار ہونے پر مگر افسوس کہ علماء متقد مین نے اس پر بحث کی ہے اور آپس میں پھر مختلف آراء دی ایک گروہ اپنے افعال میں مجبور ہونے کا قائل ہے جبکہ دوسر امختار ہونے کا قائل ہے۔ تیسر ابین الجبر ولا ختیار کا قائل ہے جو مذہب اہال سنت والجماعة سے ہے۔ جبکہ ہمارے نزدیک ان میں سے کسی پر استدلال کرنا اور اس کو ایک مسکلہ اسلام منزل من اللہ سمجھنا غلطی ہے کیونکہ قر آن میں ہر جگہ اللہ نے ہر چیز کو اپنی طرف منسوب کیا ہے۔ (۵۰)

### معراج

سر سید نے ثابت کیاہے کہ معراح اور اسر ادر حقیقت ایک ہی واقعہ تھااور وہ ابتداءسے اخیر تک روح کے ساتھ اور خواب کی حالت میں واقع ہو کی نہ بیداری میں اور بیہ کہ جب عقل اور نقل میں بظاہر اختلاف پایاجائے تو نقل کو عقل کے مطابق بیان کیاجائے۔(<sup>(51)</sup>

### اینی تفسیر میں لکھتے ہیں:

"معراج کے متعلق حدیثوں اور روایتوں میں جس قدر اختلاف ہے غالبا اور کسی امر میں اس قدر اختلاف نہ ہو گا۔ تمام روایتیں اتنی مختلف ہیں کہوئی اعلانیہ قرینہ یا دلیل بین ان میں سے کسی روایت کو مرجع کرنے کی نہیں ہے۔ قرآن مجید میں اس بات پریقین ہو سکتا ہے کہ اسر اجسکا دوسر انام معراج ہے رات کو واقع ہوئی اور احادیث سے اور قرآن سے جو بطور دلالت النص پایا جاتا ہے وہ اس قدر ہے کہ زمانہ نبوت میں معراج ہوئی اور یہ بات کہ کب ہوئی بسبب اختلاف روایات واحادیث محقق ثابت نہیں ہو سکتا۔ "(دویا

### روح

سر سیداحمد خان روح کوایک غیر اشد لالی حقیقت سے تعبیر کرتے ہیں جو حیوان اور انسان ونوں میں مسلم ہے۔ اگر چپفهم انسانی اس کی صحیح نوعیت کی گرفت نہیں کر سکتی۔ حیوانی روح کی بنیاد کی طور پر جبلت احاطہ کئے ہوئے ہے۔ انسانی روح لا محدود ردعمل کی صلاحیت رکھتی ہے وہ ترقی بھی کر سکتی ہے اور انحطاط پذیر بھی ہوسکتی ہے۔ وہ خیر اور شر کے بذات خود انتخاب کرنے کی اہلیت نہیں رکھتی اس کا وجو دجو ہرکی شکل میں ہے اس لئے وہ لافانی ہے۔ (53)

مذہب اسلام نے روح کاموجو دہونا بیان کیا مگر اس کی حقیقت بیان نہیں کی خدا تعالی کے اس قول کی نسبت کہ قُلِ الرُّوخ مِنْ أَمْرِ رَبِّ (٤٩)علاء نے دوقتم کی گفتگو کی ہے۔ بعضوں کی رائے ہے کہ حقیقت روح سے بحث کرناجائز جنوری–جون2017

نہیں ہے جبکہ بعض کہتے ہیں کہ روح کے قدیم یاحادث یعنی مخلوق ہونے کی نسبت جومباحثہ تھااس کا جواب ہے۔ بہر حال اس کا کو ئی مطلب سمجھا جائے گر در حقیقت بیہ ظاہر ہو تاہے کہ حقیقت کی روح کا جاننا بلکہ ہر ایک شے کی حقیقت کا جاننا فطرت انسانی سے خارج ہے۔ قرآن بھی ان ان تمام چیزوں کی حقیقت سے جو فطرت انسانی سے خارج ہیں انکار کر تاہے۔اس طرح حقیقت روح کو بھی بیان کرنے سے انکار کر تاہے۔ سر سید کہتے ہیں اگروہ لوگ جنہوں نے روح کی نسبت سوال کیا تھایانی اور مٹی کے بارے میں بھی کرتے تو خد افرما تا:

''يسئلونك عن الماء والطين قل الماء والطين من امر ربي.''(ss)

غر ضیکہ ماہیت اشیاء کا جاننا انسانی فطرت سے خارج ہے۔

سر سیدیه تھی کہتے ہیں:

"روح کے عمل کی کوئی انتہانہیں ہے جو ہر میں موجود ہوتی ہے۔اس لئے یہ غیر فانی ہے۔لیکن اس نے جو خیر وشر اپنے اندر جذب کیاہو گااس کا حساب اسے دیناہو گاجو قیامت کے روز ہو گا۔ "<sup>(66)</sup>

حادوباسحر

اس سلسلے میں سر سید کی رائے ہے کہ حاد و کی کو ئی حقیقت نہیں ہے۔ یہ جملے عام ہیں کہ لوگ کہتے ہیں حضور مَنَالِيْنَا إِلَى جا دو ہوا تھا۔ خد ا فر ما تا ہے کہ آنحضور مَنَالِیْنَا کو کہتے ہیں کہ آنحضور مَنَالِیْنَا پر جا د و کر دیا ہے۔ سورة بنی اسر ائیل کی آیت نمبر 47 میں ہے:

'' إِذْ يَقُولُ الظَّالِمُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا'' (57)

''خدا فرما تاہے کہ کافر آپس میں کہتے ہیں تم جو محمد سَکُطَیُّئِظٌ کی پیروی کرتے ہو تواس سے زیادہ اور کچھ نہیں کہ ایک آ د می جس پر حاد و کر دیا۔"

پس قر آن سے تومعلوم ہو تاہے کہ کا فر ہوجو ہیہ کہے کہ پیغمبر پر جاد و کر دیاہے مگر کہا جا تاہے کہ حضور صَالَيْظِ اللَّهِ عِلْم بر د و کو ننہ مانے وہ کا فرہے۔ زمانہ الٹ گیاہے اگر ہم حضور مٹالٹیٹِ پر نعوذ باللہ جاد وہو نامان لیں تو کیو ککریفین ہو کہ کو نسی بات جاد وہونے کی حالت میں اور کو نسی بات جاد واتری حالت فرمائی ہے تو کہتے ہیں بیہ د وسر اکفر بِکا مگر ہم یقین نہیں كرتے كه حضور صَالَةً إِنَّمْ ير جاد وہوا تھا۔ (58)

تهذيب الإخلاق ميں كہتے ہيں:

''<sup>ج</sup>ن چیزوں پر تمام دنیا کے لوگ کیسال اعتقادر کھتے ہیں انہیں میں سے جادو بھی ہے۔زمانہ قبل کی دنیاکا کوئی چیہ ایسانہیں ہے کہ جہاں کے لوگ جاد و کے نشخ ہونے پریقین نہ رکھتے تھے۔ یور ب جواب سویلا ئزڈہے وہ اگلے زمانے میں جاد و پر پور ایقین رکھتا تھا۔ روم میں جاد و گر عور توں

پر مقد مات چلائے جاتے تھے اور ان کو سزادی جاتی تھی۔ مسلمانوں کو بھی جادو کے پر حق ہو نے کا یقین رہااور اکثر علماء نے قرآن کی آیتوں اور بعض حدیثوں سے غلط معنی سمجھ کریہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ جادوبر حق ہے حالا نکہ یہ خیال محض غلط ہے۔ ہم نے مکم محرم 1307ھ کے تہذیب الاخلاق میں بڑا مضمون اسی پر لکھا ہے اور ثابت کیا ہے کہ جن آیتوں کا حوالہ لے کر جادو کو برحق ثابت کیا ہے وہ صحیح نہیں بلکہ یہ آیتیں جادو کے برحق ہونے پر دلالت نہیں کر تئیں۔ حضرت امام ابو حنیفہ نے بھی فرمایا ہے: جادو کی کچھ اصلیت نہیں اور معتز لہ بھی اس کے تاکل نہیں ہیں ابو بکررازی حنی مسلک سے ہیں یہ بھی جادو کوبر حق نہیں مانتے۔"(دی)

ماحصل

سرسید کے کلامی افکار پر بحث کرنے کے بعد یہ نتیجہ نکلتاہے کہ سرسید احمد خان کی تمام خیال آر ایؤں کی بنیاد د ولفظوں پر تھی

1- فطرت

2-عقل

فطرت کو سرسیدنے خصوصیت سے ہر چیز کامعیار بنایا ہے اور عقل کوس لحاظ سے خاص اہمیت دی کہ قر آن میں جا بجا" لَعَلَّکُمْ تَعْقِلُونَ " بیکے الفاظ آئے ہیں اور غور و فکر کی دعوت دی گئی ہے۔ سرسید چاہتے تھے کہ اسلام کو جدید دورر سے ہم آ ہنگ کر کے انگریزوں کے شانہ بشانہ ترقی کی جائے تاکہ مسلمان ترقی کی دوڑ میں پیچھے نہ رہ جائیں۔

سر سید کے نزدیک چونکہ اسلام اور نیچر میں مطابقت ہے اس لئے اسلام اور عقل میں مطابقت ضروری ہے۔ جد ید ذہن اندھی تقلید کی بجائے وہ چیز جلد قبول کر تاہے جو عقل کے ذریعہ عمل میں آئے یا تجربہ کے ذریعہ منظر عام پر آ ئے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے اپنی تمام تر تصانیف میں اندھی تقلید کی بجائے عقل سے کام لیا اور وہ یہی چاہتے تھے

# ﴿ واله جات ﴾

- أفضر حسن، دُاكثر، (1990ء). سرسيد اور حالي كا نظريه فطرت، لا مور، اذاره ثقافت اسلاميه، ص: 112
  - 2. ايضا، ص:114
  - 3. برسيداحدخان، (1288ھ)۔ تہذيب الاخلاق
  - 4. شيخ، محمد اكرام، (1984ء) \_ موج كوثر لا بهور، اداره ثقافت اسلاميه، ص: 164-165

- 5. الضاءص:165
- 6. پانی بتی، مجمه اساعیل، مولانا، (س،ن) به مقالات سرسید، لاهور، مجلس ترقی ادب، حصه سوم، ص: 24
  - 7. نعمانی شبلی،علامه،(1979ء)۔علم الکلام اور الکلام، کراچی، نفیس آگیڈ می، ص: 171-172
    - 8. الروم،30:30
- 9. ياني پيي، مجمد اساعيل، مولانا، (س-ن) مقالات سرسيد، لا هور، مجلس ترقی ادب، حصه دوم، ص: 11
  - 10. ايضا، حصه سوم، ص:6-7
    - 11. ايضا، حصه سوم، ص: 29
  - 12. ايضا، حصه جهارم، ص:62
    - 13. ايضا، ص:22
    - 14. ايضا، ص: 11-16

  - - 17. ايضا، ص: 26
    - 18. الضاء ص:26-27
- 19. Religious thought of Sayyid Ahmad Khan, (1971).B.A Dar, Lahore, Institute of Islamic Culture, P:129
- 20. ايضا، ص:146
- 21. ماني يتي، محمد اساعيل، مولانا، مقالات سرسيد، ص: 200
- 22. حالى، الطاف حسين، مولانا، (1991ء) حيات جاويد، لا مور آرث پريس، ص: 711
- 23. سيداحمد خان، سر،(1968ء) بيرگ گل، سرسيد نمبر نقش ثاني 69،لا هور، مجله ار دوکارلج، ص: 311
  - 24. سيد احمد خان سر، (س-ن) تهذيب الإخلاق، جلد دوم، ص: 201-204
    - 25. ايضا، ص206
  - 26. بشير محديروفيسير، (2006ء) فلسفه مغرب كي تاريخ، پورب اكاد مي اسلام آباد، ص: 216-217
    - 27. عهدي پوري، شفيقي، (2005ء) په فلسفه مندويونان، لامهور، دارالشعور، ص:99
    - 28. عطيه سيد،، (1994ء) ـ اقبال مسلم فكر كاار تقاء، لا بهور، سنگ ميل پېلى كيشنز، ص:84–85
      - 29. ايضا، ص:109
      - 30. سيداحمد خان، سر، (س-ن)-تهذيب الاخلاق، جلد دوم، ص:302
      - 31. سيداحمد خان، سر، (2004ء) تفسير القرآن، لا مور، دوست ايسوسي ايٹس، ص: 4
- 32. ياتى يَى، مُحداسا عيل، مولانا، (1963ء) ـ مقالات سرسيد، لا مور، مجلس ترقى ادب، جلد سيز د بهم، ص:66
  - 33. شيداحد خان، سر، (2004ء) تفسير القرآن، لا ہور، دوست ايسوسي ايٹس، ص: 25-27
    - 34. ايضا، ص:95
- - 36. ايضا، ص:73
  - 37. حالي،الطاف حسين،مولانا،(1991ء)۔ حيات حاويد،لا ہور، آرٹ پريس،ص:713

38. ياني يق، محد اساعيل، مولانا، (1963ء) مقالات سرسيد، لا ہور، مجلس ترقی ادب جلد سيز دہم، ص: 69-70

39. سداحد خان، سر، (س-ن)-برگ گل، سر سیدنمبر، ص:317

40. حالى، الطاف حسين، مولانا، حيات جاويد، لا مور آرٹ پريس، 1991ء، ص: 594

41. ايضا، ص:593-597

42. يانى يق، محمد اساعيل، مولانا، (1962) ـ مقالات سرسيد، ت: 1، ص: 127

43. مجد كاظم، (2002ء) - مسلم فكرو فلسفه عهد بعهد "، مشعل بكس لا مور، ص: 314

44. سيد احمد خان، سر، (2004ء) - تفسير القرآن"، دوست ايسوسي اينس لامهور، ص: 113 – 114

45. مجمه كاظم، (2002ء) - مسلم فكر وفلسفه عهد بعبد، مشعل بكس لا هور، ص: 314

46. سيداحمد خان، سر، (2004ء)- تفسير القرآن"، دوست ايسوسي ايٹس لا ہور، ص: 100-100

47. ايضا، ص: 102

48. القرآن، سورة البقره، آيت 7

49. ماني يتي، محمد اساعيل، مولانا، مقالات سرسيد، ص 245-246

50. سيداحمد خان، سر، (2004ء) - تفسير القر آن"، دوست ايسوسي اييس لا بهور، ص80-81

51. حالي، الطاف حسين، مولانا، (1991ء) - حيات جاويد، لا هور آرث يريس، ص486-487

52. سيداحمد خان، سم ،(2004ء) ـ تفسير القر آن، دوست ايسوسي اييس لا بهور، ص 1075-1078

53. عزيز احمديروفيسر، (1997ء) ـ برصغير مين اسلامي جديديت، اداره ثقافت اسلاميه لا هور، ص72

54. القرآن، سورة بني اسرائيل، آيت 85

55. سيداحمد خان، سم ، (2004ء) - تفسير القرآن، دوست ايسوسي ايٹس لا هور، ص 647

56. محمد كاظم، (2004ء) - مسلم فكرو فلسفه عهد بعهد، مشعل بكس لا مور، 2002ء، ص 313

57. القرآن، بني اسرائيل، 47:17

58. سيداحمد خان، (1293هـ) - تهذيب الإخلاق، بابت محرم الحرام، ج7 نمبر 1، ص 2-11

59. يانى يق، محمد اساعيل، مولانا، (س-ن) مقالات سرسيد، مجلس ترقى ادب لا بور، ج: 4، ص 300 - 302

# \*\*\*

## ﴿ مصادر ومر اجع ﴾

بشير محمه پروفيسر، (2006ء) - فلسفه مغرب كى تاريخ، پورب اكاد مى اسلام آباد
 يانى پتى، محمد اساعيل، مولانا، (1963ء) - مقالات سرسيد، لامور، مجلس ترقى ادب

8. پانی پتی، محمد اساعیل، مولانا، "مقالات سرسید"، لا مهور، مجلس ترقی ادب
4. حالی، الطاف حسین، مولانا، (1991ء)۔ حیات جاوید، لا مهور آرٹ پریس
5. سید احمد خان، (1393ھ)۔ تہذیب الاخلاق، بابت محرم الحرام
6. سید احمد خان، سر، (1968ھ)۔ تہذیب الاخلاق، بابت محرم الحرام
7. سید احمد خان، سر، (1968ء)۔ برگ گل، سرسید نمبر نقش تانی –60، لا مهور، مجله ار دو کالی 7. سید احمد خان، سر، (2004ء)۔ تفسیر القرآن، لا مهور، دوست ایسوسی ایٹس گلگشت
8. شیخ، عبد الرؤف، ڈاکٹر، (2000ء)۔ مقالات سرسید، ملتان، بیکن بکس گلگشت
9. شیخ، محمد اکر ام، (1984ء)۔ موج کو تر لا مهور، ادارہ ثقافت اسلامیہ،
10. خطر حسن، ڈاکٹر، (1990ء)۔ برصغیر میں اسلامی جدیدیت، لا مهور، ادارہ ثقافت اسلامیہ
11. عزیز احمد پروفیسر، (1997ء)۔ برصغیر میں اسلامی جدیدیت، لا مور، ادارہ ثقافت اسلامیہ
12. عطیہ سید،، (1994ء)۔ اقبال مسلم فکر کا از نقاء، لا مور، سنگ میل پبلی کیشنز
13. عہدی بوری، شفیقی، (2005ء)۔ فلسفہ بند و بونان، لا مور، دار الشعور
14. قریش، نیم، (1960ء)۔ علی گڑھ تحریک، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ

### English books

16. B.A Dar, (1971). Religious thought of Sayyid Ahmad Khan, Lahore, Institute of Islamic Culture

# اسلامی احکام میر اث کی حکمتنیں ☆ڈاکٹر محمد متازالحن باروی

#### **Abstract**

Succession of Heritage is not just fourteen hundreds years old but this need was the appetite of Jews, Romes, and Arabs. After this they tried to have a system for this similar purpose but was not satisfactory. System was there but there was a room of improvement in that system. Author of Islam introduce a very comprehensive system in this regard i.e. heritage. Islam is the only religion which introduce the concept of heritage with complete charter as it affects both successor (alive), and processor (clead). That is the why everything is clearly describe in Holy Quran with clarity and brevity. In the present era everything is directly linked the science and technology which in tern requires a fact and believe with a logic to accept. This article shows the importance of succession of heritage for present era.

Keywords: Heritage, Jews, Arabs, Romes

☆☆ ما فظ محمد اعاز احمر

شریعت کے ہر تھم کے پیچھے کوئی نہ کوئی تھمت و مصلحت پوشید ہوتی ہے اور تمام شرعی احکام حکمت پر بہنی ہیں۔
کیونکہ اللہ تعالی کی ذات حکیم مطلق ہے اور ''فعل الحکیم لا یخلو عن الحکمة '' کسی حکیم کا فعل حکمت و دانائی
سے خالی نہیں ہو تا۔ جو ذات تمام دانائیوں اور حکمتوں کا سرچشمہ ہے اس کے فیطے اور احکام حکمتوں سے کیسے خالی ہو سکتے
ہیں؟ اور قرآن حکیم میں اللہ تعالی کے احکام میں غور و فکر سے ان کی حکمتیں کھل کر ہمارے سامنے آتی ہیں۔ پیش نظر
مقالہ فقط اسلامی احکام میر اث کی حکمتوں سے متعلق ہے، اللہ تعالی نے قرآن حکیم میں دیگر احکام شرعیہ کے ساتھ وراثت
سے متعلق بھی احکامات ارشاد فرمائے، ورثاء کے درجات اور جسے بھی خود متعین فرمائے ہیں۔ احکام وراثت کی حکمتوں کو بیان
کرنے سے پہلے ضروری معلوم ہو تا ہے کہ اختصار کے ساتھ وراثت کا معنی و مفہوم بیان کر دیاجائے۔

وراثت كالغوى معنى

وراثت کی حکمتیں بیان کرنے سے پہلے اس کا معنی ومفہوم ذکر کرنامناسب معلوم ہو تاہے تا کہ حکمتیں سمجھنے میں آسانی ہو، آئمہ لغت وفقہاءنے لفظ وراثت کے مختلف معانی بیان کیے ہیں۔ ذیل میں چند مشہور لغات و کتب فقہ میں سے وراثت کا معنی ومفہوم بیان کیا جاتا ہے۔

### 1. ابن منظور الا فريقي وراثت كالمعنى يول بيان كرتے ہيں:

"ورث:الوارث: صفة من الله عزوجل وهو الباقى الدائم الذى يرث الخلائق ويبقى بعد فناء الكل فنائه والله عزوجل يرث الارض ومن عليها وهو خير الوارثين اى يبقى بعد فناء الكل ويفنى من سواه ليرجع ما كان ملك العباد اليه وحده لا شريك له، وورث ماله وجحده وورثه عنه ورثا ورثه ووارثه ابو زيد ورث فلان اباه يرثه وارثه وميراثا وورث الرجل ولده مالا ايراثا حسنا ويقال وراثت فلانا مالا ارثه ورثا وورثا اذا مات مورثك فصار ميراثه لك.

"ورث،الوارث الله کی صفات میں سے ہے وہ ہمیشہ رہنے والا ہے جو مخلو قات کا وارث ہے اور وہ ان کے فناء ہونے کے بعد باقی رہے گا۔ اللہ تعالیٰ زمین کا وارث ہے اور جو کچھ اس زمین میں ہے اس کا بھی وارث ہے۔ وہ بہترین وارث ہے لیمن کہ ہر چیز کے فناہونے کے بعد باقی رہے گا اور اس کا بھی وارث ہے۔ وہ بہترین وارث ہے بندول کے پاس جو پچھ ہے وہ اس کی طرف لوٹے گا۔ اس کے سواباقی سب پچھ فناء ہے۔ اس کے بندول کے پاس جو پچھ ہے وہ اس کی طرف لوٹے گا۔ وہ کیا ہے اس کا کوئی شریک نہیں ہے اور وہ اس کے مال اور بزرگی کا وارث ہوا اور اسے ورثہ وراث ہوا اور ان ہوا اور ارثہ اور میں ملا۔ اس سے ورثہ ووارثہ وارثہ ہوا اور کہا جاتا ہے کہ فلاں مال کا وارث ہوا اور جو اور میں میں مال کا وارث ہوا اور ہوگی۔ "

### 2. امام راغب اصفهانی وراثت کامعنی بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"الورثه والارث انتقال قنيه اليك عن قنيه اليك عن غيرك من غير عقد ولا مايجرى بحرى العقد وسمى بذلك المنتقل عن الميت فيقال للقنية لامورثه ميراث،وارث وتراث. (2)

"وراثت اور ارث کے معنی عقد کے قائم مقام ہے کہ بغیر کسی چیز کا ایک شخص کی ملکیت میں چلے جانا کے ہیں۔ اسی سے میت کی جانب سے جو مال ور ثاء کی طرف کی منتقل ہو تا ہے اسے ارث تراث اور میر اث کہاجا تا ہے۔"

### وراثت كااصطلاحي معنى

وراثت کے مختلف لغوی معانی بیان کرنے بعد اب وراثت کا اصطلاحی مفہوم بیان کیا جاتاہے ، آئمہ فقہاء نے وراثت کی درج ذیل ذیل تعریفات بیان کی ہیں۔

### محمد على الصابوني وراثت كالمعنى ومفهوم بيان كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

"انتقال الملكية من الميت إلى الورثة الاحياء سواء كان المتروك مالا، اوعقارا اوحقا من الحقوق الشرعية-"(3)

"میت کی ملکیت کازندہ وار ثوں کی طرف منتقل ہونا، برابر ہے کہ وہ چھوڑا ہوامال ہو، غیر منقولہ جائیداد ہویاشرعی حقوق میں سے کوئی حق ہو۔"

## 2. ڈاکٹر مصطفی مسلم نے وراثت کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

"هو علم يبحث في المواريث ومستحقيها لايصال كل ذى حق اليه حقه- "(4) "دو علم بح جووراثت اوراس كاحق پنچاياجائ- "

### محمد ابوز ہرہ وراثت کی اصطلاحی تعریف اپنے الفاظ میں یوں بیان کرتے ہیں:

" علم يعتمد على المعرفة الكاملة لنصيب الوارثين المقدرة سواء كان ذالك فرضا أو تعصيبا أو ردّا، والشروط الواجبة في الارث والاسباب والموانع و ترتيب الوصيات التي بمواجبها يرث من يستحق الارث ويحجب من يستحق الحجب وكذا ترتيب ذول الارحام وكيفية توريثهم-"(د)

"وہ علم جو مقررہ وار ثول کے جھے بر ابر بر ابر دینے کی مکمل معرفت پر اعتباد کرتا ہے۔ وہ جھے فرض ہوں یاعصبات میں سے ہوں یار د کئے گئے ہوں اور وراثت کی ضروری نثر اکط، اسباب، مانع ارث، اور (وصیتوں) کی ترتیب کا علم جو وراثت کیلئے مستحقین کو ظاہر اور مجحوب کرتا۔ یہ بر ابر ہے کہ اصحاب الفرائض، عصبات بار دمیں سے ہوں۔"

### 4. و اکثر وهبه زحیلی علم وراثت کی تعریف بیان کرتے ہیں:

"هو علم قواعد فقیهة وحسابیة یعرف بها نصیب کل وارث من الترکه-"(6)" "فقهی و حبابی قواعد کاعلم جسسے ترکه میں وارث کے حصہ سے متعلق معلومات حاصل ہوں۔" ان تعریفات کاحاصل میہ ہے کہ جو چیز بوقت وفات میت کی ملک میں ہواس کے ساتھ کسی اور کاحق متعلق نہ ہو تو اس کو ترکہ قرار دے کر اس میں احکام میراث جاری کیے جائیں گے ۔اس سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ مرنے والا شرعاجس چیز کا مالک نہ تھاوہ ترکہ شار نہ ہو گی،لہذا اس میں میراث کے احکام بھی جاری نہ ہوں گے۔ اسلامی احکام میراث کی حکمتیں سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ ہم عربوں، یہودیوں اور عیسائیوں کے نظام وراثت پر ایک نظر ڈالیس جس کے بعد ہمارے سامنے اسلامی احکام وراثت کی حکمتیں بہتر انداز سے اجا گر ہوں گی۔

# اسلام سے قبل عرب معاشرے میں نظام وراثت

اسلام سے قبل اہل عرب مختلف قبیلوں اور طبقوں میں بٹے ہوئے تھے، جن میں باہم آویزش اور کشکش رہتی تھی اور وہ ایک دوسرے سے ہمیشہ برسر پیکار رہتے تھے، اس لیے وہ تمام معاملات کو اسی لیس منظر میں دیکھنے کی کوشش کرتے تھے۔ چنانچہ وراثت میں ان کے ہاں چھوٹے بچوں اور عور توں کا کوئی حصہ نہ تھا کہ بیہ لوگ جنگی صلاحیتوں سے محروم تھے اور اپنے قبیلے کی طرف سے دفاع نہیں کر سکتے تھے، اور دشمنوں سے مال غنیمت عاصل نہیں سکتے تھے۔ ان کے ہاں وراثت پانے کے چار اسباب تھے۔ صرف طاقتور مر دوں کے لیے وراثت میں حصہ ہونے اور عور توں اور چھوٹے بچوں کو اس سے محروم رکھنے کی دور جاہلیت کے ہاں ایک منطقی دلیل بیہ تھی کہ ان کی معاشر تی، ساجی اور سیاسی زندگی کا ان کی معاشر تی، ساجی اور سیاسی زندگی کا انحصار مال و دولت کے حصول میں ہے۔ اور اس مقصد کے لیئے ان کے ہاں سب سے اہم طریقہ جنگ و جدال اور مال غنیمت کا حصول ہے۔ اور اس کی طاقت صرف طاقتور اور جنگجو مر د ہی رکھتے ہیں۔ اور ان کی رائے میں بیہ بات بدیہی تھی کہ میر اث میں سے وہی حصہ یا سکتا ہے جو مال کے کمانے اور حاصل کرنے کا ہنر جانتا ہو۔ (<sup>(7)</sup>

## يهوديت كانظام وراثت

یہودیوں کے ہاں وراثت کا حقد ار صرف لڑکا ہوتا ہے ، اس کی موجودگی میں نہ تومیت کے والدین کا کوئی حصہ ہوتا تھانہ بیٹی ، بیوی ، شوہر اور دیگر رشتے داروں کا۔ بیوہ اور بیٹیاں اولا دنرینہ کے رحم و کرم پر ہوتی ہیں ، البتہ لڑکی اگر نابالغ ہو توبارہ سال کی عمر تک وہ باپ کے ترکے میں سے اپناخرچہ لے سکتی ہے ، اس کے بعد اس کے لیے کچھ نہیں ہے۔ بیوہ بہر صورت وراثت سے محروم ہوتی ہے اور وہ ایک بوجھ سمجھی جاتی ہے۔ ﴿ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہ

## عيسائيت كانظام وراثت

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کوئی نئی شریعت لے کر نہیں آئے تھے، بلکہ حضرت موسی علیہ السلام کی شریعت ہی پر عامل تھے، وہ خود کہا کرتے تھے کہ شریعت موسوی کو ختم کرنے کے لیے نہیں بلکہ اس کی شکیل کے لیے آیاہوں، اس لیے ظاہر ہے کہ وراثت کے سلسلے میں مسیحیت کا بھی وہی نقطہ نظر تھاجو او پریہودیوں کے حوالے سے مذکور ہوا۔ لیکن حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے آسمان پراٹھالیے جانے کے بائیس سال بعد مسیحیت نے تورات کے تمام احکامات پرخط تنتیخ

جنوری-جون2017

بھیر دیا۔ اس لیے اب ان کے یہاں اس پر عمل نہیں ہے، بلکہ مختلف فرقوں کے یہاں وراثت کے سلسلے میں الگ الگ احکام ملتے ہیں، جن میں سے بیشتر احکام رومی پایونانی قانون سے ماخو ذہیں۔<sup>(9)</sup>

## اسلام كانظام وراثت

اسلام ایک مکمل ضابطہ کھیات ہے جس میں تربیت نفس کا ایک مکمل نظام موجود ہے۔ جب اسلام نے ترقی کی تو مسلمانوں کی ظاہری و ماطنی کیفیت کافی حد تک مکمل ہو گئی۔ حابلی رسومات اور قوانین سے بیز اری کا اظہار ہوناشر وع ہواتواسلامی احکامات تدریجی کا نفاذ شر وع ہوا۔سبسے پہلے قر آن مجید کے اندر سابقہ اسباب وراثت کا خاتمہ کیا گیا جوعہد جاہلیت اور اسلام کے ابتدائی دور کے اسباب تھے۔ سابقہ اسباب کا خاتمہ کر کے اسلام نے نے احکامات بیان کئے۔

یوسف الدین آغاز اسلام میں وراثت کے اسباب کے بارے میں لکھتے ہیں:

"ابتدائے اسلام میں یہ تینوں اسباب موجو درہے اور نبی کریم مَثَالِقَیْمَ نے عربوں کے نظام میں تبدیلی نہیں کی تھی وہی مروجہ نظام چلتا رہا جس کے مطابق میدان جنگ میں داد شجاعت د کھانے والے مر دوں کو ہی وراثت ملتی تھی جبکہ بچوں اور عور توں کو وراثت سے محروم رکھا

لیکن کچھ عرصہ تک نسب،عہد اور حلف کی وراثت کو ہر قرار ر کھا جبکہ متبنٰی کی میر اث کا خاتمہ کر دیا۔ متبنٰی کا خاتمہ کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا:

'النَّيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ وَأُوْلُواْ الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْض في كِتَابِ الله مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيَائِكُم مَّعْرُوفًا كَانَ ذَلِكَ في الْكتَابِ مَسْطُورًا "(11)

" یہ نبی (کرم) مومنوں کے ساتھ اُن کی جانوں سے زیادہ قریب اور حق دار ہیں اور آپ کی أزواج (مطهّر ات) اُن کی مائیں ہیں، اور خونی رشتہ دار الله کی کتاب میں (دیگر) مومنین اور مہاجرین کی نسبت (تقسیم وراثت میں) ایک دوسرے کے زیادہ حق دار ہیں سوائے اس کے کہ تم اپنے دوستوں پر احسان کر ناچاہو، یہ تھم کتاب(الٰہی) میں لکھاہواہے۔"

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے متنی اور مواخات کے ذریعے بھائی بننے والے مہاجرین کی نسبت خونی رشتہ داروں کو ہی وراثت کازیادہ حقد ارتھہر ایا ہے یعنی خونی رشتہ داروں میں سے بچوں، عور توں اور مر دوں میں مقررہ حصوں کے مطابق وراثت کی تقسیم کا حکم دیا۔

### ا یک جگه اور ارشاد هوا:

' وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيُّمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا''(12)

"اور ہم نے سب کے لئے ماں باپ اور قریبی رشتہ داروں کے چھوڑے ہوئے مال میں حق دار (یعنی وارث) مقرر کر دیئے ہیں، اور جن سے تمہارا معاہدہ ہو چکا ہے سو اُنہیں ان کا حصہ دے دو، بیٹک اللّٰہ ہر چیز کامشاہدہ فرمانے والاہے۔"

اس آیت کریمہ میں واضح طور پر وراثت کے قانون بیان فرمادیے اور سابقہ نظام وراثت کا خاتمہ کرتے ہوئے تمام اولاد کو وراثت میں شریک کر دیا۔ چھوٹے بچوں اور بیٹیوں کو بھی وراثت میں حقد اربنایا تا کہ ان کے ساتھ ہونے والے استحصال کا خاتمہ ہو سکے اور ساتھ ہی ساتھ وراثت کی تقسیم ضروری قرار دے دی کہ چھوٹی سی چھوٹی چیز کا تقسیم کرنا بھی نہایت ضروری ہے۔ اس کے علاوہ یہ بھی بتایا گیا کہ وراثت کا قانون ہر قسم کے اموال پر جاری ہوگا خواہ وہ متقولہ ہویا زرعی یاصنعتی یا کسی اور صنف مال میں شار ہوتے ہوں۔ اس کے سورۃ النساء میں اللہ تعالیٰ نے وراثت کے مکمل احکامات بیان فرماکر اس علم کی اہمیت کو واضح کر دیا۔

یعنی مسلمانوں سے کہاجارہاہے کہ زمانہ جاہلیت کے عربوں، یہودیوں اور عیسایوں کے غیر منصفانہ نظام وراثت کو رائج کرو۔علاوہ ازیں ہجرت اور مواخات جیسے اسباب وراثت کی بھی نفی کر دی گئی۔ ابتدائی دور میں نبی اکرم سَلَّ اللَّيْمِ اُن دواسباب میر اث خودسے عطافرمائے جن میں ایک ہجرت اور دوسر امواخات ہے۔

علامہ یوسف الدین ان دواسباب وراثت کے بارے میں لکھتے ہیں:

''جب مہاجرین مدینہ میں آئے تو نبی اکر م مُنگانیا ﷺ نے ان میں اور انصار مدینہ میں بھائی چارہ قائم کر دیا جس کے باعث مہاجر اپنے انصاری بھائی کا اور انصاری اپنے مہاجر بھائی کا وارث ہو تا تھا اور متوفی کی قریبی رشتہ دار اگر اس نے ہجرت نہ کی ہوور شہسے محروم رہتا تھا۔'' (13)

اس کا منشاغالباً یہ تھا کہ تمام مسلمان مکہ سے ہجرت کر کے مدینہ چلے آئیں یہ حکم اس ارشاد باری تعالیٰ سے اخذ کیا

### جاتاہے:

''إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَهَا جَرُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَمْوَالِحِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالَّذِينَ آوَواْ وَنصَرُواْ أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضٍ وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُم مِّن وَلاَيتِهِم مِّن شَيْءٍ وَلَا يُعْضُهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضُ وَاللَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُم مِّن وَلاَيتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلاَّ عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مَّيَّاقٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ''(11)

"بیشک جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے (اللہ کے لئے) وطن چھوڑ دیئے اور اپنے مالوں اور اپنی جانوں سے اللہ کی راہ میں جہاد کیا اور جن لوگوں نے (مہاجرین کو) جگہ دی اور (ان کی) مدد کی وہی لوگ ایک دوسرے کے حقیقی دوست ہیں، اور جولوگ ایمان لائے (مگر) انہوں نے (اللہ کے لئے) گھر بار نہ چھوڑے تو تہمیں ان کی دوستی سے کوئی سروکار نہیں یہاں تک کہ وہ ججرت کریں اور اگر وہ دین (کے معاملات) میں تم سے مد دچاہیں تو تم پر (ان کی) مد دکر ناواجب ہے مگر اس قوم کے مقابلہ میں (مد د نہ کرنا) کہ تمہارے اور ان کے در میان (صلح و امن کا) معاہدہ ہو، اور اللہ ان کامول کو جو تم کررہے ہوخوب دیکھنے والاہے۔"

ہجرت وہ سبب وراثت تھا جس میں ایک مہاجر رشتہ دار ہی دوسرے مہاجر کی وراثت کا وارث ہو تا تھا۔ اور کوئی مجھی غیر مہاجر وراثت کا حق دار نہ ہو تاا گرچہ وہ میت کے قریبی رشتہ داروں میں سے ہی ہو تا۔

ہجرت مدینہ کے بعد نبی اکرم مُنَّالَّیْنِیْم نے انصار ومہا جرین کے در میان اخوت کارشتہ قائم کیا اور یہ تعلق بھی وراثت کے حصول کا سبب بنا۔ نبی کریم مُنَّالِیْنِیْم نے جو دو نئے اسبب متعارف کروائے ان میں حکمت یہ تھی کہ مہاجر مسلمان سے غریب الوطنی کی وحشت کو ختم کر کے ان میں قبائل اور خاندان سے دوری کے غم کو بھلا کر انصار اور دوسرے مہاجرین صحابہ میں انس و محبت کو پیدا کیا جائے تا کہ وہ ایک دوسرے کے لئے مضبوطی کا سبب بن سکیس۔ التر کہ والموریث کے مصنف مواخات کے بارے میں لکھتے ہیں:

"میری رائے میں مواخات "حلف" کی ایک شکل ہے جسے اسباب میر اث میں سے پہلے ہی ایک سب حاناحا تا تھا۔(۱۵)

اسلامی شریعت کے مطالعہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ وراثت کے احکامات تدریجاً نازل ہوئے۔اگر یکبارگی نازل کر دئے جاتے تواس سے لوگ مشقت میں پڑجاتے، وہ اپنے بنائے ہوئے قانون پر صدیوں سے عمل پیرا تھے انہیں اچانک سے ان ظالمانہ قوانین سے دور کرنا محال تھااسی طرح ہجرت اور موافات کے حوالے سے وراثت کے نظام کو بھی تدریجا ختم کیا گیا، انسانی فطرت کے تناظر میں حکمت کے تحت تدریجاً احکام نازل کئے گئے اور آہتہ آہتہ ذمانہ جہالیت کے فرسودہ نظام وراثت کا خاتمہ کیا۔

اسلامی احکام وراثت کی حکمتیں

اسلام میں کثیر حکمتوں پر مبنی وراثت کے جھے میر اٹ کے جھے اللہ تبارک و تعالی نے خود متعین فرمائے ہیں۔ ذیل میں احکام وراثت کی ان حکمتوں کو بیان کیا جا تا ہے جو وراثت سے متعلق اسلامی لٹریچر سے اخذ کی گئی ہیں۔

## 1. تقسيم زركي راه كھولنا

تقسیم زر ان اہم موضوعات میں سے ہے جن پر محققین، علائے کرام اور ماہرین نے انفرادی طور پر تحقیقات کی ہیں جو ہیں اور مختلف حکومتوں نے اجتماعی سطے پر کاوش کرائی ہے اور اس کی تقسیم کا ایسا نظام وضع کرنے کی کوششیں کی ہیں جو انسانی معاشر ہ میں عدل اور خوشیالی کو رواح دے، جس کے نتیج میں انسانی معاشر ہ ترقی کرے اور حکومتیں امن ومان سے کام کرتی رہیں۔ اسلامی نظام وراثت میں تقسیم زر کے مسئلہ کو بہت اہمیت دی گئی ہے۔ اسلام ایسے طریقوں کی طرف راہنمائی کرتا ہے جن سے کسی کی حق تلفی نہ ہو۔ لیکن وہ اساسی طور پر اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ ہر شخص جدا جدا صلاحتیں لے کر پیدا ہوا ہے ، اس لئے ہر ایک کو صلاحیت کے مطابق ہی ملے گا البتہ عدم صلاحیت یا کم صلاحیت کی وجہ سے اپنی سے لوگ محروم رہ جائیں یا کم حصہ پائیں، ان کاحق ان لوگوں کی زر پر قائم رہتا ہے جو زیادہ صلاحیت کی وجہ سے اپنی ضرورت سے زیادہ کمار خود بخود کم زروالوں تک پہنچ جاتی ہے۔

اسلامی نظام وراثت کے ذریعے دولت کے ذریعے چندہاتھوں میں مرسکزہونے کی بجائے خاندان کے مختلف افراد میں تقسیم ہو جاتی ہے جس سے معاشرتی فلاح و بہبود میں بہتری آتی ہے اور مساویانہ تقسیم دولت کے ذریعے گردش دولت کو فروغ ملتا ہے۔ اسلام نے اس سلسلے میں سرمایہ داری کے خلاف جہاد کرتے ہوئے قانون وراثت کے ذریعے تقسیم دولت کی راہ کھول دی۔

### 2. ارتكاز دولت كاخاتمه

اسلام نے ملکیت کاجو تصور دیاہے اس میں اموال اور غیر منقولہ جائیدادیں افراد کے پاس اللہ تعالیٰ کی امانت ہو تی ہیں اور افراد کی موت کے بعد امانتوں کی تقسیم خالق کا ئنات کے عطا کئے ہوئے نظام وراثت کے مطابق ہی عادلانہ اور منصفانہ طور پر ہوسکتی ہے۔ جس سے دولت کے ظالمانہ ار تکاز کا خاتمہ ہو گا۔

اسلام ار نکاز زر کاخاتمہ کرتاہے اور اس سلسلے میں حدیث مبار کہ میں شدت کے ساتھ بیان کیا گیاہے۔ حدیث نبوی مُنَّالِثَیْرِ میں ار نکاز دولت کی طرح احتکار کی بھی ممانعت ملتی ہے اس ضمن میں اسلام کاموقف یہ ہے کہ تاجر حضرات اپنامال مارکیٹ میں لائمیں اور اسے فروخت کریں۔ نبی کریم مُنَّالِثَیْرِ اُ نے فرمایا:

ار تکاز دولت کے خاتمے کا تیسر اطریقہ زکاۃ ہے جس سے گردش زر کا سلسلہ جاری رہتاہے۔ اس حوالے سے حضرت ابو ھریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں:

"مامن صاحب ذهب ولا فضة، لا يودى منها حقها، الا اذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار فاحمى عليها في نار جهنم فيكون بها جنبه بها و جبينه و ظهره"((16)

"جو کوئی سونااور چاندی جمع کرتاہے پھر اس سے حق ادا نہیں کرتا۔ قیامت کے دن اس کے لئے آگ کی تختیاں بنائی جائیں گی۔ انہیں جہنم کی آگ میں گرم کیا جائے گا اور اس پہلو، پیشانی اور اس کی پیٹے کو داغ دیاجائے گا۔"

تقسیم وراثت سے ار تکاز زر کا خاتمہ ہو تا ہے۔ جمع شدہ دولت قریبی رشتہ داروں میں ان کے حصوں کے مطابق تقسیم ہوتی ہے اس طرح تقسیم در تقسیم کے عمل سے زر کامعاشر سے میں پھیلاؤ بڑھ جاتا ہے اور معیشت ارتکاز زر کے برے اثرات سے پیج جاتی ہے۔

# مختلف رشته دارول مین تقسیم کی حکمت

اسلامی تعلیمات میں عیش و عشرت کی زندگی کو انسان کے لئے مہلک قرار دیا گیا ہے۔ اگر مال وراثت ایک ہاتھ میں رہ جائے تولوگ کشرت مال کی وجہ سے فضول خرچی اور عیش پرستی میں میں لگ جائیں گے۔ نیز غفلت اور کا ہلی کا شکار ہو جائیں گے۔ اس لیے اسلام نے تقسیم وراثت کے ذریعے دولت کو ایک ہاتھ کی بجائے مختلف ہاتھوں میں دیا ہے۔ اور قرآن میں عیش عشرت کی زندگی کی حقیقت ان الفاظ سے ہوئی ہے:

> ''اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَهَوَّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ''(17)

> "جان لو کہ دنیا کی زندگی محض کھیل اور تماشاہے اور ظاہری آرائش ہے اور آپس میں فخر اور خود
> سائی ہے اور ایک دوسرے پر مال واولاد میں زیادتی کی طلب ہے، اس کی مثال بارش کی سی ہے
> کہ جس کی پیداوار کسانوں کو بھلی لگتی ہے پھر وہ خشک ہو جاتی ہے پھر تم اسے پک کر زر دہوتا
> دیکھتے ہو پھر وہ ریزہ ریزہ ہو جاتی ہے، اور آخرت میں (نافرمانوں کے لئے) سخت عذاب ہے اور
> (فرمانبر داروں کے لئے) اللہ کی جانب سے مغفرت اور عظیم خوشنو دی ہے، اور دنیا کی زندگی
> دھوکے کی یو نجی کے سوا کچھ نہیں ہے۔"

# ور ثاء کی معاشی حالت کی بہتر ی

اسلام نے وراثت کے ذریعے تر کہ میں حقوق متعین کرکے ورثہ کی معاثی حالت کو بھی بہتر کر دیا ہے۔اگر حقوق متعین نہ ہوتے اور مالک کو مطلق وصیت کا حق دیاجا تا تومعاشرتی طور پر خاندان میں بد نظمی پیدا ہوتی اور مالک اپنے اختیار کو استعال کرتے ہوئے جسے چاہتا محروم کر سکتا تھا۔اس طرز عمل سے جھگڑے پیدا ہوتے ،امن وسکون در ہم برہم ہوتا

جنوری-جون2017

خاندانی زندگی کواندیشوں، بے اطمینانی،عدم تحفظ اور تنازعات سے باک کرنے کے لئے ضروری تھا کہ تر کے میں ور ثہ کا مقام معلوم ومتعین ہو جس کے ساتھ ہر وارث بہتر زندگی گز ار سکتا سکے۔

### 5. ناانصافی کاخاتمه

اسلام سے قبل ترکہ کی تقسیم میں ناانصافی سے کام لیا جاتا تھا اسلام نے ترکہ کی عادلانہ تقسیم کے ذریعے تمام وار ثوں کو ان کا حق دلایا، تا کہ معاشر ہ سالمیت واستحکام سے ہمکنار رہے۔ اور اسلامی نظام معیشت کو تقویت ملے اور نا انصافی کی بنایر معاشرے میں جنم لینے والی برائیوں کاسدباب ہو سکے۔

## فير وارث رشته دارول كي غربت كاخاتمه:

اسلامی قانون وراثت غیر وارث رشتہ داروں کی غربت کے خاتمے کاسبب بھی بنتا ہے اس قانون سے غریب و نادار ورثاء کومیت کے تر کہ سے حصہ ملتاہے جوان کی خوشحالی کاسب بنتاہے۔

قر آن مجید نے جہاں ور ثاء کے حصے متعین کئے ہیں وہاں غیر وارث رشتہ داروں بتیموں اور محتاجوں کو بھی مال وراثت میں سے کچھ دینے کا حکم فرمایاہے:

''وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُوْلُواْ الْقُرْبِي وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلاً

"اوراگر تقسیم (وراثت)کے موقع پر (غیر وارث)ر شتہ دار اور پیتیم اور محتاج موجو د ہوں تواس میں سے کچھ انہیں بھی دے دواوران سے نیک بات کہو۔''

اس امر کی وضاحت حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه سے مروی قول سے ہوتی ہے:

"أمر المومنين عند قسمة مواريثهم ان يصلوا ارحاماهم ويتامهم ومساكينهم من الوصية فان لم تكن وصية وصل لهم من الميراث- ''(19)

"الله تعالیٰ نے ایمان والوں کو تھم دیاہے کہ جب مال وراثت تقسیم ہونے لگے تور شتہ داروں کے ساتھ بتامیٰ ومساکین کو بھی وصیت میں شامل کریں اور اگر ان کے حق میں وصیت نہ کی گئی ہو تو پھر انہیں وراثت میں شریک کیا جائے۔''

علامہ قرضاوی تقسیم وراثت کے ذریعے محروم افراد کی کفالت کے بارے میں لکھتے ہیں:

"اس میں کوئی شک نہیں کہ اسلام غریبی کی مذمت اور ہر محاذیر اس کے خلاف جنگ اس لئے کر تاہے تاکہ عقائد اور رہن سہن کے طریقوں میں دگاڑ نہ آئے۔ خاندان اور ساج کی حفاظت ہو، اور خاص طور پر ایسے ساج کی تغمیر ہو سکے جس میں ہر فر د انوت اور مساوات کے مخلصانہ جذبات سے سرشار ہو،اور ہر کوئی جانتاہے کہ بیہ تب ہو گاجب لو گوں کے پاس کھانے پینے اور

رہنے سہنے کے لئے، اسی طرح دیگر ضروریات زندگی کی پیمیل کے لئے اس قدر اسباب فراہم ہوں جو ان کے اور کے اہل خانہ کے لئے بڑی حد تک کافی ہوں۔اس سلسلے میں بہت سے ذرائع ہیں جن کے ذریعے انسان اس لعنت سے چھٹکارایا سکتا ہے۔''(20)

اسلام دین فطرت ہے اور اسلامی معیشت میں غربت و افلاس کے خاتمے کے لئے بہت سے طریقے رائج ہیں۔ اسلام نے غریب رشتہ داروں اور ناداروں کی معاشی کفالت کرنے کے لئے نظام وراثت وضع کیا جس کے ذریعے غریب طقعہ کی کفالت کی صانت دی گئی ہے۔

#### 7. دولت كالچيلاؤ

ماضی کی طرح آج کامال بھی لوگ ناگہانی حالات کی وجہ سے اپنی دولت کو کسی کاروبار میں لگانے کی بجائے زمینوں کی صورت میں رکھنا پیند کرتے ہیں۔ قانون وراثت سے اس کاسد باب ہو تا ہے۔زر کی تقسیم ورثاء میں ہوتی ہے جس سے مختلف شعبوں میں سرمایہ کاری کرکے مزید دولت پیدا کرتے ہیں۔اس سے مال وسعت اور پھیلاؤ کا کام سرانجام یا تا ہے۔

## 8. جاگير داري كاخاتمه

تقسیم وراثت سے بڑی بڑی جاگیریں چھوٹے چھوٹے حصوں میں تقسیم ہو جاتی ہیں۔جومعیشت کی بہتری کی طرف ایک مثبت قدم ہے کیونکہ جاگیر داری نظام معیشت کے لئے زہر قاتل کی حیثیت رکھتا ہے۔

#### 9. پيداوار ميں اضافه

تقسیم وراثت سے دولت مختلف ہاتھوں میں گردش کرتے ہوئے بڑھ جاتی ہے جو پیداوار میں اضافہ کا باعث بنتا ہے۔ جس سے معاشرہ میں خوشحالی تھیلتی ہے۔

#### 10. ذريعه روز گار

تقسیم وراثت سے تقسیم دولت کا عمل ہو تاہے جس سے سرمایہ کاری بڑھتی ہے۔ جس سے لو گوں کوروز گار مہیا ہو تاہے۔اور ان کامعیار زندگی بلند ہو تاہے۔

## 11. اصلاحات اراضي كاطريقه

اس تقسیم سے اراضی کی تقسیم کی بھی اصلاح ہوتی ہے۔ اراضی حجو ٹے حجوٹے حصوں میں بٹ جاتی ہے۔ مالکان زیادہ محنت ولگن سے پیداوار کی عمل میں حصہ لیتے ہیں۔اس طرح اراضی کی اصلاح سے پیداوار میں بھی اضافہ ہو تا ہے۔

## 12. جائيداد كى حفاظت

اس قانون سے جائیداد کی وارثین میں منتقلی سے جائداد کی مناسب انداز سے حفاظت ہوتی ہے کیونکہ مرنے والے کی جائیداد عکڑوں میں ورثاء تک منتقل ہوتی ہے جو آسانی سے اس کی نگہداشت اور حفاظت کاسامان مہیا کر سکتے ہیں۔

## 13. مثالي معاشره کې تشکيل

خدائے وحدہ لاشریک نے بنی نوع انسان کو پیدا کیا تواس کے معاش کے لیے بھی مختلف ذرائع رکھ دیئے تا کہ وہ ان سے فائدہ اٹھا کر اپنی معیشت میں توازن پیدا کر سے۔اور معاشرہ کی بہتر تشکیل کرے۔لیکن کسی وجہ سے اگر کسی کو ان ذرائع تک رسائی حاصل نہیں ہوتی تو قدرت نے اس کمی کو پورا کرنے کے لئے قانون وراثت کور کھ دیا تا کہ لوگ معاشی طور پر مشجکم ہوکر مثالی معاشرہ تشکیل دے سمیس۔

#### 14. بالهمى الفت ومحبت

باہمی الفت و محبت کسی بھی معاشرہ کی ساجی و معاشر تی زندگی میں بنیادی حیثیت کی حامل ہے اگر کسی معاشرہ میں باہمی الفت و محبت کا عضر غائب ہو تووہ سب معاشرہ معاشرہ نہیں رہتا۔ قانون وراثت سے متوفی کی جائیداد (منقولہ و غیر منقولہ) ورثاء تک پہنچتی ہے جس سے باہمی الفت و محبت اور اخوت کے جذبات فروغ پاتے ہیں۔ جس سے معاشرہ سکون وطمانت سے معمور ہوجا تا ہے۔

#### 15. ساجي برائيون كاخاتمه

ساجی و معاشر تی برائیاں (چوری، ڈاکہ لوٹ ما، غصب) سے سب معاشی ناہمواریوں کے سبب جنم لیتی ہیں۔ تقسیم وراثت کے ذریعے معاشی ناہمواریوں کے خاتمے سے برائیاں خو دبخو دختم ہو جاتی ہیں۔ اس طرح قانون وراثت کسی حد تک معاشی ناہمواریوں کے خاتمہ میں اہم کر دار اداکر تاہے۔

## 16. جھگڑوں کا خاتمہ

لڑائی جھگڑے معاشرے میں زہر قاتل کی حیثیت رکھتے ہیں۔ لڑائی جھگڑوں سے معاشرے کاامن و سکون تباہ ہو جاتا ہے۔ اور معاشر ہ معاشر ہ کہلانے کا حق کھو دیتا ہے۔ لڑائی جھگڑے بھی عموماً معاشی اور معاشرتی ناہمواریوں کی وجہ سے ہوتے ہیں۔ قانون وراثت جھگڑوں کی روک تھام میں مددگار ثابت ہو تاہے۔

## 17. ادائيگي حقوق و فرائض

معاشرے ادائگی حقوق و فرائض کی اساس پر قائم ہوتے ہیں۔ جن معاشر وں میں حقوق و فرائض کا خیال نہیں ر کھاجا تاوہ معاشرے اپنی موت آپ مر جاتے ہیں۔ اور ان کا وجو داس کا ئنات کے نقشہ سے معدوم ہو جاتا ہے۔ قانون وراثت ادائیگی حقوق و فرائض کا درس دیتا ہے کہ صاحب جائیداد کا بیہ فرض ہے کہ وہ اپنے قریبی رشتہ داروں کی پرورش میں معاون بنے اور بیررشتہ داروں کا حق ہے۔

#### 18. عورت كاتحفظ

عورت معاشرے کی بنیادی اکائی ہے۔ مگر مطالعہ تاریخ سے معلوم ہو تاہے کہ عورت کی ہر سطی پر تذلیل کی جاتی رہی ہے اسے ہر حق سے محروم رکھا جاتا رہا ہے۔ یہاں تک کہ بعض مذاہب میں اسے برائی کی جڑکہا گیا ہے۔ لیکن اسلامی قانون وراثت میں عور توں کو بھی حصہ ملنے سے ان کا تحفظ ہوا ہے۔ اور معاشرے میں ان کا مقام بلند ہوا ہے۔

#### 19. بهبودعامه

تقسیم وراثت بہبو دعامہ کا بھی ذریعہ ہے جس متوفی شخص کا کوئی وارث نہیں ہوتا اس کا سارا مال حکومتی خزانہ میں چلا جاتا ہے جو اسے لوگوں کی فلاح و بہبو دیر خرج کرتی ہے۔ ایسے ہی متوفی وصیت کی صورت میں بھی غریب، نادار، مساکین اور یتیموں کی پرورش اور کفالت کا سبب بن سکتا ہے۔

#### خلاصه

اسلام نظام وراثت کی آمد سے پہلے عرب کے معاشر سے میں جو نظام وراثت رائج تقاوہ ظلم اور ناانصافی پر مبنی تھا، معاشر سے کے کمز ور افراد اور عور تول کے ساتھ ذیادتی ہوتی تھی اور انہیں محرومیت کا سامنا کر ناپڑتا تھا۔
اسلام نے آکر ایک ایسانظام وضع کیا جس میں ابتدائی طور پر پچھ عرصہ کے لئے پچھ طریقے زمانہ جاہلیت کے بھی بر قرار رکھے گئے کیونکہ تدریجاً ایک نیانظام متعارف کر وانا مقصود تھا اور وہ لوگ اپنی روایات سے زیادہ جڑے ہوئے تھے اس لئے حلف اور نسب کی میر اث کو ہر قرار رکھا اور ان کے ساتھ دو اسباب میر اث بھی جاری کئے جو ہجرت اور مواخات مدینہ ہے اسلام کے احکامات تدریجاً اور ضرورت کے تحت نازل ہوئے کیونکہ عرب صدیوں سے جس قانون ہو عمل پیرا تھے اچانک اس سے دور ہو جانا محال تھالیکن اسلام نے اپنے اہدی نظام کی طرف متوجہ کیا اور لوگ اس فر سودہ اور ظالمانہ نظام سے انصاف پند نظام کی طرف تو دیا ہو اور نظام کے احکام میر ان کی سودہ اور نظام سے انصاف بند نظام کی طرف ہو جا بھی نظام میر اث کو ختم کر دیا اور نیا عادلانہ نظام متعارف کر ایا جس کے ذریعے تمام رشتہ داروں کے جسے مقرر کر دیے بہتمام جسے عقل کی کسوئی پر پورا اتر تے ہیں جس سے پنہ چاتا ہے کہ اسلامی احکام میر اث بیں جس سے پنہ چاتا ہے کہ اسلامی احکام میر اث بیل عقل میں شطر مقالے میں ذکر کی گئیں۔ ان حکمتوں کو واضح کرنے سے ختار حکمتیں پوشیدہ ہیں جن میں سے چند بیش نظر مقالے میں ذکر کی گئیں۔ ان حکمتوں کو واضح کرنے سے عقل پر ستوں کو مطمئن کیا جاسکتا ہے۔

- 1. الا فريقي، جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور، (2009ء). لسان العرب، بيروت، مصر دارا لكتب العلميه، ص: 197
  - 2. اصفهانی، امام راغب، (1983ء). فردات القرآن، مطبع لا بور، ص: 519
  - الصابونی، محمد علی، (1995ء). احکام التر کات والمواریث، بیروت، دارالفکر العربی، ص:34
- 4. مصطفیٰ مسلم، الد کتور، (1408هـ). مباحث فی علم الموریث، سعودی عرب، دارالفکر العربی دارالمنارة النثر والتوزیخ، ص:9
  - 5. محد ابوزهره، (س-ن) احكام التركات والمواريث، بيروت، دارالفكر العربي، ص: 9
  - 6. الزحيلي، وهبه، الدكتور، (س-ن). الفقه الاسلامي وادلته، بيروت، دارالفكر، ج:5، ص:59
  - 7. ابرو، عبدالحي، ڈاکٹر، (2015ء)۔ میراث وصیت کے شرعی ضوابط، اسلام آباد، شریعہ اکیڈمی، ص: 45
    - 8. سيد شوكت على، (2000ء) تقسيم ميراث، لا هور، اسلامي پېلى كيشنز، ص:
    - 9. شفیع، مفتی محمه، (1999ء)۔ جواہر الفقه، کراچی، مکتبہ دارالعلوم، ص: 71
  - 10. قرضاوي، بوسف الدين، محمد، (1584ء) ـ اسلام مين غريبي كاعلاج، لا مور، مكتبه اسلاميه، ص: 278 ـ 279
    - 11. الاتزاب،33:6
      - 12. النساء، 4:33
    - 13. قرضاوي، يوسف الدين، محمد، ص: 278 ـ 279
      - 14. الانفال، 72:8
    - 15. موسى، محريوسف، (1967ء) -التركه والمواريث في الاسلام، مصر، ص:28
    - 16. قشيرى، (س-ن) الصحيح مسلم، دارالسلام لنشر والتوزيع، ص: 3، رقم: 1615
      - 17. آل عمران، 3 :180
        - 18. طهـ-60
- 19. قرطبی، ابو عبد الله محمد بن احمد بن ابو بکر، امام، (2012ء) تفسیر قرطبی، لاہور، ضیاء القرآن پبلیکیشنز، ج:5، ص:49
  - 20. قرضاوی، علی یوسف، محمر، (2014ء)۔اسلام میں غریبی کاعلاج، لاہور، مکتبہ اسلامیہ، ص:38

# ﴿ مصادروم اجع ﴾

- 1. القرآن الكريم
- 2. ابوزهره، محمد ابوعبيد، الشيخ، (س-ن). احكام التركات والمواريث، بيروت، دارالفكر العربي
  - 3. الازهرى، محمد كرم شاه، پير، (2015ء). تفسير ضياء القر آن، لا مور، ضياء القر آن پبليكيشنز
    - 4. اصفهانی،امام راغب، (1983ء). مفر دات القر آن، مطبع لا ہور
- الا فريقي، جمال الدين محمد ابن مكرم بن منظور، (2009ء). لسان العرب، بيروت مصر دارا لكتب العلميد
  - 6. الشامي، امين ابن عابدين، محمد بن محمد، (1294هـ). ردالمختار على دارالمختار، مطبوعه مصر
    - 7. الحصكفي،علاؤالدين، (1956ء).الدرالمختار،مطبع مصر
- 8. عبدالحميد، محمد محى الدين، (س-ن). احكام الموريث فى الشريعة الاسلامية على مذاهب الائمة الاربعة، بيروت، المكتبه العصرية
  - 9. علوي،عبدالنصير،(1976ء). المجم الوسيط، داراحياءالتراث العربي
  - 10. على يوسف الدين، محمد، (1967ء)،التركه والمواريث في الاسلام، مصر
  - 11. قرطبی،ابوعبدالله محمه بن احمه بن ابو بکر،امام،(2012ء). تفسیر قرطبی،لامور،ضیاءالقر آن پبلیکیشنز
    - 12. قشيرى،ابوالحسين ابن الحجاج بن مسلم، (س-ن). الصحيح مسلم، دارالسلام النشر والتوزيع
- 13. مصطفیٰ مسلم، الد كتور، (1408هـ). مباحث فی علم الموریث، سعودی عرب، دارالفكر العربی دارالمنارة النشر والتوزیخ
  - 14. الزحيلي،وهيه،الد كتور،(س-ن).الفقه الاسلامي وادلته، بيروت، دارالفكر

# القياس أصوله و أنواعه عند الأحناف

☆حافطساجد محمود الأزهري ☆☆حافظ سيد مبشر حسين الكاظمي

#### Abstrect

Majority of Muslim jurists recognized Qiyas as one of the source of Islamic law, next to the Qur'an, Sunnah and Ijma. Quias, according to Ahnaf is an extension of a Shari'ah value from an original case (اصل) to new case (فرع) because the letter has the same effective cause (علة) as the former. The original case is ruled by the Qur'an or Sunnah and Quias aims to extend the same ruling to the new case based on the same illah (علة) and effort has been made to explore the following aspects in this article.

Definition of Qyias according to Ahnaf.

Subject matter of Qyias

Types of Qyias

The reasons for the recitative usage of Analogical deduction by Ahnaf.

Rebuttal to the allegations on Ahnaf for the rejection of Kahbr e wahid to Qyias.

**Keyword:** Qyias, original case (اصل), new case (فرع), effective cause (علة), khabr e wahid

وُصف الأحناف بأنهم اصحاب القياس، وهذا أمر يميز الأحناف من فقهاء المدارس الفقهية الأخرى، إلا أنه كانت للقياس عندهم أصوله وقواعده المحكمة، كما أنه كانت للقياس أنواع شتى عند الأحناف، ومن هنا يطرح السؤال نفسه: هل نحتاج إلى القياس مع تواجد النصين الشريفين المتمثلين في الكتاب والسنة؟ وهذه هي القضية التي سوف نحاول معالجتها من وسوف يكون بحثنا هذا محتويا على الأمور الآتية

<sup>🖈</sup> الأستاذ المحاضر بقسم الدراسات الإسلامية، جامعة المنهاج، لاهور

كم كالمحاضر بقسم العلوم الإسلامية، بجامعة لاهور، لاهور

خلال ورقتنا البحثية هذه. (١) معنى القياس عند اللغويين والأصوليين.

- (ب) تعريف القياس عند الأحناف المتقدمين والمتأخرين
  - (ج) أصول القياس المقررة في المذهب الحنفي
    - (د) أنواع القياس عند الحنفية
    - (ه) أسباب كثرة القياس عند الأحناف

### أسباب كثرة القياس عند الأحناف

معنى القياس لغة، ومعانية اللغوية عند الأصوليين-

القياس في اللغة من قاس و قيس، قاس الشئى يقيسه قيسا و قياسا، وقياسة و قيسه اذا قدره على أمثاله- (1)

قاس الشيء بغيره و على غيره و اليه قيسا و قياسا: قدره على مثاله، القياس:

رد الشئى إلى نظيره-(2)

وجاء في معجم مقاييس اللغة مابين المعنى اللغوى لكلمةالقياس كالتالي:

''قوس: القاف والواو واللين أصل واحد يدل على تقدير شئ بشئ ثم يصرف فتقلب واوه ياء والمعنى في جميعه واحد، فالقوس: الذراع، وسميت بذالك، لأنه يقد ربحا المذروع، و تقلب الواو لبعض العلل ياء، فيقال: بينى و بينه قيس رمح، أى: قدره، و منه القياس: وهو تقدير الشيئ بالشيئ، والمقدار: مقياس، تقول: قايست الأمرين مقايسة و قياسا.''(3)

هذا هو مدلول كلمة القياس عند اللغويين، إلا أنه يحمل مفهوما معينا عند الأصوليين وفيما يلى حديث موجز عن هذا الجانب الاصطلاحي لكلمة القياس.

معانى القياس اللغوية عند الأصولين-

تقل الزركشي (4) معانى كثيرة للقياس عند الأصولين فقال:

"نقل بعض الأصولين معنى لغوية أخرى للقياس كالتمثيل والتشبيه والاعتبار والمماثلة والإصابة 3)(3)

المعنى الاول: تفسير صيغة القياس وهو: التقدير، يقال:قس النعل بالنعل اى: قدره به (6) ومنه يقال: قس الأرض بالقصبة: إذا قدرتما. (7)

المعنى الثاني: الاعتبار وهذا مانقل عن المعتزلة، وقالوا: حد القياس اعتبار الشئ بالشيئ بالشيئ بالمعنى (8)

المعنى الثالث: المساواة حيث استعمل بمعنى المساواة أيضا فقيل: قس النعل بالنعل أي: أحدهماسوّها بصاحبتها، ومنه يقال: يقاس فلان بفلان ولا يقاس بفلان، أي: يساويه أي ولا يساويه. (9)

المعنى الرابع: التقدير والمساواة، و تقلب اولواو قيسه إذا قدره على أمثاله والمجموع منهما، يقال: فلان لايقاس بفلان بمعنى لا يقدر بفلان، أي: لا يساوي. وذالك لان الأكثر لم يزيدواهما في تفسير القياس لغة على مجرد التقدير، أراد إد راج المعاني التى تفهم من موارد استعمال لفظ القياس في اللغة المشار إليها بالتقديروالمساواة والمجموع تحت مفهومه الكلي، ففسر القياس في المثال بالتقدير، ثم فسر التقدير بلمساواة تنبيهاً على الاتحاد بينهم، فالقياس إذن مشترك معنوي في اللغة. (10)

المعنى الخامس: التشبيه: فمنهم من قال: انه التشبيه بين الشيين. (11)

المعنى السادس: المماثلة. (12)

المعنى السابع:الإصابة. (14)

ويلاحظ على هذه المعانى أن معظمها متقاربة، فالاعتبار والتسوية والتمثيل والتشبيه والمماثلة تكاد تكون بمعنى واحداً، ثم نضيف معنى التقدير و معنى الإصابة، فيجتمع لدينا ثلاثة معان: التقدير والتسوية والإصابة. (15)

هذه هي معاني القياس عند الأصوليين، ولننتقل الآن إلى مفهوم القياس عند فقهاء الأحناف، وإننا بعد دراسة هذا الجانب سوف ننتقل إلى صلب الموضوع، والذي يتمثل في أصول القياس عند الأحناف وغير ذلك من المباحث اللازمة.

### تعريف القياس عند المتقدمين من الأحناف:

اولاً: تعريف الإمام أبي حنيفة -

لم ينقل عن أبى حنيفة تعريف اصطلاحى للقياس كما عند علماء الأصول ولكن يمكن أن يتوصل إليه بما روي عنه من أقوال ومسائل فرعية، استدل على أحكامه بالقياس- وقد روى عنه: أنه رد على من أنكر القياس قائلاً: أول من قاس إبليس. قال أبو حنيفة: ياهذا، وضعت في غير موضعه، إبليس رد على الله مرةً. قال الله: وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الجُنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ - (16) ونحن نقيس المسألة على أحرى لنردها إلى أصل من أصول الكتاب أو السنة أو اتفاق الأمة، فنجتهد وندور حول الاتباع (17)

ثانياً: تعريف القياس عند أبي على الشاشي (١٤٥) وهو كالتالي:

"هو ترتب الحكم في غيرالمنصوص عليه على معنى هو علة لذلك الحكم في المنصوص عليه. "(19)

ثالثاً: تعريف القياس عند الجصاص (20) والذي يقول:

"القياس أن يحكم للشئ على نظيره المشارك له في علته الموجبة لحكمه." (21) رابعاً: تعريف القياس عند أبي زيد الدبوسي

" والذي لم يعرّف في كتابه "تقويم أصول الفقه" القياس اصطلاحا واكتفى بالتعريف اللغوي، وقال: القياس لغة: فإنه إسم من قاس يقيس وتفسير قاس الشئ، جعله نظيرا للآخر... و قد يكون القياس مصدر قايس يقايس، مقايسة قياسا. " (23)

خامساً: تعريف السمر قندى علاء الدين. (24) والذي قداختار تعريف أبي منصور الماتريدي، وقال: دركم أحد المذكورين بمثل علته في الآخر. (25)

سادسا: تعريف القياس عند الأسمندي (26) والذي قال:

"إنه تحصيل مثل حكم الأصل في الفرع لمشاركة بينهما في العلة رأيا واجتهاداً وهكذا قام فقهاء الأحناف المتقدمون نتعريف القياس، وهذه التعريفات السنة تبيين رؤية أصحابها تجاه القياس (27)

#### تعريف القياس عند المتأخرين من الأحناف:

تعريف كمال الدين بن الهمام (28) والذي قال:

''إنه مساواة محل الآخر في علة حكم له شرعي، لاتدرك من نصه بمجرد فهم اللغة.'' (29)-تعريف صدر الشريعة عبيد الله مسعود (30) والذي ذهب إلى أن القياس هو:

"تعدية الحكم من الأصل إلى الفرع لعلة متحدة لا تدرك بمجرد اللغة."(31)

بالتأمل في التعريفات عند الحنيفة يُتوصّل إلى ما يلي:

أولاً: اختلاف علماء أصول الحنفية في منهجهم في تعريف القياس؛ فريق عرّفه بالمعنى الاصطلاحى مع عناية كبيرة بصياغة التعريف عند المناطقة، فكانت عناية بعضهم بحذا الجانب أكثر ومنهم من كانت عنايته بذلك أقل. وفريق اكتفى بالتعريف اللغوي مع التوضيح، فسلم من الخوض في المناقشات والجدل.

ثانياً: التعريفات التي وقفتُ عليها من القرن الرابع إلى القرن السادس وردت دلالة النص على كلها، مع أنهم لا يرون الحكم الثابت بما قياسا، وغيرهم يسمّيها قياسا؛ لصدق تعريف القياس عليها، وتعريف جمهور المتأخرين ذكر فيه قيد يخرج قياس الدلالة منه.

#### أصول القياس المقررة في المذهب الحنفي

صحيح أن الأحناف أصحاب القياس، بمعنى أنهم يقومون بالقياس لاستنباط الأحكام، إلا أنهم لا يقيسون تلبية لميولهم و أهوائهم بل بالعكس يستنبطون الأحكام من النصين الشريفين بالقياس الذي له أصوله و قواعده، وفيما يلي بعض تلك الأصول.

#### النص مقدم على القياس

إن القياس مؤخر عن النص المتمثل في الكتاب والسنة، وقد توهم مخالفو الأمام أبي حنيفة أنه يقدم القياس على النص، وقد قال الإمام أبو حنيفة:

"كذب والله وافترى علينا من يقول: إننا نقدم القياس على النص، وهل يحتاج بعد النص الى القياس." (32)

#### (بـ) الأحاديث المتواترة حجة عند أبي حنيفة

لم يعرف عنه أنه أنكر خبرا متواترا، وأنى يكون ذلك كما يعلم من خلال فروعه الفقهية أنه كان يرفع المشهور إلى مرتبة قريبة من اليقين، حتى أنه يصل إلى درجة تخصيص القرآن الكريم، والزيادة به على أحكامه- وكما يتبين من فروع الفقه المروية عن أبي حنيفة و أصوله أنه كان يأخذ بأحاديث الآحاد، و يتخذ منها سنادا لأقيسة وأصولها ولقد كان أبوحنيفة و أصحابه يشترطون في الراوي ما اشترطه سائر الفقهاء والمحدثين من العدالة والضبط، ولكن الحنيفة شددوا في تفسير معنى الضبط بأكثر مما شدد فيه غيرهم، نظرا لكثرة الكذب على النبي المنه في الكوفة ، كما يقدمون كانوا رواية الفقهيه على غيرالفقيه عند التعارض-

وقد اختلف العلماء في حقيقة موقف أبي حنيفة فيما إذا تعارض خبر الآحاد بالقياس، هل يُرد خبر الآحاد لمخالفته القياس، و تعتبر هذه المخالفة علة في الحديث أم يقبل الحديث و يهمل القياس، لأنه لا قياس مع النص؟

فعامة فقهاء الأثر لا يجعلون للرأى مجالا عند وجود الحديث، ولو كان آحاد طالما كان صحيحاً، ولا يشترطون فقه الراوي، ولا موافقة القياس- أما الحنيفة فيرون أنه لا يرد خبر الراوى غير الفقيه المخالف للقياس جملة، يجتهد المجتهد، فان وجد له وجها من التخريج، بحيث لا ينسد فيه باب الراى مطلق قُبل، بأن كان يخالف قياساً، ولكنه يوافق من بعض االوجوه قياساً آخر، فلا يترك ذلك الخبر بل يعمل به، وهذا معنى قولهم: لا بترك خبر الواحد العدل الضابط غير الفقيه إلا للضرورة، بأن ينسد فيه باب الرأي من كل الوجوه-

ولهذا نرى فروعاً كثيرة عن ابى حنيفة أخذ فيها بالحديث وترك بالقياس- وفروعا أخرى أخذ فيها بالقياس وخالف خبرا روى فيها رأى مخالفته للقواعد العامة- فأبو حنيفة ما كان يقدم القياس المستنبط عند تعارض الاوصاف و تصادم الامارات على الحديث، فلم يكن يقدم مطلق القياس على خبر الآحاد، بل القياس القطعي، ويعد الخبر المخالف شاذّا-

وعلى هذا فأبو حنيفة يقبل أخبار الآحاد اذا لم تعارض قياساً، كما يقبلها ان عارضت قياساً علته مستنبطة من اصل ظنى، او كان استنباطها ظنياً و لومن أصل قطعى، أو كانت مستنبطة من أصل قطعى وكانت قطعية ، ولكن تطبيقها في الفرع ظنى، أما اذا عارض خبر الآحاد أصلاً عاما من اصول الشرع

ثبتت قطعيته، وكان تطبيقه على الفرع قطعياً بأبو حنيفة، يضعف بذلك خبر الآحاد، وينفى نسبته الى رسول الله ﷺ، ويحكم بالقاعدة العامة التي لاشبهة فيها-

أما القياس: فان مسلك ابى حنيفة فى فهم النصوص كان يؤدى الى الاكثار من القياس، اذ لا يكتفى بمعرفة ما تدل عليه من أحكام، بل يتعرف من الحوادث التى اقترنت بما وما ترمى اليه من اصلاح الناس، والاسباب الباعثة، والاوصاف التى تؤثر فى الاحكام و على مقتضاها يستقيم القياس- (33) جريان القياس فى الحدود-

من اصول الحنيفة: عدم جريان القياس في الحدود، وهو رأى جملة من المتكلمين، وحكاه الكرخي عن ابي حنيفة. (34)

والمراد به: انه لا يجوز ابتداء إيجاب حد بالقياس في غير ما وحد فيه النص، وسند هذا المنع، أن الحدود على قسمين:

الأول: ما يعقل معناه، كقطع يد السارق لجنايتها بالسرقة، فلا يجرى فيه القياس، لأنه يورث الشبهة لاحتمال الخطأ فيه، و الحدود تدرأ بالشبهات لقوله: ادرؤ وا الحدود بالشبهات .<sup>(35)</sup>

الثاني:ما لا يعقل معناه ، ككون الزنا موجبا لمائة جلدة، والقذف موجبا الثمانين جلدة، فلا يجرى فيه القياس ، لأن العقل لايهتدى إلى ذلك، والقياس فرع الاهتداء إلى المعنى في الأصل والفرع-

#### جريان القياس في الكفارات

من أصول الحنفية، عدم جريان القياس في الكفارات، والكفارات على قسمين:

الأول: كفارات هي عقوبة: فكفارة الا فطار في رمضان عقوبة لأنها لا تستحق إلا مع المأثم، وتسقطها الشبهة، وهي من هذه الناحية بمنزلة الحدود، فلا يجرى فيها القياس، كالحدود- الثاني: ما ليست بعقوبة: ككفارة قتل الخطأ، وفدية الاذي، وكفارة اليمين، ولا يصح جريان القياس فيها لأمرين-

أ- لأنها مقدرة كالحدود، فلا طريق الى إلامام ابو حنيفة ثباتما بالقياس-

ب- ولأنما مقادير عقاب الاجرام، مقدار الاجرام لايعلم الا بالنص من الشارع، ولأن العقوبات تستحق على الإجرام، لأجل ما يحصل من كفران النعمة، ومقادير نعم الله تعالى لا يحصيها أحد غير سبحانه. (36)

### جريان القياس في الرخص:

من أصول الحنيفة: لا يجوز جريان القياس في الرخص- لأن الحكم الأول ثابت شرعاً، فالعمل به مقدم على القياس-

قال القاضى ابو زيد الدبوسى:

كل حكم جاز رخصة لعذر يختص به، ولم يجز تعديته بالرأى (<sup>(37)</sup>

جريان القياس في التقديرات

من أصول الحنفية عدم جريان القياس في المقدرات؛ لأن التقديرات لاتعقل معانيها، لعدم ادراك الحكمة في خصوص العدد، والقياس فرع يعقل المعنى في الاصل والفرع. (38)

#### أسباب كثرة القياس عند الأحناف -

قد اكثر الحنيفة من القياس، وهذه ميزة من ميزات مدرسة اهل الرأى ، ،وقد ذكر بعضهم اسباب كثرة القياس عند الحنيفة. (39)

نذكرأهمها باختصار:

- 1. الشروط الخاصة للامام ابي حنيفة في قبول الحديث-
- 2. تاثير ابى حنيفة بمنهج مدرسة الكوفة وهى نتاج أقضية عمر و على اوبن مسعود هذا المنهج الذي يقوم على الاقلال من الرواية، وفهم المسائل وبيان الأحكام، فكان من طريقة ابى حنيفة البحث عن العلل و روح النصوص، وكان هؤلاء يرون أن القول بالرأى خير من الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم.
- 3. بعض القواعد الاصولية عند الحنيفة كاعتبار العام قطعى الدلالة لا يزاد عليه الا بقطعى مثله،
   لأن الزيادة نسخ عند الأحناف-
- 4. الوقائع المتجدد الكثيرة التي كانت تقع في بيئة العراق المختلفة عن بيئة الحجاز، ولا نص في هذه الوقائع-
  - 5. ظهور الفقه التقديري وهو ا فتراض أجوبة لحوادث لم تقع بعد -
- 6. عرف الفقه التقديري بالفقه الافتراضى أيضا وهو اجتهاد الفقيه في وضع الحكم الشرعى لما لم يقع بعد من الحوادث والنوازل المقدرة، ومثاله: ما كان حين نزل قتادة الكوفة، فقام إليه أبوحنيفة، مثاله: يا أبا الخطاب ماتقول في رجل غاب عن أهله أعواما، فظنت امرأته أن زوجها مات، فتزوجت، ثم رجع زوجها الأول، ماتقول في صداقها؟ وكان ابو حنيفة قد قال لأصحابه الذين اجتمعوا إليه لئن حدّث بحديث ليكذبن، ولئن قال برأى نفسه ليغطئن. فقال قتادة: ويحك أوضعت هذه المسألة ؟ قال: لا قال فلم تسألني عما لم يقع قال أبو حنيفة: إنّا لنستعد للبلاء، قبل نزوله، فاذآ ما وقع، عرفنا الدحول فيه والخروج منه.

#### أنواع القياس عند الأحناف

يقسم الحنيفة القياس الى جلى و خفى، والقياس الجلى هو المراد عند اطلاق كلمة القياس،

والقياس الخفى نوع من انواع الاستحسان، وهو المراد عند اطلاق كلمة الاستحسان- وهذا يقودنا الى الكلام عن الاستحسان-

اكثر الحنيفة من الاستحسان، وقد مر معنا ان ابا حنيفة كان يقيس ما استقام له القياس، فاذا قبح القياس استحسن ولاحظ تعامل الناس-

ولقد كان اكثار الحنيفة من الاستحسان مثار طعن عليهم فمن لم يعرف مصطلحهم فيه، حتى قيل: ان الاستحسان قول بالتشهى، ونقل عن الشافعي انه قال: من استحسان فقد شرّع-

وهذا الانكار مرجعه في الحقيقة الى عدم معرفة حقيقة الاستحسان الذي أراده الحنيفة، فالاستحسان في الحقيقة اراجع الى ادلة شرعية معتبرة فهو اما راجع الى النص من الكتاب اوالسنة، أو الى الضرورة، أو الى القياس-

يقول ابو زهرة:

"وان يكون الاستحسان الذى اخذ به ابو حنيفة انماكان منعاللقياس من أن يكون تعميم علته منافيا لمصالح الناس التى قام الدليل من الشارع على اعتبارها، أو مخالف للنصوص أو الاجماع، أو عندما تتعارض العلل الشرعية المعتبرة فيرجح أقواها تأثير في موضوع النزاع وان لم يكن هو الظاهر الجلي. " (40)

#### تعريف الاستحسان-

عرفه صدرالشريعة عبد الله بن مسعودبقوله:

"يقابل القياس الجلى الذي تسبق اليه الافهام." (41)

انواع الاستحسان (42)

يقسم الحنيفة الاستحسان الى انواع بحسب سنده الذي كان العدول بسبه وهي:

- 1. استحسان النص: وهو العدول عن حكم القياس الظاهر الى حكم مخالف له ثبت بالاثر، كالسلم والارجارة، فان القياس يابي جواز هذه العقود، ولكنها جازت بالنص-
- 2. استحسان الاجماع: وهو العدول عن حكم القياس الظاهر الى حكم مخالف له ثبت بالاجماع، كصحة عقدالاستصناع الذى ثبت بالاجماع-
  - 3.استحسان الضرورة: وهو كما يقول ابو زهرة:
  - "ان توجد ضرورة تحمل المجتهد على ترك القياس والاخذ بمقتضياتها (43) ويقول الاستاذ الزرقاء:

"هو ما خولف فيه حكم القياس نظرا الى ضرورة موجبة أو مصلحة مقتضية سدا للحاجة ود فعا للحرج، فمحله عندما يكون اطراد الحكم القياس مؤديا لحرج أو مشكلة فى بعض المسائل، فيعدل هينئذ عنه استحسانا الى حكم آخر يزول به الحرج وتندفع به المشكلة-"(44)

1. استحسان القياس الخفي- وهو كما بين ابو زهرة:

"ان يكون في المسألة و صفان، يقتفيان قياسيين متباينين، احدهما ظاهر متبادر، وهو القياس لاصطلاحي، والآخر خفي يقتضى الحاقها بأصل آخر فيسمى استحساناً-" (45) وهذا النوع من الاستحسان في الحقيقة كما يقول الزرقاء:

"أنما هو ترجيح لأحد الاقيسة عند تعدد وجوه القياس وتعارضها في المسألة الواحدة، فهو من القياس واليه-"

والملاحظ أن الحنيفة لما لاحظوا العدول فيها سموه استحسان الاثر أو الإجماع من مقتضى القياس أو عن الأصل العام، أو عن الحكم الكلى ، اعتبروه استحساناً، وانه في الحقيقة ينبغي أن لا يسمى استحساناً كما بين الأستاذ الزرقاء، فإن الحكم الثابت بحما انما يضاف ثبوته الى النص أو الاجماع لا الى قياس أو استحسان- (46)

الترجيح بين الاستحسان والقياس-

ما يسمى استحسان النص أو الاجماع أو الضرورة يقدم على مقتضى القياس، والكلام هنا في الترجيح بين القياس الجلى واستحسان القياس الخفى، وان كان المتبادر ان الاستحسان ان مقدم لانه عدول لوجه أقوى الا ان هناك تفصيلاً ذكره الحنيفة في كتبهم-(47)

ُ فالمدار في الترجيح على قوة الأثر ُ وقد يتساوى القياس والاستحسان في قوة الأثر أو ضعف الأثر فيقدم القياس كما قال صدر الشريعة لظهوره- (هه)

وخلاصة القول: أن الترجيح انما يكون بقوة الاثر أي التأثير لا بالظهور ولا بالخفاء فانه في مبدأ الامر قد يظهر صحة الاستحسان و عند التأمل يظهر فساده ، وكذلك قد يظهر فساد القياس ويخفى أثره، وعند التامل يظهر صحته-



# والهوامش والحواشي

- 1. إبن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم (2004م). لسان العرب، مادة قيس، بيروت، دار صادر، ط3،
- 2. الزيات، إبراهيم مصطفى و آخرون، (دون سن الطبع). المعجم الوسيط، مادة قاس، باب: القاف، قاهرة دار الدعوة
- ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، (1979م). معجم مقاييس اللغة ، مادة: قوس،
   تحقيق عبد السلامة أرون دارالفكر،
- 4. هو محمد بن بحادر بن عبد الله المصرى الزركشى، الشافعى فقيه أصولى محدث، اديب تركي الأصل، مصري المولد، أخذ عن الاستوى، البلقيني، ورحل إلى حلب و سمع الحديث بد مشق وغيرها، ودرس و أفتى وتوفى بالقاهرة في رجب وحفن بالقرافة من تصانيفه:
- (i) شرح جمع الجوامع، شرح التنبيه؛ البغدادي، اسماعيل باشا، (1990م). هدية العارفين أسماء المؤلفين و آثار المصنفين، بيروت، دارالفكر، ج:2، ص:174
- (ii) الحنبلي، أبو الفلاح عبد الحي بن العماد، (دون سنة الطبع). شذرات الذهب في اخبار من ذهب، بيروت، دار الآفاق الجديدة، ج:8، ص:572
- 5. (i) الزركشى، بد رالدين محمد بن بحادر بن عبد الله الشافعى، (1988م)- البحر المحيط، تحرير، عبد الستار ابو غدة، الرياض، وزارة الاوقاف، ط1، ج:6، ص: 5
- (ii) السرخسي، أبو بكر محمد بن احمد بن أبي سهل، (دون سنة الطبع). أصول السرخسي، تحقيق: أبو الوفاء الافغاني، لجنة احياء المعارف الهند، ج: 2، ص: 143،
- 6. (i) الآمدى، سيف الدين أبو الحسن على بن ابى على بن محمد، (1985م). الأحكام في أصول الأحكام، ضبطه؛ إبراهيم عجوز، بيروت، دارالكتب العلمية ج:3، ص:164
- (ii) سبكى وابن السبكى، على بن عبد الكافى وابنه،(1984م). الايهاج فى شرح المنهاج، بيروت، دارالكتب العلمية، ج:3، ص:3
- 7. البغدادى، احمد بن على بن برهان، (1984م). الوصول الى الأصول، تحقيق، د عبد الجميد ابو زنيد، الرياض، مكتبة المعارف، ط1، ج: 2، ص: 217
- البخارى، علاؤالدين عبد العزيز بن احمد، (1995م). كشف الأسرار عن اصول البزدوى، الفاروق للطباعة ووالنشر، ج:3، ص:267،

- 9. (i) امير بادشاه، محمد امين، (دون سنة الطبع). تيسير التحرير، بيروت، دارالكتب العلميه، ج:3، ص:264
- (ii) الشوكاني، محمد بن على بن محمد، (1992م). ارشاد الفخول الى تحقيق علم الأصول، تحقيق: ابو مصعب محمد سعيد البدري، بيروت، دار الفكر، ص:337
- 10. البصرى، ابو الحسين محمد بن على الطيب، (1990م). شرح العمد، تحقيق: د عبد الجميد بن على ابو زنيد، ج: 1، ص: 361
  - 11. الزركشي، البحر المحيط، ج: 5، ص:6
    - 12. المرجع السابق، ج:5، ص:6
- 13. منون، عيسى منون، نبراس العقول في تحقيق القياس عند علماءالأصول ، 12/1، ط1، مطبعة التضامن الاخوى-
  - 14. الكهف:52
- 15. المكى، الموفق بن احمد المكى، (دون سنة الطبع). مناقب الامام الاعظم ابى حنيفة، الرياض، الملك فهد الوطنية، ج: 1، ص: 81
- 16. هو: ابو على احمد بن محمد بن اسحاق نظام الدين الفقيه الحنفى، له مكانة عالية في المذهب، من تصانيفه-المرجع، الفوائد البهية في تراجم الحنيفة- لمحمد بن عبد الحي اللكنوى، دارالمعارف للطباعة والنشر، بيروت-
- 17. الشاشى، ابو على احمد بن محمد اسحاق نظام الدين، (1372هـ)أصول الشاشى، بيروت، دارالكتب العربي، ص: 325
- 18. أحمد بن على الرازى، ابو بكر الجصاص، صاحب زهد و ورع، كان امام الحنيفة في عصره، من تصانيفه: احكام القرآن، اصول الجصاص توفى سنة 370هم، المرجع، الفتح المبين في طبقات الأصوليينللعلامه عبد الله مصطفى المراغى، بيروت، دارالكتب االعلمية
- 19. الباجي، القاضى ابو الوليد الباجي، احكام الفصول في احكام الأصول، تحقيق، الدكتور عبد الجيد التركي، دار الغرب الاسلامي، ج: 4، ص:5
- 20. هو: عبيد الله عمر بن عيسى الدبوسى البخارى الحنفى القاضى، كان يضرب به المثل فى النظر واستخراج الحجج ومن اكابر فقهاء الحنيفة، وهو أول من وضع علم الخلاف و أبرزه الى الوجود، من تصانيفه: كتاب تاسيسى النظر، تقويم اصول الفقه، تحديد أدلة الشرع، توفى سنة: 430هـ، المرجع: الفتح المبين فى طبقات الأصوليين ص236-

- 21. القاضى ابى زيد الدبوسى، (دون سنة الطبع). تقويم اصول الفقه تحديد ادلة الشرع تحقيق: د/عبد الرحيم يعقوب، مكتبةالرشد، ج:3، ص:6-
- 22. هو: علاء الدين محمد بن احمد السمر قندى الفقيه الحنفى من تصانيفه: تحفة الفقهاء، ميزان الأصول في نتائج العقول، واختلف في سنة وفاته الفوائد البهية، ص158-
- 23. السمرقندى، علاء الدين محمد بن احمد، ( 1404هـ).ميزان الأصول في نتائج العقول، تحقيق: د/محد زكى عبد البر، مطابع الدوحة الحديث، ص:554
- 24. هو: محمد بن عبد الحميد، كان فقيها مناظرا، وله باع طويل في علم الجدل، من تصانيفه: بذل النظر، تحقيق: د/محمد زكي عبد البر، القاهرة، مكتبة دار التراث،
- 25. الاسمندى، محمد بن عبد الحميد، (دون سنة الطبع). بذل النظر، تحقيق: د/محمد زكى عبد البر، القاهرة دار التراث، ص: 581
- 26. هو: محمد بن عبد الواحد الفقيه الحنفى، الأصول المتكلم المشهور بابن الهمام، برع فى المنقول والمعقول، من تصانيف؛ التحرير فى اصول الفقه، فتح القدير، زاد الفقير فى الفقه، توفى سنة 861هم، الفتح المبين فى طبقات الأصوليين، ج:3، ص:36-
  - 27. أمير بادشاه، محمد امين، تيسير التحرير، ج: 3، ص: 264
- 28. هو: عبيد الله بن مسعود بن تاج الشرعية محمد بن صدر الشرعية الأكبر، الامام الحنفى الفقيه الأصولي، كان متبحرا في المعقول والمنقول، من تصانيفه: النقاية شرح الوقاية، التنقيح، الفتح المبين في طبقات الأصوليين، ج: 2، ص:153
- 29. صدر الشرعية، عبيد الله بن مسعود، (دون سنة الطبع). التوضيح لمتن التنقيح في اصول الفقه، بيروت، دار الكتب العلمية، ج:2، ص:110،
- 30. الشعراني، ابو المواهب، عبد الوهاب بن احمد بن على الأنصارى، (1995م). الميزان الكبرى، بيروت، دار الفكر، ج: 1، ص:44
- 31. وقد عقد فصولا في بعض الأجوبة عن الامام ابي حنيفة من ص51/43، منهافصل في بيان ضعف قول من نسب الامام ابي حنيفة الى انه يقدم القياس على حديث رسول الله الله في تضعيف قول من قال: ان ادلة مذهب ابي حنيفة ضييفة غالباً-
- 32. على جمعة، ا-د على جمعة محمد، (2004م).المدخل الى دراسة المذاهب الفقية، القاهرة، دار السلام،ج:1، ص:9
- 33. الحصاص ، أحمد بن علي ابو بكر الرازى، الفصول في الأصول، الكويت ، وزارة الأوقاف والشؤون الاسلامية، ج:4، ص:107

- 34. العسقلاني، ابو الفضل احمد بن على بن محمد بن احمد بن حجر ، (1989م). تلخيص الحبير في تخريج احاديث الرافعي الكبير، دارالكتب العلمية، ج:4، ص: 161
  - 35. الفصول افي الأصول، ج: 4، ص:106-
    - 36. تقويم أصول الفقه، ج:3، ص:20
  - 37. (i) الفصول في الاصول ج: 4، ص: 106، (ii) تيسير التحرير، ج: 4، ص: 103
- 38. ابو زهرة، محمد ابو زهرة، (1955م). ابو حنيفة حياتة و عصره آراءه الفقهية، دار الفكر العربي، القاهرة، ص: 367–370
  - 389. ابو حنيفة لابي زهرة، ص:389
    - 40. التوضيح، ج: 2، ص: 81
- 41. السرخسي، محمد بن احمد بن ابي سهل شمس الأئمة، (2010م). دارالمعرفة، بيروت، ص:2، ص:202
  - 42. ابو حنيفة لأبي زهرة، ص:393-
- 43. الزرقاء، مصطفى احمد الزرقاء، (2004م). المدخل الفقهي العام، دمشق، دارالقلم، ص: 1، ص: 81
  - 44. ابو حنيفة لأبي زهرة، ص:390-
  - 45. المدخل الفقهي العام، ج: 1ص: 85، 86-
    - 46. اصول السرخسي، ص:2، ص:203.
      - 47. التوضيح، ج:2، ص:83



# ﴿المصادر والمراجع﴾

- 1. القرآن، منزل من الله
- 2. ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، (1979م). معجم مقاييس اللغة ، مادة: قوس، تحقيق عبد السلامة أرون دارالفكر
- 3. إبن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم (2004م). لسان العرب، مادة قيس، بيروت، دار صادر، ط3،

- 4. ابو زهرة، محمد ابو زهرة، (1955م). ابو حنيفة حياتة و عصره آراءه الفقهية، دار الفكر العربي، القاهرة
  - 5. أحمد بن على الرازى، ابو بكر الجصاص، احكام القرآن، اصول الجصاص
- 6. المرجع، الفتح المبين في طبقات الأصوليين للعلامه عبد الله مصطفى المراغى، بيروت، دارالكتب العلمية
- 7. الاسمندى، محمد بن عبد الحميد، (دون سنة الطبع). بذل النظر، تحقيق: د/محمد زكى عبد البر، القاهرة دار التراث
- 8. امير بادشاه، محمد امين، (دون سنة الطبع). تيسير التحرير، بيروت، دارالكتب العلميه، الآمدى، سيف الدين أبو الحسن على بن ابى على بن محمد، (1985م). الأحكام في أصول الأحكام، ضبطه؛ إبراهيم عجوز، بيروت، دارالكتب العلمية
- 9. الباجي، القاضى ابو الوليد الباجي، احكام الفصول في احكام الأصول، تحقيق، الدكتور عبد المجيد التركي، دار الغرب الاسلامي
- 10. البخارى، علاؤالدين عبد العزيز بن احمد، (1995م). كشف الأسرار عن اصول البزدوى، الفاروق للطباعة ووالنشر
- 11. البصرى، ابو الحسين محمد بن على الطيب، (1990م). شرح العمد، تحقيق: د عبد الجيد بن على ابو زنيد
- 12. البغدادي، احمد بن على بن برهان، (1984م). الوصول الى الأصول، تحقيق، د عبد الجيد ابو زنيد، الرياض، مكتبة المعارف، ط1
  - 13. تقويم أصول الفقه
- 14. الجصاص ، أحمد بن علي ابو بكر الرازى، الفصول في الأصول، الكويت ، وزارة الأوقاف والشؤون الاسلامية
- 15. الحنبلي، أبو الفلاح عبد الحي بن العماد، (دون سنة الطبع). شذرات الذهب في اخبار من ذهب، بيروت، دار الآفاق الجديدة
  - 16. الزرقاء، مصطفى احمد الزرقاء، (2004م). المدخل الفقهي العام، دمشق، دارالقلم
- 17. الزركشي، بد رالدين محمد بن بحادر بن عبد الله الشافعي، (1988م)- البحر المحيط، تحرير، عبد الستار ابو غدة، وزارة الاوقاف،

- 18. الزيات، إبراهيم مصطفى و آخرون، (دون سن الطبع). المعجم الوسيط، مادة قاس، باب: القاف، قاهرة دار الدعوة
  - 19. سبكي وابن السبكي، على بن عبد الكافي وابنه، (1984م). الايهاج في شرح المنهاج، بيروت، دارالكتب
- 20. السرخسى، أبو بكر محمد بن احمد بن أبى سهل، (دون سنة الطبع). أصول السرخسى، تحقيق: أبو الوفاء الافغاني، لجنة احياء المعارف الهند
- 21. السرخسي، محمد بن احمد بن ابي سهل شمس الأئمة، (2010م). أصول السرخسي، دارالمعرفة، بيروت
- 22. السمرقندى، علاء الدين محمد بن احمد، (1404هـ).ميزان الأصول في نتائج العقول، تحقيق: د/محد زكى عبد البر، مطابع الدوحة الحديث
- 23. الشاشى، ابو على احمد بن محمد اسحاق نظام الدين، (1372هـ)أصول الشاشى، بيروت، دارالكتب العربي
- 24. شرح جمع الجوامع، شرح التنبيه؛ البغدادي، اسماعيل باشا، (1990م). هدية العارفين أسماء المؤلفين و آثار المصنفين، بيروت، دارالفكر
- 25. الشعراني، ابو المواهب، عبد الوهاب بن احمد بن على الأنصاري، (1995م). الميزان الكبرى، بيروت، دار الفكر
- 26. الشوكاني، محمد بن على بن محمد، (1992م). ارشاد الفخول الى تحقيق علم الأصول، تحقيق: ابو مصعب محمد سعيد البدري، بيروت، دار الفكر
- 27. صدر الشرعية، عبيد الله بن مسعود، (دون سنة الطبع). التوضيح لمتن التنقيح في اصول الفقه، بيروت، دار الكتب العلمية
- 28. العسقلاني، ابو الفضل احمد بن على بن محمد بن احمد بن حجر ، (1989م). تلخيص الحبير في تخريج احاديث الرافعي الكبير، دارالكتب العلمية
- 29. على جمعة، ا-دعلى جمعة محمد، (2004م). المدخل الى دراسة المذاهب الفقية، القاهرة، دار السلام
- 30. القاضى ابى زيد الدبوسى، (دون سنة الطبع). تقويم اصول الفقه تحديد ادلة الشرع تحقيق: د/عبد الرحيم يعقوب، مكتبةالرشد
- 31. المكى، الموفق بن احمد المكى، (دون سنة الطبع). مناقب الامام الاعظم ابى حنيفة (شهر كا نام، مكتبه)

- 32. المرجع، الفوائد البهية في تراجم الحنيفة- لمحمد بن عبد الحي اللكنوي، دارالمعارف للطباعة والنشر، بيروت-
  - 33. تحديد أدلة الشرع، توفى سنة: 430هـ، المرجع: الفتح المبين في طبقات الأصوليين-
    - 34. النقاية شرح الوقاية، التنقيح، الفتح المبين في طبقات الأصوليين
  - 35. تحفة الفقهاء، ميزان الأصول في نتائج العقول، واختلف في سنة وفاته الفوائد البهية
    - 36. بذل النظر، تحقيق: د/محمد زكمي عبد البر، القاهرة، مكتبة دار التراث،
- 37. التحرير في اصول الفقه، فتح القدير، زاد الفقير في الفقه، توفي سنة 861هـ، الفتح المبين في طبقات الأصوليين

# اللغة الأردية أصلها و صلتها بلغة القرآن

الدكتورشفاقت على الأزهري

#### **Abstract**

This article explores the denotation of the very word Urdu, its archaic usage and its various facets. It throws light on the origin of Urdu language, its basic formation and evolution as well. It is also worth mentioning that Urdu language was catalyzed after its advent by the arrival of Arab Muslims and their reign in the sub-continent as Urdu language was influenced by Islam after its advent and got its shape gradually. In the beginning, Urdu absorbed Quranic terms, phrases and words in it. Later, it adopted Arabic manuscript as well and after that all Arabic alphabets as its own. Even Urdu linguistics benefited from Arabic language to great extent. It would not be an exaggeration to say that Urdu contains a deep, compact and long lasting association with Quranic language.

#### Key words: Urdu language, basic formation, Quranic terms

اللغة الأردية - أو لغة الأردو- هي اللغة الوطنية لجمهورية باكستان الإسلامية، هي لغة التواصل بين معظم سكان شبه القارة الهندية الباكستانية. وهي لغة حديثة نسبيا نشأت باختلاط المسلمين العرب والفرس مع أهالي شبه القارة الهندية الباكستانية وكانت تسمى بتسميات مختلفه تطورت واستقرت في آخر المطاف على اسم ''أردو''. وقد اختلف المؤرخون اختلافا كبيرا في تحديد العصر الذي ظهرت فيه اللغة الأردية، وكذلك في محل نشأتها ومصدرها ولاشك فيه أن لها علاقة وثيقة وصلة قوية بلغة القرآن الكريم و سوف نبين كل ذلك في المطالب فيما يأتي من النقاط

- (1): الأقوال في معنى كلمة الأردو
  - (2): أسماء اللغة الاردية قديماً
- (3) النظريات المحتلفة حول أصل اللغة الأردية
  - (4) صلة اللغة الأردية بلغة القرآن

## (1)الاقوال في معنى كلمة "أردو"

اختلف علماء الأردية في معنى كلمة (أردو) على عدة أقوال، وسنذكر هنا خلاصة هذا الاختلاف. تذكر كتب التاريخ أنه في عهد جنكيز خان وأولاده كان يُطلَق على مركز حكومات ملوك المغول: (أُردو). وكذلك حين كانوا يعسكرون بجيوشهم في موضع ما كانوا يسمون ذلك الموضع: (أُردو). ويقال: إن الخيام الذهبية التي كانوا ينزلون فيها كانت تسمى: الأردو الذهبي. وقد انتشر ذلك الاسم آنذاك في شبه القارة الهندية فكانوا يستعملونه بمعنى المعسكر. (1)

ويقول الدكتور سبط حسين في معجمه الأردي المسمَّى ب: " جامع فيروز اللغات" ما ترجمته: "كلمة أُردو تركية الأصل، وتعني: الجيش أو المعسكر، أو مكان إقامة المعسكر. وهي اللغة المشتركة بين باكستان والهند، الناشئة عن امتزاج بين لغات أخرى". (2)

ويقول الحافظ محمود الشيراني وهو أحد المحقِّقين الكبار في تاريخ اللغة الأردية أن لفظ (أردو) نجده في اللغة التركية بعدة صور؛ منها: (أُورد، أُورده، أُوردو، وأخيراً: أُردو). ومعناه: الجيش، جزء من الجيش، المعسكر. وكذلك يطلق على: الخيمة، السوق، القصر، القصر الملكي، القلعة المكية. (3) إلا أن بعض الباحثين ينكرون الأصل التركي لهذا اللفظ، ويردُّونه إلى أصول من بعض اللغات الهندو جرمانية. (4)

### (2)أسماء اللغة الأردية قديمًا

كان يُطلَق على هذه اللغة قديمًا- قبل أن تُعرف باسم (أُردو)- اللغة الهندية أو الهندوية، وريختة، وغير ذلك من الأسماء؛ كالهندوستانية، و "اردهِ مُعلَى" (الأردية المعَلَّة). (5)

بل كانت الأردية تَستَمِدُ اسمها أحيانًا من أسماء بعض الأماكن والأقاليم المحلية، فكانت كلما امتدت إلى موضع جديد- تبعا لانتقال عاصمة الحكم الإسلامي في شبه القارة- انتسبت إلى ذلك الموضع؛ وهكذا أُطلِق عليها: البنجابية، والدُّكْنية، والكُجراتية، والدُّهلوية. والحقيقة أنما هي هي الأردية نفسها. (6) ولعل مرجع ذلك يعود إلى أن لهجات تلك المناطق- ومفرداتها أيضًا- قد دخلت فيها، فنسبت اللغة إليها. ومعنى ذلك أن انتساب الأردية إلى الأماكن المذكورة آنفًا إنما يرجع إلى انتشار اللغة الأردية فيها.

ويمكننا أيضًا أن نسترشد بالأسماء المختلفة التي أخذتما اللغة الأردية للتعرُّف على مراحل التطوُّر التي مرَّت بما تلك اللغة.

وأما غير أهل الهند- وخاصة العرب والإنجليز- فكانوا يسمَّون الأردية: "الهندية". أخذت أسماء: "الهندية" و"الهندوية" تتوارى-كألقاب للأردية- في عهد السلطان شاهجَهان، (7) وصارت تسمَّى في منطقة شاهجان آباد بد: "ارديق معلى". ورغم كون ذلك الاسم مصطلحًا جميلًا وتركيبًا أدبيًّا إلَّا أنه لم يُتَداوَل على ألسنة الناس، فاختُصِر وصارت اللُّغة تُعرَف بد: "اردو" (الأردية) في عهد الملك شاه جهان. وكان يقال لها

تارة: (زُبانِ أُردو) أي اللغة الأردية، وتارة: (اردِيِّ معلَّى)، حتى استقر الأمر – في آخر المطاف – على كلمة (أردو) فقط. (®)

وهناك شواهد على ذلك نجدها في تذكرة جُلْزار إبراهيم (1198هـ ـ 1784م)، وكذلك في "تذكرة الهندي" لمصحفي (1164-1240ه / 1750 منهما كلمة (أردو) في كلامه. بل إننا نجد هذه التسمية في الشِّعر كذلك؛ يقول مصحفى:

خدار کھے زباں ہم نے سنی ہے میرومرزاکی کہیں کس منہ سے ہم اے مصحفی اردوہماری ہے؟ (٥) ویری الدکتور سید عبد الله أن آرزو هو أول من استعمل کلمة أردو. (١٥٥)

ويذكر الحافظ محمود الشيراني أن السيد: جل كرست- وهو أحد المستشرقين الغربيين، وصاحب كتاب: "قواعد اللغة الهندوستانية " أي الأردية- قد استعمل كلمة أردو في سنة 1210 ه/ 1754م؛ يقول جل حرست: "إن "ريخته" هي اللغة المحتلطة التي يقال لها اللغة الأردية، أو لغة البلاط الفصيحة". (11)

وأمّا الدكتور جيان شند جين فقد ذهب إلى أن أول من استعمل كلمة أردو - عَلَمًا على هذه اللغة - و محمدي مائل الدهلوي، الذي جمَع ديوانه في سنة" 1762هـ/1762م"، وفيه بيتان عن اللغة الأردية يقول فيهما:

مشہور خلق اردو کا تھا ہندوی لقب اگلے سخنوں بھے یہ کھاتے ہیں سب شاہ جہان کے عہد سے خلقت کے بھے میں ہندوی تو نام مٹ گیا اردو لقب چلا (12)

عرفنا إذن \_ فيما سبق - أن اللغة الأردية قد سمّيت بأسماء عديدة عبر العصور المختلفة، ومن هذه الأسماء: الهندية أو الهندوية: وهو اسم نجده - على سبيل المثال - شاه ميران جي شمس العشاق (متوفى 902ه / 1496م). ويرى الحافظ محمود الشيراني أن هذا أقدم أسمائها. (13) وزبان هندوستان: وقد ذكر هذا الاسم ملا وجهي (1635م) في كتابه: "سَبْ رَسْ". وكذلك أشار إليه من قبل الأميرُ محسرو الدّهلوي (693ه) في ديوانه "غُرَّة الكمال". والدَّكَنية: وقد سمّاها به شاه ملك بيحابوري. والكوجرية: أطلقه عليها الشيخ حوب محمد. أطلقه عليها الشيخ باجن. وهناك أسماء أحرى غير هذه الأسماء كما ذكرنا من قبل؛ مثل: "ريخته" و "أرروح معلى". (19)

وعلى كلِّ حال فإن كل تلك التسمِيّات التي أسلفنا ذكرها أصبحت مهجورة، وبقيت كلمة (أُردو) تاجًا على رأس اللغة التي تُعرَف بما الآن .

ويجدر بي أن أُنبَّه هنا على أن بعض الناس ما زال يطلق عليها أحيانًا اسم "الهندية"؛ جهلًا منهم بالفرق بين الاسمين. وهذا يُعَدُّ خطأً من وجهين:

الوجه الأول: أنهم يسمُّون جميع ما يتكلَّم به أهل الهند باللغة الهندية ، والواقع أن الهند بما عدد كبير من اللغات المختلفة، وليس لغة واحدة .

الوجه الثاني: أن ما اصطُلِح الآن على تسميته باللغة الهندية هي لغة أخرى مختلفة عن الأردية، ورغم التشابه الكبير الموجود بين اللغتين إلا أن الهندية لغة أخرى مستقلة، وتُكتَب بخطٍّ مختلف يطلق عليه: "ديونا بحري"، وهو غير الخط العربي الذي تستخدمه اللغة الأردية.

هذا وقد حاول المتعصِّبون من الهندوس- بسبب عدائهم للإسلام وللُّغة العربية وخطِّها- إنكار كون اللغة الأردية لغةً مستقلة عن الهندية ، وبذلوا في سبيل القضاء عليها كثيرًا من الجهود، غير أن مساعيَهم تلك باءت بالخيبة والفشل بفضل الله تعالى.

## (3)النظريات المختلفة حول أصل اللغة الأردية

اختلف المؤرِّخون اختلافًا كبيرًا في تحديد العصر الذي ظهرت فيه اللغة الأردية، وكذلك في محل نشأتها، ومصدرها. وإذا نظرنا إلى الكتب التي تتحدَّث عن تاريخ اللغة الأردية بجدها مليئةً بآراء كثيرة حول هذا الموضوع. ورغم وجود اختلافات في هذا الأمر إلا أن أغلب الآراء تكاد بُّعمِع على أن التطوُّر اللُّغوي الذي أدَّى إلى ظهور اللغة الأردية قد نتَج عن دخول الفاتحين المسلمين إلى شبه القارة الهندية من الشمال والشرق في أواخر القرن العاشر الميلادي. (15) مع وجود نظريات أخرى تفسيِّر نشأتها وأصلها. وسنحاول هنا أن نذكر أهم الأقوال المختلفة التي ذكرها المؤرخون في هذا الصدد.

### النظرية الأولى :

يرى أصحابها أن اللغة الأردية قد ظهرت نتيجةً للاحتكاك بين الجيوش المسلمة الفاتحة والسكان المحلين في الهند الشمالية (أي دِهلي وما يجاورها) بعد فتوحات السلطان محمود العَزنوي لهذه المنطقة في القرن الخامس الهجري. وقد استمر هذا الاحتكاك والاختلاط إلى أن أقام المغول دولتهم الإسلامية هناك، ثم إلى أن اعتلى الملك أكبر عرش هذه البلاد، وهكذا فقد امتزجت لغات مختلفة ـ كالعربية والفارسية ولغات الهند المحلكة ـ واختلطت، ونتج عن هذا الاختلاط أن ظهرت اللغة الأردية. (16)

#### النظرية الثانية:

ذهب أصحابها أن مولد اللغة الأردية كان في منطقة البنجاب. (17) وسبب نشأتها أنه بعد حملات محمود الغزنوي العسكرية حدث احتكاك واختلاط بين الجيوش المسلمة وبين الهنادكة البنجابيين، وبسبب هذا الاحتكاك والاختلاط ظهرت لغة جديدة سمِّيت فيما بعد اللغة الأردية. (18)

وقد ذهب إلى هذا القول الحافظ محمود الشيراني حيث رأى أن بداية اللغة الأردية تعود إلى البنجاب بعد حملات محمود الغزنوي وشهاب الدين الغوري المتكرِّرة على الهند (1000–1026م)، وقد قامت نتيجة لذلك دولة للمسلمين الناطقين بالفارسية في البنجاب، وقد أقام الفاتحون هناك قرابة مائتي سنة،

وخلال هذه المدة نبتت بذور الأردية. وقد استدلَّ الحافظ محمود الشيراني لتأييد ما ذهب إليه بالتشابه الموجود بين الصرف والنحو في كلتا اللغتين: الأردية والبنجابية. (19) وكذلك ذكر جريرسن (GYLEYSON) أن المنشأ الأصلي للُغة الهندوستانية (الأردية) منشأها الأصلية هو البنجاب، لذا فإنه يوجد بما كثير ممن التأثر باللغة البنجابية. (20)

وهذا رأي يميل إليه كثيرون حتى الآن. (21) رغم أن هناك بعض الباحثين – كالدكتور شوكت السبزواري مثلا – لايقبلون أن تكون اللغة الأردية قد تولدت بالبنجاب وأنحا بنت لها. (22) وأما الدكتور جميل جالبي فيقبل هذا النظرية بدون شرط، وهو يقول: "... فعلاقة البنجاب مع الأردية كعلاقة الأم بابنتها، فالبنت بعد الزواج تنتقل مع زوجها إلى أي مكان، ولكن صِلتها الأبدية بالأم تبقى على ما كانت عليه؛ لأن الأم لا تقطع صِلتها بأولادها قط. ولهذا السبب فما زالت صلة أهل البنجاب قوية معها". (23)

## النظرية الثالثة:

ذهب بعض علماء الأردية إلى أن هذه اللغة قد ظهرت - أول ما ظهرت - في "الدَّكَّن" في الهند الجنوبية؛ (24) حيث توطن التجار العرب المسلمون في القرن الثاني الهجري هناك، فحدث احتكاك واختلاط بين اللغة العربية واللغات الهندية، وأدَّى ذلك إلى ظهور اللغة الأردية. يقول نصير الدين الهاشمي: "ابتدأت اللغة الأردية في (الدكِّن) لوجود روابط تجارية قائمة بين التجار العرب والهنود، ونتيجة اختلاطهم ظهرت بواكير هذه اللغة". (25)

إلا أن هذا الرأي قد ردَّه بعض المحقِّقين - وهو الدكتور غلام حسن ذو الفقار - بقوله: إن العلاقات العربية الهندية بين التجار كانت سطحية، إلا أننا لا ننكر النتائج الفكرية التي عادت على اللغة جرَّاء هذا الاختلاط. ويضيف أن علاقة اللغة الأردية بالدكَّن ليست علاقة ابتداء، بل علاقة ارتقاء. (26)

#### النظرية الرابعة:

ذهبت نظرية أخرى إلى أن محل مولد اللغة الأردية كان هو منطقة "السِّند". وقد ذكر هذا الرأي عين الحق فريد الكوتي في كتابه: "اردو زبان كي قديم تاريخ" (التاريخ القديم للغة الأردية). (27)

وقد رجَّح السيد سليمان الندوي هذا الرأي، وانتصر له بأن السند كانت هي المحطَّة الأولى للمسلمين الفاتحين للهند- يقصد فتوحات محمد بن القاسم الثقفي في نهاية القرن الأول الهجري- وبناء على هذا فمن المحتمَل عنده أن تكون بدايات اللغة الأردية قد ظهرت هناك. (28)

وهكذا يظهر مما سبق اختلاف المؤرخين في بدايات هذه اللغة. والحقيقة أننا إذا قرأنا ماكتبه الدكتور جميل جالبي في كتابه "تاريخ الأدب الأردي" فسيزول ما قد يلتبس على القارئ ممَّا قرأ آنفا.

يقول الدكتور جميل حالبي- وهو أحد روَّاد الأدب الأردي ومؤرِّخيه- أن هذه اللغة قد حلَّت مع المسلمين أينما حلُّوا، فاستكمَلت كيانها من خلال تأثرها لُغويًّا بكل منطقة مرَّت بها؛ فقد نبتت أولًا في

السّند ومُلتان، ثم ارتقت قليلا في البنجاب، ثم وصلت بعد مائتي سنة تقريبًا إلى دِهلي، ومن هناك المتلطت باللغات المحلية وانتشرت في شبه القارة الهندية؛ فحينما حلّت بالكُجرات، قيل عنها: الكُجرية، وفي الدكّن سميت بالدّكّنية، فمِن قائل أنها الهندية، ومن معبِّر عنها بأنها اللغة اللاهورية أو الدهلوية، وعلى هذا النحو ارتبطت اللغة كذلك بلُغات: برج بماشا، وكهري بولي، والبنجابية، والسندية، والسّرائيكية على التّوالي، وإن كل هذه الدّعاوي في انتساب اللغة إلى هذه المنطقة أو تلك لدليل على أن الأردية قد اقتبست نورها، واكتسبت فيضها من جميع المناطق واللغات السائدة في شبه القارة، ثم انفردَت بميئتها الجميلة، لذا فهي لغة اللغات الموجودة في شبه القارة الهندية. (29)

وهكذا يتبيَّن ممَّا مضى أن كثيرا من علماء اللغة الأردية يربطون بين اللغة الأردية من حيث بدايتُها وتطوُّرها وبين مكانٍ ما، أو بينها وبين لغةٍ ما. فأما هؤلاء الذين يفترضون وجود رابطة بين تطورها والمكان الذي وُجِدت فيه فقد وقع الخلاف بينهم في ذلك المكان؛ فمنهم من يرى - كما ذكرنا قريبًا - أن اللغة الأردية قد ظهرت وتطورت في: البنجاب، أو السند، أو الدَّكَّن. وممَّن رجَّح القول الأول: الحافظ الشيراني، ومن أصحاب الرأي الثاني: السيد سليمان الندوي، وأما نصير الدين الهاشمي فقد ذهب إلى القول الثالث. وقد ذكرنا مراجع أقوالهم وآرائهم هذه أثناء عرضنا للنظريات المحتلفة قبل قليل.

ومن ناحية أخرى فإن بعض علماء اللغة الأردية يربطون بين ظهورها وتطورها وبين علاقتها بغيرها من اللغات الأخرى، ومن هؤلاء: مولانا محمد حسين الذي يربطها بلغة "بِرج بماشا"، والدكتور شوكت سبزواري الذي ربطها بلغة "ويدك بولي " القديمة، بينما يربطها الدكتور مسعود حسين خان بلغة "هريانوي"، والدكتور سهيل بخاري بلغة "مرهتي"، وعين الحق فريد كوتي بـ"دراروي". (30)

ويقول حافظ الشيراني عن بداية نشأتها: " نحن تعودنا أن نربط الأردية بعهد السلطان أكبر وبلاطه وجيوشه، ولكنها أقدم كثيرًا من ذلك، فأرى أنه لا بد من أن نقبل وجودها منذ وجود المسلمين في الهند". (31)

وهو يقول عن اللغات الأم للُّغة الأردية والتي تعدُّ مصدرًا لها: "... فالأردية قد تطورت من لغةٍ ما، ولكن لم تكن هذه اللغة هي "بِرج بحاشا"، ولا "هرياني" ولا "قنوجي"، بل هي اللغة التي كانت تُنطَق في مناطق دهلي وميرتش". (32)

ولقد تكلَّم المولوي عبد الحق عن ميلاد اللغة الأردية ونشأتما، وألقى الضوء على مصدرها، فهو يقول: "الأردية مثل الهندية، وهي صورة أخيرة ولطيفة للُّغة الهندية القديمة، ولغة "براكرت"، وقد ظهرت على إثر اختلاطهما بالفارسية والعربية. وفيها ألفاظ سنسكريتية وبراكرتية مستخدمة ومتداولة على الألسن منذ زمن بعيد، وقد تخلصت تلك الألفاظ الأصلية مماكان بما من القساوة والخشونة وصعوبة التلفظ". (33)

ومع هذا فهناك رأي يقول أن تاريخ نشأة هذه اللغة يعود إلى ما قبل الميلاد بخمسمائة عام. (34) وأرى أن جذور اللغة الأردية الحقيقية ترجع إلى فتوحات محمد بن قاسم الثقفي في منطقة السند،

وارى أن جدور اللغة الاردية الحقيقية ترجع إلى فتوحات محمد بن قاسم التقفي في منطقة السند، واختلاط المسلمين بأهل الهند. ولكن لم يكن الاحتكاك اللُّغوي في ذلك الوقت بالذي يمكن أن تنتج عنه

لغة جديدة مستقلة وناضجة، ولكن الفتوحات الإسلامية قد استمرت هناك بعد ذلك، واستمرَّ معها امتزاج الحضارات الهندية والعربية والفارسية الذي امتد قرونا عديدة بَدءًا من القرن الثاني الهجري إلى عهد السلطان محمود الغزنوي في القرنين الرابع والخامس الهجريين.

وفي خلال هذه العصور ثبتت جذور الأردية ورسخت، وأخذت تنضج حتى قاربت بالفعل- بعد عهد الغزنويين- مرحلة الاكتمال، وأخذت صورة اللغة المستقلة. وكان ثمرة امتزاج هذه الحضارات: "هو خلق لغة جديدة هي الأردية التي أصبحت أكثر اللغات شيوعا في الهند". (35)

### (4)صلة اللغة الأردية بلغة القرآن

لاشك أن اللغة الأردية لها علاقة قوية وصله وثيقة بلغة القرآن الكريم حتى أصبحت اللغة الأردية بعد ظهورها على أيدي المسلمين رمزًا لهم في شبه القارة الهندية، وسِمةً من سماتهم. (36) لأنها تاثرت تاثرا واضحا باللغة العربية عامة و بالمصطلحات الاسلامية خاصة

وهذا زعم باطل ان ليست لها علاقة بلغة القرآن الكريم مدحه يدحّضه الدكتور إبراهيم بأن الراجح هو انتماء اللغة الأردية لأصل هندي قديم، وهو يقول: "...أرْجح الآراء- ومن بينها آراء لنقّاد هندوس معتدلين- تشير إلى أن اللغة الأردية لغة هندية ((38) أصلية كان لها وجود كامل قبل دخول المسلمين إلى البلاد فاتحين، وإن لم تكن تسمَّى بالأردية في ذلك الوقت (38)، وإنما كانت كفتاة وثنية لها طقوس وعادات مرتبطة بديانتها وبيئتها، وجاء المسلمون فغيَّروا من طباعها الوثنية هذه، وهذَّبوا تقاليدها وعاداتما، وألبسوها حدث حلية إسلامية فتغيَّرت ملامحها إلى الأفضل، رغم أن هيكلها وجسدها كما هو، وهذا بالضبط ما حدث مع الأردية التي كانت تسمَّى في ذلك الوقت- غالبًا- باسم "كَهْري بَولي" أي: اللغة المكسَّرة أو العاميَّة "(99).

لقد اخذت خظاومنيراً من لغة القرآن الكريم في تكوينها من كل جهة وكذلك استحدام اللغة الاردية لعدد كثير جداً من الكلمات و المفردات العربية هو أمر مستغن عن البرهان والاستدلال.

واللغة الأردية -كما مرَّ علينا من قبل- هي اللغة الوطنية لجمهورية باكستان الإسلامية. (40) وهي لغة نشأت بامتزاج اللغات المحلية في شبه القارة الهندية باللغتين العربية والفارسية -بالإضافة إلى بعض اللغات الأخرى كالتركية، ثم الإنجليزية في العصر الحديث- فالأردية تعد إلى حد كبير ثمرةً لامتزاج الحضارات: العربية، والفارسية، والهندية، اجتمعت فيها صفات هذه الحضارات ولغاتما، واتحدَّت فكانت قالبًا واحدًا.

وعلى هذا فيمكن أن نعد من دخول كثير من الألفاظ والتراكيب والمصطلحات العربية فيها؛ لعلاقتها الوثيقة بالمسلمين والعرب، فقد استفادت من الثقافة العربية كثيرًا.

ومن أبرز مظاهر الصلة باللغة العربية: الحروف الهجائية التي تُكتَب بها؛ فالأردية تَستعمِل لكتابتها في حروف الهجاء العربية، وتُكتَب بالطريقة نفسها من اليمين إلى اليسار. وقد كانت استُعمِلت لكتابتها في بداية عهدها- ولكن لفترة بسيطة- الأحرف الديوناجَرية الهندية التي تختلف عن الأحرف العربية تمامًا. ثم تُتِبت بالخط العربي الفارسي، وعندما بدأ العهد الإنجليزي صبها الإنجليز في قالب الحروف الإنجليزية.

ولكنها بعد ذلك استقرَّت على حروفها العربية ذات الخط الفارسي. وأصواتها ما زالت متطورة، ولها أكثر من ثمانين صورة إملائية وغير إملائية. (41)

ونخلُص مما سبق إلى أن اللغة الأردية قد نشأت في ظل الحكم الإسلامي في شبه القارة الهندية، وانتشرت معه في مختلف أنحائها أيضًا؛ فكان حكام المسلمين كلّما انتقلوا بعاصمة حكمهم من مكان إلى مكان جديد أثّروا على أهله حتى في لغتهم. وقد قبِل أهل شبه القارة تأثيرات العربية - سواء أكانت مباشرة أو غير مباشرة - وتلقّوها بالرضا على أنحا لغة دينهم.

وعلى هذا تكون اللغة الأردية قد نبتت جذورها في منطقة السند في ظل الحكم الإسلامي في القرن الثاني الهجري. وتأثرت اللغة السندية بالاختلاط الذي حدث بين العرب وأهل السند، ودخلت فيها التراكيب والألفاظ العربية، حتى أصبحت تُكتب بالخط الفارسي العربي. (42)

## ﴿الهامش و الحواشي﴾

- 1. الهاشمي، حميد الله، بروفيسور، (دون سنة الطبع). تاريخ اللغة والأدب الأردي، ص: 40.
- 2. سبط حسين، الدكتور، (1964م). جامع فيروز اللغات، لاهور، باكستان، فيروز سنز لميتد، ص: 8.
- 3. شيراني، حافظ محمود، (دون سنة الطبع) پنجاب مي اردو ، إسلام آباد، مقتدره قومي زبان، ص: 10.
  - 4. الهاشمي، حميد الله، بروفيسور، تاريخ اللغة والأدب الأردي، ص: 40.
- انظر:سكسينة، رام بابو،(2010م). تاريخ ادب اردو، ترجمة: مرزا محمد عسكري، وحواشي: تبسم كشميري، دهلي، ايجوكيشنل ببلشنك هاؤس، ص: 8.

(ii)Bailey, T. Graham, (1932). A history of Urdu literature, London, Oxford university press, introduction.

- 6. اانظر: نارنج، جوبي شند. الدكتور، (2007ء). اردو زبان اور لسانيات، باكستان، سنك ميل ببلى كيشنز،
   ص: 37.
- 7. هو أبو المظفر شهاب الدين محمد بن نور الدين، المشهور بلقب شاه جهان(أي ملك الدنيا بالفارسية) (1000-1007ه / 1592-1666م). وهو أحد سلاطين الهند في القرن الحادي عشر الهجري. ومن أشهر آثاره: تاج محل، وهو ضريح زوجته ممتاز محل . انظر: النمر، عبد المنعم ،الدكتور، تاريخ الإسلام في الهند، ص: 243، 243.

- انظر: سليم أختر،الدكتور،(2008م). اردو زبان كى مختصر ترين تاريخ، لاهور، سنك ميل ببلى كيشنز ،
   انظر: سليم أختر،الدكتور، (2008م). اردو زبان كى مختصر ترين تاريخ، لاهور، سنك ميل ببلى كيشنز ،
   الهاشمى، حميد الله، بروفيسور، تاريخ اللغة والأدب الأردي، ص: 39.
  - 9. معنى البيت: ليحفظ الله لغة مير ومرزا التي سمعناها، فبأي فم نزعم يا مصحفي أنها لغتنا ؟
- 10. آرزو،سراج الدين على خان،(1951م). مقدمة نوادر الألفاظ، رتبه:سيد عبد الله،الدكتور، باكستان، كراتشي، انجمن ترقى اردو، ص: 29.
- 11. شيراني، حافظ محمود، (1966م). مقالات، جمعها ورتَّبها: مظهر محمود شيراني، لاهور، مجلس ترقى أدب، 1/ 20.
- 12. انظر: سليم أختر،الدكتور،(2008م). اردو زبان كى مختصر ترين تاريخ، ص: 86. ومعنى البيتين: كان لقب الأردية المعروف هو "الهندوية"، وكان الناس كلهم يسمُّونها بذلك الاسم. حتى كان عهد شاهجان فزال اسم "الهندوية"، وبقى لقب "الأردية".
  - 13. انظر: شيراني، حافظ محمود، (1966م). مقالات، جمعها ورتَّبها: مظهر محمود شيراني، 2/ 6.
    - 14. انظر:سليم أختر،الدكتور،(2008م). اردو زبان كي مختصر ترين تاريخ، ص: 50 -
- 15. يوسف عامر،الدكتور و إبراهيم محمد إبراهيم، الدكتور(2010م). الشعر الأردي عبر القرون، القاهرة، جامعة الأزهر، ص: 69.
- 16. بدأت حملات المسلمين غير العرب لشبه القارة الهندو باكستانية على يد سبُكْتَكين مؤسس الدولة الغزنوية والذي كان غلاماً لألبتكين صاحب غزنة، مجلب من تركستان إلى بخارى فنيسابور، ثم خلف سيده عليها عام 367ه/ 966م، وبعد وفاته في شعبان عام 387ه/ 997م خلفه ابنه محمود الغزنوي الذي واصل حملاته على أرض شبه القارة، فغزاها سبع عشرة غزوة على مدى سبعة وعشرين عامًا فيما بين عامي 190هم/ 1000م و 417هم/ 1026ه. انظر: أحمد محمود السادات،الذكتور، تاريخ المسلمين في شبه القارة الهندية وحضارتهم. 1/ 76- 78. فهمي،شوكت علي ، هندوستان پر اسلامي حكومت، ص: 117. عبد المنعم النمر،الدكتور، تاريخ الإسلام في الهند، ص: 80 ، 81. حمد قاسم فرشته، (2008م). تاريخ فرشته: هندوستان كي مكمل تاريخ، ترجمه: عبد الحثي،خواجه (خواجه مشفق) ، لاهور،الميزان ناشران وتاجران كتب، ص: 50/1.
  - 17. انظر: واعظ لال،(دون سنة الطبع). اردو زبان كي تاريخ، دهلي، مطبعة محتبائي، ص: 24.

- 18. البنجاب: منطقة بين الهند وباكستان، وكلمة "بنجاب" اسم مركّب يعني : "الأنحار الخمسة"؛ وهي: بياس، راوي، سُتلج ، تشناب ، جهلم ؛ وكلها روافد لنهر السند ، وأكبرها هو جهلم . والبنجاب لها تاريخ طويل وتراث ثقافي غني. وشعب البنجاب يسمى البنجابي ، ويتحدثون لغة اسمها البنجابية . والأديان الرئيسية في منطقة البنجاب هي: السيخية ، والإسلام ، والهندوسية . والقسم الأكبر من البنجاب تابع لباكستان (65 ٪ ، بينما تسيطر الهند على 35٪ منها ) . وهي أرض السيخ التاريخية حيث وُلِد فيها معلمهم الأول كُرو نانك مؤسس معتقدهم. وقد ظهر في البنجاب خلال الحكم الغزنوي الشاعر الفارسي الكبير مسعود سعد سلمان اللاهوري (439 515 هـ/ 1047 1111م) الذي كتب أحد دواوينه باللغة الهندوية (الأردية)، وقد ذكره الأمير محسرو الدهلوي (693هم) في مقدمة ديوانه "غرة الكمال". انظر: جامعة بنجاب، تاريخ ادبيات مسلمانان باكستان وهند، لاهور، 2009م، 1/ 95.
- 19. انظر: تاريخ ادبيات مسلمانان باكستان وهند، 1/ 39. عطش الدراني،الدكتور،(1988م). پنجاب مين اردو اور وفترى زبان، لاهور، نذير سنز ببلشرز، ص: 35 ومابعدها.
  - 20. شيراني، حافظ محمود، پنجاب مين اردو، إسلام آباد، مقتدره قومي زبان، ص: 8.
  - 21. Grierson, George Abraham, (1932).linguistic survey of India, Motlal Banarsidas, Dehli,vol: 9,Part: introduction, page: 13,14.
- 22. ومنهم: بندت دتاترية كيفي، والدكتور سنيتي كمار شتر جي، وبيلي تي جراهم، وغيرهما. انظر: أيوب صابر،الدكتور، اردو اور ديگر پاكستاني زبانول كا ربط باهم، بحث في كتاب: پاكستاني زبانول كا ربط باهم، جمع وترتيب: فتح محمد ملك،الدكتور، ص: 45.
- Bailey, T. Graham, (1932A.) history of Urdu literature, Oxford university press, London, introduction.
  - 23. شوكت سبزواري،الدكتور،(1956م). اردو زبان كا ارتقاء، دهاكه،پاك كتاب گهر، ص: 65.
    - 24. جميل جالبي، الدكتور، ( 1982م). تاريخ ادبِ أردو، لاهور، مجلس ترقي ادب، 1/ 598.
- 25. يطلق إقليم الهند الجنوبية تاريخيًّا على جميع أراضي الهند الواقعة جنوب نحر ناربادا، وقد حكم المسلمون هذه المناطق أكثر من ستمائة سنة \_ بَدءًا من عام 737ه إلى سنة 1368ه \_ وقد ظهرت فيها خلال هذه الفترة ثقافة إسلامية جديدة. انظر: هاشمي، نصير الدين، (1963م). دكني كلچر، لاهور، مجلس ترقي أدب، ص: 59.

- 26. الهاشمي، حميد الله، بروفيسور ، تاريخ اللغة والأدب الأردي، ص: 41 .
  - 27. تاريخ ادبيات مسلمانان باكستان وهند، 1/ 37، 38
- 28. فريد كوي، عين الحق ، اردوزبان كي قديم تاريخ، لا مور، اوريئث ريسر چ سنشر، ملتان روؤ، ص: 71. محمد نواز كول، برصغير مين أدب و ثقافت يرتهذيب اسلامي كے اثرات، بحث في مجلة: تحقيق نامه، ص: 77.
- 29. انظر: الندوي، السيد سليمان،(1952م). نقوش سليماني، مكتبة شرق، ، ص: 31. تاريخ ادبيات مسلمانان باكستان وهند، 1/ 38.
  - 30. انظر: جميل جالبي، الدكتور، ( 1982م). تاريخ ادبِ أردو، 1/ 3، 4.
  - 31. انظر: سليم أختر، الدكتور، اردوزبان كي مختصر ترين تاريخ، ص: 94، 95.
    - 32. شيراني، حافظ محمود، پنجاب ميں اردو، ص:10.
      - 33. نفس المرجع، ص: 2، 3.
  - 34. عبد الحق، مولوي، (1951م). قواعد اردو ، كراتشي، باكستان، أنجمن ترقي اردو، ص: 3.
- 35. يقول بهذا الرأي بعض علماء اللغة الأردية؛ مثل: حرير سن، حولزبلاك، شترجي. وهم يربطون اللغة الأردية بلغة "اب بمرنش" التي كان يُتحدَّث بها في المنطقة العلوية لنهري "كَنكًا" و"جمنا" منذ 1500 عام قبل الميلاد. انظر: شوكت سبزواري،الدكتور، (1966م). اردو لسانيات، كراتشي، باكستان، مكتبة تخليق أدب، ص: 14.
  - 36. انظر: عبد المنعم النمر،الدكتور، تاريخ الإسلام في الهند، ص: 317.
- 37. انظر: دائرة معارف اردو، دانش گاه پنجاب، 354/2. عطش الدراني، الدكتور، پاكتاني أردوك خدوخال، مقتدرة قوي زبان، إسلام آباد، الطبعة الأولى، 1997م، ص: 11، 12.
- 38. لعل المقصود بكونها هندية هو أن اللغة الأردية ليست دخيلة على شبه القارة الهندو باكستانية، بل إن جذورها الأولى ترجع إلى لغات هندية أصيلة، ثم تطورت مع اختلاط أهلها بالفاتحين المسلمين.
- 39. يميل مؤرخو الأدب إلى أن لغة "كُمِرْك بولى" كانت هي الأساس الذي بنيت عليه اللغة الأردية بشكلها الحالى.

- 40. إبراهيم محمد إبراهيم،الدكتور، مجالات الدراسات الأدبية المقارنة بين الأردية والعربية والفارسية، ص: 2.
- 41. اللغة الأردية هي لغة باكستان القومية والعلمية والثقافية، لكنها إلى الآن ليست اللغة الرسمية لها.انظر: مجلة: الحبار اردو- إصدار: مقتدره قومي زبان (مجمع اللغة القومية)، إسلام آباد، باكستان، المجلد 15، العدد 12 ديسمبر 1998م، ص: 6. إبراهيم محمد إبراهيم، الدكتور، مجالات الدراسات الأدبية المقارنة بين الأردية والعربية والفارسية، ص: 3.
- 42. عطش الدراني، الدكتور، (2002م). باكستاني اردو: مزيد مباحث، إسلام آباد، مقتدرة قومي زبان، الطبعة الأولى، ص: 134.

# ﴿المصادر و المراجع﴾

- 1. إبراهيم محمد إبراهيم، الدكتور، مجالات الدراسات الأدبية المقارنة بين الأردية والعربية والفارسية
  - 2. أحمد محمود السادات،الدكتور، تاريخ المسلمين في شبه القارة الهندية وحضارتهم
- آرزو،سراج الدین علی خان، (1951م). مقدمة نوادر الألفاظ، رتبه:سید عبد الله،الدكتور،
   کراتشی، انجمن ترقی اردو
  - 4. اعظ لال،اردو زبان كي تاريخ، دهلي، مطبعة محتبائي
- 5. أيوب صابر،الدكتور، اردو اور ديگر پاكستاني زبانوں كا ربط باهم، بحث في كتاب: پاكستاني زبانوں كا ربط باهم، جمع وترتيب: فتح محمد ملك،الدكتور
  - 6. جامعة بنجاب، تاريخ ادبيات مسلمانان باكستان وهند، لاهور، 2009م،
    - 7. جميل جالبي، الدكتور، ( 1982م). تاريخ ادبِ أردو
  - 8. جميل جالبي، الدكتور، ( 1982م). تاريخ ادبِ أردو، لاهور، مجلس ترقى ادب
- جمد قاسم فرشته، ( 2008م). تاریخ فرشته: هندوستان کي مکمل تاریخ، ترجمه: عبد الحئی، خواجه (خواجه مشفق) ، لاهور، المیزان ناشران وتاجران کتب
- 10. دائرة معارف اردو، دانش گاه پنجاب، 354/2. عطش الدراني،الدكتور،پاكستاني أردو كے خدوخال، مقتدرة قومي زبان، إسلام آباد، الطبعة الأولى، 1997م
  - 11. سبط حسين، الدكتور، (1964م). جامع فيروز اللغات، لاهور، باكستان، فيروز سنز لميتد
- 12. سكسينة، رام بابو، (2010م). تاريخ ادب اردو، ترجمة : مرزا محمد عسكري، وحواشي: تبسم كشميري، دهلي، ايجوكيشنل ببلشنك هاؤس

- 13. سليم أختر ،الدكتور ، (2008م). اردوزبان كي مختصر ترين تاريخ، لاهور ، سنك ميل ببلي كيشنز ،
  - 14. شوكت سبزوارى،الدكتور، (1966م). اردولمانيات،كراتشي، باكستان، مكتبة تخليق أدب
    - 15. شوكت سبزواري، الدكتور، (1956م). اردوزبان كاار نقاء، دهاكه، ياك كتاب گر
    - 16. شيراني، حافظ محمود، (دون سنة الطبع) پنجاب مين اردو ، إسلام آباد، مقترره قومي زبان
- 17. شيراني، حافظ محمود،(1966م). مقالات، جمعها ورتَّبها: مظهر محمود شيراني، لاهور، مجلس ترقى أدب
  - 18. عبد الحق، مولوي، (1951م). قواعد اردو ، كراتشي، باكستان، المجمن ترقى اردو، ص: 3.
    - 19. عبد المنعم النمر، الدكتور، تاريخ الإسلام في الهند
- 20. عطش الدراني، الدكتور، (2002م). باكستاني اردو: مزيد مباحث، إسلام آباد، مقتدرة قومي زبان، الطبعة الأولى
  - 21. عطش الدراني،الدكتور،(1988م). پنجاب مي اردو اور دفتري زبان، لاهور، نذير سنز ببلشرز
    - 22. فريد كوتي، عين الحق ، أردوزبان كي قديم تاريخ،لا مور،اوريئنك ريسرچ سنتر،ملتان رودُ
- 23. فهمي، شوكت علي، هندوستان پر اسلامي حكومت، ص: 117. عبد المنعم النمر، الدكتور، تاريخ الإسلام في الهند
- 24. مجلة: اخبار اردو- إصدار: مقتدره قومي زبان (مجمع اللغة القومية)، إسلام آباد، باكستان، الجلد 15، العدد 12، ديسمبر 1998م،
- 25. نارنج، جوبي شند. الدكتور، (2007ء). اردو زبان اور لسانيات، باكستان، سنك ميل ببلي كيشنز
  - 26. الندوي، السيد سليمان، (1952م). نقوش سليماني، مكتبة شرق،
  - 27. هاشمي، نصير الدين، (1963م). دكني كلچر، لاهور، مجلس ترقى أدب
  - 28. الهاشمي، حميد الله، بروفيسور، (دون سنة الطبع). تاريخ اللغة والأدب الأردي
- 29. يوسف عامر،الدكتور و إبراهيم محمد إبراهيم، الدكتور(2010م). الشعر الأردي عبر القرون، القاهرة، جامعة الأزهر



# ﴿المصادر الإنحليزية

- 1. Bailey, T. Graham, (1932). A history of Urdu literature, London, Oxford university press, introduction.
- 2. Grierson, George Abraham, (1932).linguistic survey of India, Dehli Motlal Banarsidas

## دور الشباب المسلمين في نشر الدعوة الإسلامية

#### **ABSTRACT:**

Youth are the backbone of a nation. They can change the destiny of the society with their interest and valiant behavior. The role of the youth can never be ignored when profiling the success of any nation. The quality of liveliness and vitality—which forms the cardinal descriptive characteristics of youth is an asset or liability depending on how the young people are instructed socially and religiously. Verily, if the youth of a nation are guided right, the nation will surely take the path of achieving great things and leaving behind magnificent footprints for later generations. The Muslim youth of today, therefore, should realize their role in the society and contribute selflessly to the advancement of the Muslim Ummah.

## **Keywords**: youths, nation, footprints, Muslim Ummah.

يقضى الإنسان عدة مراحل في حياته كالطفولة، والمراهقة، والكهولة والشيخوخة ولكن المراهقة لها مكانة خاصة في عمره، وفي هذه المرحلة، يفعل الإنسان ما يريد بسهولة، لتواجد الفكرة والقوّة والطاقة و القدرة والإرادة عنده، تجذب السئيات و المنكرات الشباب إليها جذبا شديدا وتضلهم عن الصراط المستقيم وتبعدهم عن رهّم العظيم، فالشباب يقعون في الإثم والذنب، ويستحقون غضب الله تعالى في الدارين. وفي نفس الوقت الشباب الذين يخالفون هواهم والشيطان في الحياة، ويقتدون بآثار الصالحين وا لمتقين و يجاهدون بأنفسهم و مالهم في سبيل الله و يدافعون عن الإسلام و الأمة للإنقاذ عن الضرر والأعداء و يرفعون راية الدين في العالم. وفي نحاية المطاف يجعلون هدفهم الأساسي رضوان الله و رسوله في الحياة فأحبهم الله عز وجل و أنعم عليهم في الدنيا والآخرة. وفي البحث ندرس هؤلاء الشباب الكرام الذين خدموا الإسلام في حياهم و لعبوا دورا مهما في نشر الدعوة وضحّوا بأنفسهم و أموالهم في نشر القيم خدموا الإسلام في حياهم و لعبوا دورا مهما في نشر الدعوة وضحّوا بأنفسهم و أموالهم في نشر القيم

الباحث بمرحلة ايم فل، قسم اللغة العربية بجامعة المنهاج، لاهور
 ☆☆ الأستاذ المساعد بقسم اللغة العربية، جامعة المنهاج، لاهور

والأخلاق الفاضلة في العالم، ونطالع سيرتهم ونبين كيف رفعوا لواء الإسلام في الكون ونرى المناهج والأساليب التي إختاروها لبتليغ رسالة التوحيد و النبوّة و نشر المعالم الكريمة في المجتمع.

الأهداف و المقاصد من وراء كتابة ورقة البحثية ما يلي:

- 1. بيان عظمة الشباب و مكانته في القرآن الكريم.
- ذكر منهج السيرة النبوية الشريفة و الوصايا النبوية لتربية الشباب و تعليمهم.
  - 3. توضيح تضحية الشباب المسلم و إنحازاتهم في التاريخ.
    - 4. تقديم مساهمة الشباب في التقدم الإجتماعي.
- 5. توجيه المؤسسات و الحكومات إلى ترتيب البرامج الإصلاحية و والتربوية للشباب.
- والقاء الضوء على موضوع تربية الشباب لأنه ذو أهمية كبيرة و خاصة في عصرنا الراهن.
  - 7. تحريض الشباب على إستعادة مجد الأمة المسلمة وكرامتها في العالم.
  - 8. تشجيع الشباب على أخذ التعليم و التربية والأخلاق العالية في الحياة.
- 9. إثارة الباحثين والأدباء والكتاب على أن يكتبوا المقالات في الجرائد والمحلات والكتب لإصلاح المراهقين.
  - 10. إيقاظ الكبار لتربية الصغار والإهتمام برعايتهم.

القرآن الكريم كتاب جامع وشامل، يحيط بكل علم وفن وقضية من القضايا التى يواجهها الإنسان فى حياته، هذا الكتاب المبين يرشده إرشادا كاملا فى جميع أمور الحياة والمجالات مثل المجال الدينى، والسياسى، والاجتماعى، والعائلى وغيره ذلك من المجالات. والآن نبدأ ببيان عظمة الشباب و مكانتهم في القرآن الكريم و نشاهد الأحكام و الأوامر و الأمثال التي ذكرها الله عز و حل لتربية المراهقين و الشباب و تعليمهم و تزكيتهم. ونبحث أولئك الشباب الذين قضوا حياتهم في إتباع أمر الله تعالى و يفوزون في الدين و الدنيا.

#### مرحلة الشّباب هي مرحلة القوّة و الطاقة

بيّن الله عزّوجل مراحل تخليق الإنسان كالنطفة والعلقة والمضغة فبعد ولادة الإنسان تبدأ حياة ثانية، ويمرّ الإنسان من المراحل المختلفة كالطفولة، والكهولة والشيخوخة كما قال الله تبارك وتعالى:

''فَإِنَّا حَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُم وَثُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَل مُسَمَّى. ''(1)

كذلك أشار القرآن إلى مراحل الحياة بعد مولد الإنسان وبيّن بعض خصائص لهذه المراحل كما قال الله عزوجل.

''اللَّهُ الَّذِي حَلَقَكُمْ مِنْ ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمُّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَعْفًا وَشَعْفًا عَلَيْهُ الْقَدِيرُ.''(2)

ألقى ابن كثير الضوء على جميع مراحل الحياة و تنقلاتها، وبيّن بعض أهم صفاتها تحت هذه الآية قائلا:

"ينبّه تعالى على تنقّل الإنسان في أطوار الخلق حالا بعد حال، فأصله من تراب، ثم من نطفة، ثم من علقة، ثم من مضغة، ثم يصير عظاما ثم يُكسَى لحما، ويُنفَخ فيه الروح، ثم يخرج من بطن أمه ضعيفا نحيفًا واهن القوى. ثم يشب قليلا قليلا حتى يكون صغيرًا، ثم حَدَثًا، ثم مراهقًا، ثم شابا. وهو القوة بعد الضعف، ثم يشرع في النقص فيكتهل، ثم يشيخ ثم يهرم، وهو الضعف بعد القوة. فتضعف الهمة والحركة والبطش، وتشيب اللّمّة، وتتغير الصفات الظاهرة والباطنة؛ ولهذا قال: ثم مُ حَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ أي: يفعل ما يشاء ويتصرف في عبيده بما يريد، وهم الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ. "(3)

قد ثبت بعد مطالعة الآيات الكريمة و تصريحات المفسرين أن الشّباب مرحلة القوّة بين ضعف الطفولة وضعف الشيخوخة ولهذا السبب تحتاج الحركات السياسية أو الدينية إلى الشّباب أبداً لنجاحها في أية معركة. يطلب ديننا الإسلام من الشباب المسلمين أن يكون قويا و ذا طاقة لأن المؤمن القوي خير من المؤمن الفوعي خير من المؤمن الفوعي خير من المؤمن الضعيف كما قال رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم:

''المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف . وفي كل خير . احرص على ما ينفك . ولا تعجز فإن غلبك أمر فقل قدر الله وماشاء فعل . وإياك واللو . فإن اللو تفتح عمل الشيطان.''(4)

إن مرحلة الشباب هي مرحلة الطاقة و القدرة ويلزم على الشباب أن يحافظوها و يستخدموا قوّقم للدفاع عن الإسلام ويخدموا الفقراء والمساكين و اليتامى من المجتمع و يمنعوا الظالمين من الظلم و ينشروا الأخلاق العالية و القيم في الدنيا.

## الشاب الثائر الذى هدم الأصنام

لما أرسل الله عرّوجل إبراهيم إلى الناس لهدايتهم وتزكيتهم، كان الناس مشغولين في عبادة الأصنام والطواغيت فدعا المشركين إلى الله، خالق الكون، ذى الجلال والإكرام ولكنهم أنكروا هذه الدعوة ومازالوا يعبدون الأصنام، فقال إبراهيم عليه السلام للمشركين:

''تَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُمْ بَعْدَ أَنْ تُولُّوا مُدْبِرِينَ.''(5)

حلف إبراهيم فأخذ بفأسه وحطّم الأصنام إلا كبيرا وضع الفأس على منكبه، فيقول القرآن: 2 فَجَعَلَهُم جُذَاذًا إلَّا كَبيرًاهُمَّ لَعَلَّهُم إلَيهِ يَرِجِعُونَ. "(6) فرجع المشركون وسألوا الناس من فعل هذا؟ في ذلك الوقت كان إبراهيم فتى قويا كما جاء في القرآن الكريم:

'' قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ.''(7)

ذكر الإمام القرطبي تفسيرا رائعا لهذه الآية، وقال إن إبراهيم عليه السلام كان فتي متقيا و شابا جميلا ذاك الوقت، كمثل الأنبياء الآخرين في زمانهم ،و عرض قول ابن عباس رضى الله عنه قائلا:

''والفتى الشاب والفتاة الشابة. وقال ابن عباس: ما أرسل الله نبيا إلا شاباً. ثم قرأ: سمعنا فتى يذكرهم.''(8)

هذا الشاب هو سيدنا إبراهيم عليه السلام الذي عرض الدّلائل والحجج على المشركين ليرجعهم إلى الدّين الحنيف ولكنهم لم يومنوا بالله واليوم الآخر ففعل مافعل. هذه أسوة حسنة لشباب عصرنا كيف يجاهدون في سبيل الله الدعوة وتبليغ رسالة الله ونشر دين الإسلام في العالم.

## الشاب المذبوح في إتباع أمر الله تعالى

سيدنا إبراهيم عليه السلام هو جد الأنبياء وله مكانة خاصة عند الله عزّوجل وإنه بلغ حد الشيخوخة وليس له ولد فدعا إبراهيم عليه السلام ربّه سبحانه وتعالى بقوله بقوله:

''رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ .''<sup>(9)</sup>

فتقبل الله دعاء نبيه الكريم و أعطاه ابنين جميلين فشكر الله تعالى قائلا:

''الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَهَبَ لَى عَلَى الْكِبَر إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ''(10)

فاستجاب الله دعاءه ورَزَقه الله الاولاد الصالحين إسماعيل عليه السلام وإسحاق عليه السلام في آخر عمره، فلما بلغ إسماعيل عليه السلام إلى منتهى شبابه واكتمال عقله. رأى أبوه في المنام أن يذبح ولده هذا، وفي الصباح الباكر عرض عليه الرؤية الصادقة:

'' فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنِيَّ إِنِيِّ أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِيِّ أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ الْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ.''(11)

هذا أمر فظيع، الوالد يذبح إبنه وبالاضافة إلى أن الوالد يريد أن يحقق الحكم على وحه الحقيقة ولكن لما سمع إبنه لم يرفض هذا الشاب المؤدّب وأجاب أباه ''يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ.''(12) هذه الكلمات يظفر قوة الإيمان والشجاعة والبطولة لدى الشّباب

' فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنِيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبُحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ الْمَنَامِ أَنِي أَذْبُحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ الْعَلَ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُينِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ. ''(13)

كم كان عمر سيدنا إسماعيل عليه السلام عند ذبحه؟ قال الإمام البغوي عن عمره حينما رأى أبوه رؤية صالحة و تكلّم سيدنا إبراهيم عيله السلام عنها بابنه الصغير، كما ورد في التفسير:

'' فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ، قال ابن عباس وقتادة: يعني المشي معه إلى الجبل. وقال مجاهد عن ابن عباس: لما شب حتى بلغ سعيه سعي إبراهيم والمعنى: بلغ أن يتصرف معه ويعينه في عمله. قال الكلبي: يعني العمل لله تعالى، وهو قول الحسن ومقاتل بن حيان وابن زيد، قالوا: هو العبادة لله تعالى.واختلفوا في سنه، قيل: كان ابن ثلاث عشرة سنة. وقيل: كان ابن سبع سنهن ١٤/١٠)

فحقق حد الأنبياء رؤيته واتبع أمر الله و ذبح ابنه كما قال الله تباك وتعالى في الآيات القادمة : ''فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْحَبِينِ، وَنَادَينُهُ أَن يَاإِبْراهِيمَ، قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ بَخْزِي الْمُحْسِنِينَ، إِنَّ هَذَا لَهُو الْبَلَاءُ الْمُبِينُ، وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْح عَظِيمٍ.''(15)

كان هذا الإمتحان بلاء عظيما ففازا فيه، فتقبّل ألله من هذا الشاب تضحية نفسه فبدّل به بشاة فذبحها، فجعل الله هذه السنّة فرضا لأمة المحمدية، والمؤمنون يذبحون الدّواب في ذكرى إسماعيل حتى إلى يوم القيامة. إسماعيل عليه السلام قدوة لفتيتنا في إمتثال أمر الله سبحانه وتعالى وإتباع حكم الوالد بدون التفكر والشك.

### ذكر الشاب الصالح في أحسن القصص

لقد ذكر القرآن الكريم نموذجا طيبا للشاب الصالح والمتقى، وجعل الله تعالى عزّوجل هذه القصة نبراسا لتزكية نفوسهم فى زمن التكنولوجيا وأمام المنكرات والفواحش. إنها قصة نبى الله يوسف عليه السلام عدّها الله عزّوجل من أحسنِ القصص لما فيها من العبر والموعظة الحسنة للسالكين إلى الله على الصراط المستقيم لاجتناب الآثام والوساوس. نشأ يوسف عليه السلام نشأة حسنة وهو فى قصر عزيز مصر، وكانت البيئة هناك غير صالحة فصار يوسف عليه السلام شابا إمتحن الله سبحانه بامرأة عزيز فجاء فى القرآن الكريم:

''وَرَاوَدَتْهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَفْسِهِ وَغَلَّقَتِ الْأَبْوَابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ.'' (16)

عرضت إمراة العزيز نفسها على يوسف عليه السلام والذى كان فى ريعان شبابه، ومقتبل عمره وكانت صاحبة البيت الذى كان يسكن فيه وغالبة على أمر لأنه كان مفلوكا وفى بلد غريب، والفتنة أمامه ولكن أنقذه الله تعالى فقال:

' ْ قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ.''(17)

فأنجى الله تعالى يوسف عليه السلام من هذه البليّة العظيمة وأكرمه إكراما كبيرا وأعطاه نعمة النّبوة وجعله خير البشر في عصره. ينبغى للشباب المسلمين أن يقرؤا هذه القصة ويهتدوا بها ويزكوا أنفسهم ويحفظوا أنفسهم من الفواحش والمنكرات ويتحلوا بأخلاق الله عزّوجل لينالوا النّجاة.

## ثناء الله عزّوجل على شباب الكهف

تبين سورة الكهف عظمة أصحاب الكهف الذين امنوا بالله ورسوله واليوم الآخر وثبتوا على الحق والصدق، ونبذوا الباطل ورفضوا إتباع الملك الظالم فقال الله تبارك وتعالى في شأنه:

''نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ آمَنُوا بِرَهِّمِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى.''(18)

هؤلاء الشّباب الذين هجروا ديارهم وفارقوا أهلهم، فتركوا زينة الأرض ومتاع الحيوة الدنيا، واعتزلوا قومهم فأووا إلى الكهف الضيق الخشن المظلم. فرحمهم الله تعالى وأنامهم في الكهف أكثر من ثلاثمائة سنة وقلّبهم الله عزّوجل ذات اليمين والشمال وكلبهم حالس معهم، فأيقظهم الله لكى يرى النّاس كيف يكرم الله سبحانه وتعالى عبدا من عبادنا، وكيف ينعم الله شبابا الذين يستقيمون على الصّراط المستقيم ويرفعون صوقهم ضد الباطل ويقولون كلمة الحقّ عند السّلطان الجائر.

لقد وضع الله تعالى السّورة باسم هؤلاء الشّباب سورة الكهف فالقرآن الكريم يبقى إلى يوم القيامة مذكرا شباب الكهف ويظل ذكرهم يرنّ في آذان الناس إلى يوم الآخر.

## إظهار الله تعالى النبوة للأنبياء والرسل في منتهى الشّباب

مرحلة الشّباب لهاعظمة ومكانة خاصة عند الله تعالى ولأن الله عزّوجل خصّص مرحلة الشّباب من حياة الإنسانية لإعطاء نعمة النبوّة والرّسالة للأنبياء الكرام كما قال الله عزّوجل عن يوسف عليه السلام:

° وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ بَخْزِي الْمُحْسِنِين. ' (19)

فسر الإمام الطبرى هذه الآية قائلا:

"قال ابوجعفر: يقول تعالى ذكره: لما بلغ يوسف أشده، يقول: ولما بلغ منتهى شدة قوته فى شبابه وحده ذلك فيما بين ثمانى عشرة إلى ستين سنة وقيل إلى أربعين سنة."(20)

وقد أعطى الله عزّوجل النبوّة الكبرئ ليوسف عليه السلام في منتهى شبابه وبمذا الأمر تزداد أهمية مرحلة الشّباب من مراحل حياة الإنسان.

وفي مقام آخر قال الله سبحانه تعالى عن موسى عليه السلام:

" وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَىٰ آتَيْنَاهُ خُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ بَعْزِي الْمُحْسِنِينَ. ' (21)

فسرها المفسر الكبير من عصرنا الراهن الاستاذ الدكتور محمد سيد طنطاوي بقوله:

"وقوله (واستوى) من الإستواء بمعنى الإكتمال وبلوغ الغاية والنهاية أى. وحين بلغ موسى. منتهى شدته وقوته واكتمال عقله قالوا: وهى السّن التي كان فيها بين الثلاثين والأربعين. '(22)

ذهب بعض المفسّرين إلى هذا الأمر بأنّ الله تعالى قد أعطى النبوّة للأنبياء الكرام في مرحلة اكتمال الشّباب وبمذا تبرز المكانة للشّباب وأهميته.

## مكانة الشباب في ضوء السنة والحديث

بعث الله تعالى رسوله الكريم لهداية النّاس وإصلاحهم وإرشاد المخلوق إلى الخير والفضيلة. ونزل القرآن على قلبه المنور، هذا هو الكتاب المبين الذى يضيئ العالم بعلومه ومعارفه وأحكامه من الأوامر والنواهي.

والناس يهتدون به لحل جميع قضايا حياتهم الإنسانية، وكذلك إعتنى رسول الله بتربية الشّباب رعاية وإعدادهم لحمل مسؤلياتهم بأنفسهم. فشرع رسول الله بعض الأوامر والنواهى الخاصة بالشّباب رعاية لأحوالهم وعناية بشأنهم، وإرشاداتهم، وبين للشّباب بعض الحلول العلمية وفتح لهم بعض المناهج القويمة للطريق وتحقيق الفوز والنجاح لهم في هذه الدنيا والآخرة. وفيما يلى ندرس عن الأحاديث التي تشمل على المواعظ والعبرة والأحكام الخاصة للشباب المسلمين.

## الشَّاب الصَّالح تحت ظل الله في يوم الحشر

الإنسان مركّب من الروح والنّفس، الروح تأمر بالبرّ والحسنة لكى ينجح المؤمن في الدّارين والنّفس تدعوه إلى السّوء والفحش والمنكر كما قال الله تبارك وتعالى:

''إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ.'' (23)

هذه هي المحاربة التي يواجهها الإنسان في حياته، لو تغلب الروح على النفس يفوز الإنسان في الدين والدنيا ولو سيطرت النفس على الروح فقد خسر وخاب المؤمن. هذا الإمتحان والإبتلاء للمؤمنين فأمر الله عرّوجل أن يقوى المؤمن روحه بعبادته وبإتّباع أحكامه، وبيّن الله سبحانه وتعالى لماذا خلق الإنسان؟ وماذا مطلوب منه؟ فقال:

'و مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ. ''(24)

والعبادة مقصود من حياة الإنسان، وهي إظهار عملي للعقيدة الإسلامية، وبرهان على صدقها، والعبادة هي غذاء للايمان والروح وهي وسيلة لنجاح المؤمنين.

فليزم شباب المؤمنين أن يسبحوه بكرة وأصيلا، ويعبدوه ليلا ونحارا حتى يرضى الله تعالى منهم، وذكر رسول الله الحديث الذي يبين عظمة الشاب العابد المتقى عند الله تعالى في يوم القيامة قائلا:

''سبعة يظلهم الله في ظله لا ظل إلا ظله: إمام العادل وشاب نشأ في طاعة الله، و رجل قلبه معلق بالمساجد،ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إني أخاف الله، ورجل تصدق أخفى حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه، ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه.''(25)

سيكون الشاب المؤمن العابد تحت ظل الله تعالى في يوم الحشر، و في مقام آخر ورد في قول رسول الله صلى الله عليه وسلم، يفتخر الله سبحانه وتعالى أمام الملائكة بالشباب الذين يتقون الله حق تقاته و يزكون أنفسهم كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديثه:

"إن الله تعالى يباهي بالشاب العابد الملائكة، يقول: أنظروا إلى عبدي! ترك شهوته من أحلى. "(26)

لو يريد أحد من الشّباب أن يحفظ نفسه من حرارة يوم القيامة، يوم يفر الأم من إبنه والأبنة والأب من أولاده، والأولاد من أمهاتهم وآبائهم فينسون بعضهم بعضا فتنقطع صلاتهم الدنيوية فيظل الله عرّوجل سبعة تحت ظله يوم لا ظل إلا ظله، ومنهم شاب نشأ في عبادة الله وطاعته وتعلق قلبه بالمسجد ولا يعصى الله ورسوله فيرضى الله عزوجل منه.

## حكم الزواج للشباب

عندما يصير الطفل شابا وينضج حسمه من الناحية الفكرية والبدنية، تظهر القدرات والقوّة البدنية وعيل إلى الجنس المخالف لذا جعل الله سبحانه وتعالى النّكاح وسيلة لتحصين طاقة الشّباب بطريق مشروع، وبعد نكاحهما يرزقهما الله أولاداً فيزيد الحب بينهما، والذى لايستطيع أن ينكح المرأة فعليه الصوم لأن الصوم يمنعه من الوقوع في الزنا والفواحش كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

''يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلْيَنْكِحْ، فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَا، فَلْيَصُمْ، فَإِنَّ الصَّوْمَ لَهُ وجَاءٌ.'' (27)

هذا حكم مطلق للتزويج ولكن في الحديث المذكور لم تذكر تفاصيل و أحكام عن الزواج، كيف يختار الشاب المسلم زوجته؟ وما الأمور التي يهتم بحا قبل اختيار الزوج؟ كتب سلامة موسى الكتاب و وضع فيه الباب باسم ''اختيار الزوجة''وقال فيه:

'' يجب أن نختار الزوجة بحيث تكون صفات الجمال فيها على أوفرها: حسم جميل، وعقل ذكي، والذكاء هو جمال العقل، ويجب ألا ننخدع بالقيم الاجتماعية التي يحيطنا بما المجتمع الاقتنائي الذي نعيش فيه، فإن هذا المجتمع يكبر من شأن المال ويخيفنا، بل يرعبنا، من الفاقة و الحرمان بحيث ننحرف إلى الناحية الأخرى انحراف الجنون، فنضحي بكل شئ تقريبا من أجل المال، و نختار الزوجة الثرية بحيث نتغاضى عن جمال حسمها وجمال عقلها، ثم نعقب منها أولادا دميمين ينقصهم جمال الجسم وجمال العقل، و عندئذ قد ننجح في المجتمع و لكننا نخفق في الحياة. ' (28)

خاطب المصنف بالشباب ونصحهم أن لا يؤثروا المال على القيم والأخلاق الفاضلة والدين عند اختيار الزوجة لإن الجيل القادم يتربى بأيديها، وينشأ في احتضانها الكريم كذلك يكون الأم صالحة وتقية.

#### الإحتفاط بمرحلة الشباب

الإنسان له عدة مراحل من الحياة ولكن مرحلة الشّباب منها ملئية بالعواطف والأحاسيس وهذه المرحلة لاتعود أبدا، ولو ضيّع الشّباب هذه الفترة فيندمون يوم الآخرة. قد وجّه رسول الله الشّباب إلى الإهتمام بمرحلة الشّباب كما ورد الحديث عنه:

'' إغتنم خمسا قبل خمس: حياتك قبل موتك، صحتك قبل سقمك وشبابك قبل هرمك وفراغك قبل شغلك وغناك قبل فقرك."(29)

ومن اتبع الشهوات والمحرمات وضيّع شبابه فقد أهلك نفسه ويستحق عذاب الله عزّوجل في الآخرة لأن مرحلة الشّباب لن تعود فكيف ياتي بالاعمال الحسنة:

## يسئل عن مرحلة الشّباب يوم الحشر

قد من الله على الإنسان بالنعم الكثيرة أعطاه الحياة ورزقه المال والأولاد، وأنعم عليه الصحة والفراغ، فالله سبحانه وتعالى أعطانا هذه النّعم فعلينا أن نتّبع أوامره ونعبده ولكن حينما نعصى الله ورسوله فليسئل من الإنسان كما جاء في القرآن:

· 'ثُمُّ لَتُستَلُن يَومَئِذ عَن النَّعِيمِ. '' (30)

فإنه سوف يسئلن عن نعمة الشّباب يوم القيامة قال رسول الله في الحديث الشريف:

"لا تزول قدم ابن آدم عبد يوم القيامة من عند ربه حتى يسأل عن خمس عن عمره فيما أفناه وعن شبابه فيما أبلاه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه، و ماذا عمل فيما علم. "(31)

إن الإنسان لاتزول قدماه عن موقف الحساب يوم القيامة حتى يسأل عن خمس ومنها: الشّباب فيما ابلاه.

هذه المرحلة هي مرحلة القوه والعطاء والنشاط والنيل فالشاب يطيق من الاعمال مالا يحمله الصغير والكبير وما لم يستغل في هذه المرحلة قدر المستطاع فانه سيأتي اليوم ويتحسر فيه ويندم. فعلى الشّباب أن يتبع أوامر الله تعالى لكي يفوز في يوم الحشر ويرحمه الله تعالى.

#### أهل الجنة يكونون شبابا

يُدخل الله عرّوجل المؤمنين في الجنات، وهم في ربعان شّبابهم في الجنات تجرى من تحتها الأنهر وفيها العيون والفواكه والحور والغلمان وليس فيها الفقر والبؤس ولا شقاء ولا السقم ولا الموت أى أنعم الله على أهل الجنة، ويوفّر لهم كل الشيئ وذلك كما قال الله تبارك وتعالى:

'' وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ. '' (32)

وإنعام آخر لأهل الجنة أنه لايصيبهم الكبر والعجز في الجنة كما ذكر رسول الله في الحديث النبوي الشريف:

° وإن لكم أن تشبوا فلا تحرموا أبدا. ' (33)

فليزم على الشّباب أن يجتنبوا المنكرات والفواحشن والمحرمات لأن الله تعالى خصّص مرحلة الشّباب المحصول على درجة الفائزين بالجنة، فيسعدون بالشّباب الدائم.

## الدور الحيوي في نشر القيم والأخلاق السامية عبر التاريخ

الشّباب هم قوة الأمة وروحها وأساس رقيها ونحضتها، ولديهم الطّاقة والقوّة والقدرة، ويطيقون بحا لفعل أيما يريدون. وهم أكثر تقبلا للتغيّر والثورة وأكثر عونا عليها فإن قلوبهم مازالت غضة قوية عامرة بتقوى الله، خالية من ماديات الحياة ومن الفحش والمكر والخبث. لما تبدأ أية حركة أدبيّة، دينية أو سياسية دعوتما فيذهب إليها الشّباب ويجذبهم إليها كما جاء موسى عليه السلام بدعوة التوحيد ورسالة الله بعض فأسرع بعض الشّباب على قبول هذه الدّعوة والرّسالة، فقال الله تبارك وتعالى:

"فَمَا آمَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِنْ قَوْمِهِ عَلَى حَوْفٍ مِنْ فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِمْ أَنْ يَفْتِنَهُمْ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالٍ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الْمُسْرِفِينَ. "(34)

فبين الله سبحانه وتعالى أنه ما أمن لموسى عليه السلام مع ماجاء به من البينات والبراهين القاطعة والحجج إلا قليل من قوم فرعون من الذريّة وهم الشّباب لأن من آمن لموسى فهو يدعو الإيذاء والصّعوبة والمشكلة إليه، أما هؤلاء الشّباب فقد قبلوا الحق وتحملوا المشاق والشّدائد والمتاعب في سبيل الحق. وهكذا لل بعث الله تعالى نبيّه ومصطفاه إلى أهل مكّة والعرب كانوا يعبدون الأصنام لات، منات، هبل، عزى، يغوث ونسر وغيرها فقام رسول الله بدعوة التوحيد ودعاهم إلى الواحد القهّار فكذّبوه، وصار أكثر شيوخ مكّة أعداءً لنبي الله فأذى المشركون رسول الله إيذاء شديدا وكانوا يريدون أن يقتلوه لكن أقبل بعض شبّان العرب إقبالا على الحق وقبلوا دعوة التوحيد وآمنوا بالله ورسوله واليوم الآخر وتركوا دين آباءهم وأجدادهم فنصروه بمالهم وأنفسهم وحملوا عبء الدعوة وتحملوا والمصائب والشّدائد. وانتشر الإسلام بأيديهم في العالم العربي والعجمي وهاجروا من ديارهم ووطنهم لوجه الله عنهم ورضواعنه، كما أعلن الله عرّوجل في القرآن جهاده، وبشّرهم بجنة الفردوس في حياتهم، ورضى الله عنهم ورضواعنه، كما أعلن الله عرّوجل في القرآن الكريم:

''لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِمِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا.'' (35)

غفرالله جميع أصحاب نبيه الكريم ووعدهم بجنة النعيم، كما ورد في القرآن الكريم:

' وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَا حِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَوَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَا حِرِينَ وَالْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ.''(36)

والآن نذكر ترجمة بعض شباب من الصحابة الكرام و المتأخرين، وهم قدوتنا ونقتبس من أفعالهم الضوء لكى يمشى جيلنا على منهجم في سبيل الدعوة ونشر الإسلام وترويج القيم والأخلاق العالية في المجتمع البشري.

## ذكر بعض الشباب من الصحابة الكرام و المتأخرين

أسهم شباب المسلمين في نشر الدّعوة الإسلامية إسهاما كبيرا وهنا نذكر بعض هؤلاء الشّباب:

## (1)دعاء الرسول صلى الله عليه وسلم لعمر بن الخطَّاب

كان عمر ابن الخطاب رجلا قويا شجاعا وبطلا، وكان قبل مجيئ الإسلام أشد عداوة لدين الله، ومن أشد الناس وعداوة لرسول الله على فخرج من بيته لقتل نبئ الله سبحانه وتعالى، فرحمه الله عزّوجل، وهداه إلى الصراط المستقيم فصار محبا لرسول الله، وآمن بالله ورسوله واليوم الآخر في ريعان شبابه كما ذكر جلال الدين السيوطي:

''أسلم في السنة السّادسة من النبوة وله سبع وعشرون سنة.'' (37)

فنصر الإسلام بماله ونفسه فشهد مع النبى جميع المشاهد، وصلى المسلمون اعلانية في الكعبة بإسلام عمر، وكان المشركون قد رأوا هذا المنظر ولكنهم ما استطاعوا أن يمنعوهم عن أداء الصلوة أمامهم. قال رسول الله على عن مكانة عمررضي الله تعالى عنه:

"لوكان نبيّ بعدى لكان عمر بن الخطاب." (38)

لما تولّى الحلافة بعد أبى بكر الصديق، بايعه الصحابة الكرام فانتشر الإسلام بيده في الشرق والغرب وجعل 'الحكومة الإسلامية' حكومة مثالية وفتح الأقسام الجديدة لتطوير العمل الاجتماعي.

## (2)فاتح الخيبر على ابن ابي طالب

هو على ابن أبى طالب رهي، ابن عمّ رسول الله على الحقّ لكلّ مؤمن، رابع الخلفاء الراشيدين، آخذ لواء الإسلام وفاتح الخيبر، علامة الشُّجاعة والإستقامة على الحقّ:

نشأ على أبن ابى طالب رضى الله تعالى عنه تحت رعاية رسول الله على ولما أعلن رسول الله النبوّة والرّسالة فكان معه، ذكر صاحب أسد الغابة قول سيدنا على بن أبى طالب رضي الله تعالى عنه:

''أنا أول من صلّى مع النبي على .''(39)

عندما أسلم سيدنا على ابن أبي طالب كان صبيا وفي بداية شبابه كما ورد في الاستيعاب:

''وقال ابن اسحاق: أوّل من آمن بالله ورسوله على ابن أبى طالب وهو يومئذ ابن عشر سندن'' (40)

فنام فى فراش رسول الله وهو فى ريعان شبابه ليلة الهجرة، وكان يعلم أن المشركين يريدون أن يقتلوا رسول الله الله ولكنه قضى ليلة فى بيت رسول الله فل ثم أعاد أمانات المشركين، فلحق برسول الله فل فى المدينة، شارك فى الغزوات ،كلها وغسل رسوله الكريم فل فأدخله فى قبره، وتولى الخلافة قررابة اربع سنوات، وجاهد الخارجيين والمنافقين.

## (3)ها هو الشاب الجرئ سعد بن أبي وقاص القرشي الزّهري

كان قديم الإسلام، وسابعاً في الإسلام، وشهد بدرا وحديبية وسائر الغزوات، هو من أصحاب الشّوري الستّة، وكان فاتح الفارس والقادسية.

''عن سعد قال: أسلمت وأنا ابن تسع عشرة سنة. ' '<sup>(41)</sup>

وكان أوّل من رمى بسهم في سبيل الله فدعا له رسول الله الله

' اللّهم سدّد سهمه وأجب دعوته. " (42)

كان هذا الشاب حارسا لرسول الله على في الغزوات ،وتولّى المناصب المختلفة في عهد عمر رضي الله عنه، وحدم الإسلام حدمة عظيمة.

#### (4)شاب فقیه هو معاذ بن جبل

هو أعلم الصحابة بالقرآن وأحد الفقهاء الصحابة الذين كانوا يفتون على عهد رسول الله الله من المهاجرين، وكان شابًا جميلا وصالحا وتقيّا، ولما جاء والاسلام اعتنق الدين الحنيف وهو من البدريين

قال عنه ابن حجر العسقلاني: ''وشهد بدرا وهو ابن إحدى وعشرين سنة وأمَّره النبي على اليمن.''<sup>(43)</sup>

وكذلك ذكر ابن البر عن دحول إسلامه:

''وهو أحد السبعين شهدوا العقبة من الأنصار، وشهد بدرا وأحدا، والمشاهد كلّها مع رسول الله عنه. وكان عمره لما أسلم الله عنه. وكان عمره لما أسلم ثماني عشدة سنة. ''(44)

جاء إلى اليمن وعلم الإسلام هناك وقضى بين النّاس القرآن والسنة.

## (5)أنس بن مالك خادم رسول الله

هو أنس بن مالك الذي تربّى على يد نبى الله تربيّة حسنة، وقضى حياته الكاملة بحضرة رسول الله، فكان يخدمه ورأى سفره وقيامه وطعامه وشرابه وغزوه فروى عنه الاحاديث النبوية الكثيرة ولما هاجر رسول الله إلى المدينة المنوّرة وهو كان طفلا صغيراكما ذكر إبن قدامة في كتابه:

"خادم رسول الله، كان ابن عشر سنين في مقدم رسول الله. " (45)

فرزق الله انس بن مالك مالا وأولاداً كثيراً بدعاء النبي الله ، وكان يحب هذا الشاب نبيّه الكريم حباً جماً، ويبكى بعد فراقه حتى مات بالبصرة.

## (6)أرقم بن أرقم رضى الله تعالى

كان هو من السعداء الذى مكث فى داره رسول الله الله والمؤمنون لثلاث سنوات، كانوا يذوكرون الله فيها ويسبحونه بكرة وأصيلا، وربّى الرّسول الله أصحابه الكرام تربية حسنة حتّى بلغ عددهم الاربعين فخرجوا منها، هاهو أرقم ابن أرقم الذى ذكر إبن البر عنه:

"كان من السابقين الأوّلين إلى الإسلام، أسلم قديما قيل: كان ثاني عشر وكان من المهاجرين الأولين وشهد بدرا." (46)

حياة وشخصية لأرقم بن أرقم رضي الله تعالى عنه أسوة وقدوة لشابنا ويجب علينا أن نتبعه لتبليغ الإسلام ومساعدة الحق.

## (7) جامع القرآن زيد بن ثابت

إنه كاتب الوحى وجامع القرآن، لقد آمن بالله ورسوله واليوم الآخر كان طفلا ولم يتجاوز عمره الحادية عشره سنة كما قال ابن قدامة في كتابه:

''وقيل كان حين قدوم رسول الله الله ابن احدى عشرة سنة. ''(47)

فعينه رسول الله على لكتابة الوحى، وأمره أن يتعلم اللغة السريانية فتعلمها خلال أسبوعين، فكان يكتب الرسائل لرسول الله على وسلم حتى مازال كاتبا في عهد أبي بكر وعمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنهما.

كيف يحترم الصحابة لزيد بن ثابت ذكر العسقلاني القصة وقال:

" ذهب زيد بن ثابت ليركب، فأمسك ابن عباس بالركاب فقال تنح يا ابن عم رسول الله!

قال لا هكذا نفعل بالعلماء والكبراء. ' '(48)

هذا نموذج لشبابنا عليهم أن يختارواه في حياتهم لكي يمتازوا في المجتمع بتلك الصفات يجذب الناس إليهم.

## (8)السابق من الأولين عبد الرحمن بن عوف

أسلم عبد الرحمن بن عوف قديما قبل دخول دارالأرقم، وشهد في المشاهد كلها وأنفق ماله في سبيل الله، قال عنه ابن البر:

" ولد بعد الفيل بعشر السنين وأسلم قبل أن يدخل الرسول دارالارقم وكان أحد الثمانية

الذين سبقوا إلى الإسلام واحد الخمسة الذين أسلموا على يد أبي بكر. ' '(49)

وأنفق المال لتحرير الرقاب كم جاء في أسد الغابة:

''أنه أعتق في يوم واحد ثلاثين عبدا.''(<sup>(50)</sup>

وهو أحد العشرة والمبشره، ومن أصحاب الستة الشورى الذى جعل عمر بن الخطاب رضى الله تعالى عنه، وحضر مع النبي في الغزوات ولما توفى أوصى بخمسين الف دينار في سبيل الله.

## (9)حوارى رسول الله زبير بن العوام

زبير بن العوام ابن عمة رسول الله علي وحوارى رسول الله علي وكان طفلا لما قبل الإسلام فعمُّه كان

يعذّب الزبير لكي يرجع إلى دين أبائهم ولكن رفض وقال: لا أكفر أبداً قال الشيخ الكاندهلوي عن قبول إسلامه:

''وأخرج أبو نعيم في الحلية عن أبي الأسود، قال: أسلم الزبير بن العوام رضي الله عنه وهو ابن ثمان سنين وهاجر وهو ابن ثماني عشرة سنة،وكان عم الزبير يعلق الزبير في حصير و يدخن عليه بالنار وهو يقول:ارجع الى الكفر فيقول الزبير: لا أكفر أبدا.'' (51)

وهو أول من سل سيفه في سبيل الله سبحانه وتعالى وجاهد بماله ونفسه فقال رسول الله عن عظمته:

''لكل نبي حواري، وحواري الزبير. ''<sup>(52)</sup>

هذا زبير بن العوام الذي تحمل الشّدائد والآذي في الصّراط المستقيم ولكن صبر ورحمه الله تعالى وعدَّه من الصّلحين.

ماالفرق بين شبابنا وشباب الصحابة في عصرنا الراهن؟ الشّباب يضيّعون وقتهم ومشغولون في اللهو واللعب، ويتعوّدون على التدخين والمخمرات والسكرات ولايبالون بقيم الإسلام ولا يتبعون بأوامر الله والنواحي، ولكن حينما نرى دور الشّباب في عهد الصحابة كيف قضوا حياتهم وكيف جاهدوا في سبيل الله بمالهم وأنفسهم؟ وماهي الخطوات التي تركوا لنا في تاريخ الإسلام؟

فعندما نطالع التاريخ الإسلامي ونقرأ سير الصحابة نعلم كانوا يعملون الدين ويتعلمون القرآن والسنة ويساعدون فقراءهم ومساكينهم وينفقون مالهم في سبيل الله ويجاهدون في الحرب مع النبي ويجبون رسوله العظيم الذين نشروا الإسلام وسيرته وخطواته فهولاء الشباب العظيم الذين نشروا الإسلام بأيديهم في العالم الشرق والغرب، وقامت الخلافة الإسلامية في العرب والعجم بتضحياتهم وإنفاقهم وجهادهم ليجزين الله لهم أحسن الجزاء، وينزل الله عليهم رحمته وفضله وبركاته في كل لحظة وساعة.

#### \*\*\*\*

# ﴿الحواشي والهوامش﴾

- (1) الحج، 5:22
  - (2) الروم،54
- (3) ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي، (1999م). تفسير القرآن العظيم، دار طيبة للنشر
  - والتوزيع، ج:6،ص:327
- (4)القزويني، ابو عبد الله محمد بن يزيد، (دون سنة الطبع). سنن ابن ماجة، الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، باب التوكل واليقين، ص: 693
  - (5) الأنبياء، 57

- (6) الأنبياء، 58
- (7) الأنبياء،60
- (8)القرطبي،أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبي،(1964م).الجامع لأحكام القرآن، القاهرة، دار الكتب .
  - المصرية، ج: 11، ص: 299
  - (9) الصافات،100(10) إبراهيم،39
    - (11) الصافات، 102
    - (12) الصافات،102
    - (13) الصافات، 102
- (14)البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود، (1997م). معالم التنزيل، دار طيبة للنشر التوزيع، ج:7، ص:46
  - (15) الصافات، 103 إلى 107
    - (16)يوسف، 23
    - (17) يوسف، 23
    - (18) الكهف، 13
    - (19) يوسف، 22
- (20) الطبري،أبو جعفر محمد بن حرير، (دون سنة الطبع). جامع البيان عن تأويل آي القرآن، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، ج:16،ص21
  - (21)القصص، 14
- (22) طنطاوي، محمد سيد، (1998م). التفسير الوسيط،القاهرة دار نحضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع،
  - ج:10، ص:385
  - (23)يوسف، 53
  - (24) الزاريات،56
  - (25) البخاري، محمد بن إسماعيل، (2002م). الجامع الصحيح، كتاب الأذان، بيروت، دارابن كثير، ص: 165
  - (26) المتقي الهندي، علاء الدين علي المتقي بن حسام الدين الهندي، (1985م). كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق بكري حياني و صفوة السقاء، بيروت، مؤسسة الرسالة، ج:15، ص:776
    - (27) النسائي، أبو عبدالرحمن أحمد بن شعيب علي، (دون سنة الطبع). سنن النسائي، الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، باب الحث على النكاح، ص:496
- (28)سلامة موسى، (دون سنة الطبع).طريق المجد للشباب، القاهرة، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، ص:84

- (29)القضاعي، محمد بن سلامة بن جعفر أبو عبد الله، (1986م). مسند الشهاب، الباب إغتنم حسما قبل خمس، بيروت، مؤسسة الرسالة، ج:١،ص: 452
  - (30) التكاثر ،8
- (31) الترمذي،أبو عيسي محمد بن عيسي السلمي،(1999م).جامع الترمذي،كتاب صفة القيامة والرقائق و الورع،الرياض، بيت الأفكار الدولية،ص:396
  - (32)فصلت، 31
- (33) مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري، (1998م). الصحيح، كتاب الجنة و صفة نعيمها، الرياض، بيت الأفكار الدولية، باب في دوام نعيم أهل الجنة، ص: 1140
  - (34) يونس، 83
  - (35) الفتح،18
  - (36) التوبه، 100
  - (37) السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن، (دون سنة الطبع). تاريخ الخلفاء، بيروت، دار ابن حزم، ص: 89
    - (38)المصدر السابق، ص96
- (39) ابن البر، عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري،(2012م).أسد الغابة في معرفة الصحابة، بيروت، دار ابن حزم، ص:872
  - (40)ابن عبد البر، أبوعمر يوسف بن عبد البر، (2006م). الإستيعاب في أسماء الأصحاب، بيروت، دار الفكر، ج:2،ص،44
    - (41) المصدر السابق، ج: ١، ص: 364
      - (42) المصدر السابق، ج: ١، ص: 365
- (43) عسقلاني، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي، (1995م).الإصابة في تمييز الصحابة، بيروت، دار الكتب العلمية، ج:6، ص:108
  - (44) ابن البر،عز الدين أبي الحسن علي بن محمد الجزري، أسد الغابة في معرفة الصحابة، ص:1139
- (45) ابن قدامة، موفق الدين عبد الله بن قدامه المقدسي،(دون سنة الطبع).الإستبصارفي نسب الصحابة من الأنصار،بيروت،دار الفكر،ص:33
  - (46) ابن البر،عز الدين أبي الحسن على بن محمد الجزري،أسد الغابة في معرفة الصحابة، ص:25
  - (47) ابن قدامة، موفق الدين عبد الله بن قدامه المقدسي، الإستبصارفي نسب الصحابة من الأنصار، ص: 71
    - (48) عسقلاني، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن على، الإصابة في تمييز الصحابة، ج:2،ص:491

(49) ابن البر، عز الدين أبو الحسن على بن محمد الجزري، أسد الغابة في معرفة الصحابة، ص:779

(50)عسقلاني، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن على، الإصابة في تمييز الصحابة، ج: 4 ،ص: 291

(51)الكاندهلوي،الشيخ محمد يوسف،(1999م).حياةالصحابة،بيروت،مؤسسة الرسالة ، ج:1،ص:344

(52) ابن عبد البر، أبوعمر يوسف بن عبدالبر، الإستيعاب في أسماء الأصحاب، ج: ١،ص: 306

#### 

# ﴿المصادر و المراجع﴾

(1)القرآن الكريم

(2)البخاري، محمد بن إسماعيل، (2002م). الجامع الصحيح، كتاب الأذان، بيروت، دار ابن كثير

(3) الجزري، ابن البر، عز الدين أبي الحسن علي، (2012م). أسد الغابة في معرفة الصحابة، بيروت، دار ابن حزم

(4)البغوي، أبوٍ محمد الحسين بن مسعود،(1997م).معالم التنزيل،دار طيبة للنشر والتوزيع

(5) الترمذي، أبو عيسي محمد بن عيسي السلمي، (1999م). جامع الترمذي، كتاب صفة القيامة والرقائق و الورع، الرياض، بيت الأفكار الدولية

(6)سلامة موسى، (دون سنة الطبع). طريق المجد للشباب، القاهرة، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، ص:84

(7)السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن، (دون سنة الطبع). تاريخ الخلفاء، بيروت، دار ابن حزم

(8)الطبري، أبو جعفر محمد بن حرير، (دون سنة الطبع). جامع البيان عن تأويل آي القرآن، القاهرة، مكتبة ابن تيمية

(9)طنطاوي،محمد سيد، (1998م). التفسير الوسيط، القاهرة، دار نحضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

(10)العسقلاني، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن على، (1995م). الإصابة في تمييز الصحابة، بيروت، دار الكتب العلمية

(11)ابن عبد البر، أبوعمر يوسف، (2006م). الإستيعاب في أسماء الأصحاب، بيروت، دار الفكر

(12)ابن قدامة، موفق الدين عبد الله بن قدامه المقدسي،(دون سنة الطبع). الإستبصار في نسب الصحابة من الأنصار، بيروت، دار الفكر

(13)القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبي، (1964م). الجامع لأحكام القرآن، القاهرة، دار الكتب المصرية

(14)القزويني، ابو عبد الله محمد بن يزيد، (دون سنة الطبع). سنن ابن ماجة، الرياض، باب التوكل واليقين، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع

(15)ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي، (1999م). تفسير القرآن العظيم، دار طيبة للنشر والتوزيع

(16)الكاندهلوي،الشيخ محمد يوسف،(1999م). حياة الصحابة، بيروت، مؤسسة الرسالة

- (17) القضاعي، محمد بن سلامة بن جعفر أبو عبد الله، (1986م). مسند الشهاب، بيروت، مؤسسة الرسالة
- (18) المتقي الهندي، علاء الدين علي المتقي بن حسام الدين الهندي، (1985م). كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق بكري حياني و صفوة السقاء، بيروت، مؤسسة الرسالة
- (19)مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري، (1998م). الصحيح، كتاب الجنة و صفة نعيمها،باب في دوام نعيم أهل الجنة، الرياض، بيت الأفكار الدولية
- (20)النسائي، أبو عبدالرحمن أحمد بن شعيب علي، (دون سنة الطبع).سنن النسائي، باب الحث على النكاح، الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع

# Why people become Violent Activist? Root causes of violence

☆ M. Zaman Nazi

#### Abstract:

The concept of terrorism and radicalism is a burning issue in the globalizing world today, largely due to the fact that many extremist groups attacking in and out of many Muslim countries are trying to justify their terrible act with reference to the Divine injunctions. This has in retaliation, provides an open and free atmosphere for many anti-Islamic elements, radical extremists, and prejudice non-Muslims to attack and defame the true message of Islam. Undoubtedly, it is great harm to glorious Islam by violent acts committed by certain Muslim groups. Although Power of peace is much stronger than power of violence, yet violent activists believe in terrorism and radicalism, and in their view it is commendable service to Islam in the name if Jihad. The present paper, in this background, attempts to explore and highlight the holistic causes of terrorism and radicalism. It demonstrates that weather is it possible to eradicate the Spectre of terrorism without knowing its genuine causes? However, through the power of peace, love, justice, tolerance, and compassion, and to end the corruption, suppression, and aggression on the earth, this human world can be transformed in to heaven.

**Keywords:** Terrorism, Radicalism, non-Muslim, corruption, anti-Islamic elements, Compassion, Prejudice.

#### **Introduction:**

In this paper, I would like to first enumerate the Quranic verses with regard to the issue of violence, terrorism and violent activist and role of world religions with the aim to establish peace and harmony among the people of different religions. Before arguing the topic captioned above, I would like to invite the kind attention of the world champions of peace builder who ever proclaimed that "their lives are devoted to establish peace in this planet for everybody regardless of their religion, caste, creed and ethnic background. Here I would like to refer a

Al-Irfan 

Quotation which denotes universal truth about double standard of peace builder's champions.

Before arguing the topic captioned above, I would like to invite the kind attention of the world champions of peace builder who ever proclaimed that "their lives are devoted to establish peace in this planet which is known as earth", toward a universal truth:

#### "Is it not amazing to every one?"

"A Jew can grow his beard to practice his faith with no problem, but when a Muslim does the same, he is labelled as an extremist. A Nun can cover herself from head to toe to devote herself to God, but when a Muslim woman does the same, she is considered oppressed. When a person defends his land against the invaders, he is called as a hero and protagonist, but when a Muslim defends his land, he is called as terrorist".

Human history is full of violence like killing, maiming, raping, kidnapping, aggravated assault, robbery, waylay and wilful destruction of property and this is not happening within one society but this occurs in all societies. Daily violence is viewed as the result of deviant acts by criminals or the mentally ill, or of temporary escalations of conflicts among social groups, such as labour and administration, black and whites etc. Violence is not common during wars but it has become a part of everyday life or it has become a routine matter in every society and with everybody. (1) In order to know about root causes of violence, we will have to know about social behaviour, social attitude, social values and social norms. Without knowing these facts, we would not be able to diagnose causes of violence comprehensively. Society is the cluster of human being, where good or bad, strong and weak, rich and poor, aggressor and aggressed, law observer and law breaker, honest and dishonest, righteous and transgressor, alms giver and hoarder, believer and non-believer, monotheist and polytheist, mystic and licentious/boozer, legitimate earner and briber, humble and arrogant, night vigilant in worship and night lodger in prostitution, wealth spender and wealth lover, good doer and evil doer, Rehman's slave and Devil's slave, obedient and disobedient, trustworthy and untrustworthy, fulfil of promises and non-observant of promise, envious and jealous, broadminded and narrow minded, optimist and pessimist, faithful and hypocrite, who love for virtue and detestation of sin and who love for sins and who believe in day of Judgment and who does not believe in the world hereafter are living here. This world is like examination hall, where everybody has to appear for test and the result will be announced in the world

hereafter and sometimes it has been announced in this world as well. But true and real transcript will be awarded in the world hereafter. One eminent source of violence is in man's biological aspect. Social philosophers like Thomas Hobbes 1588-1679 said that:

"Why man is violent? Man to be violent in his original state of nature, acquiring the means to solve conflicts peacefully only through considerable effort devoted to developing and maintaining civilization's constraints. This is important for understanding the violence around and before us and for suggesting different policies to pursue of violence is to be curbed. Violence, say various schools of thoughts, is the result of man's biological nature, of "normal" psychic predisposition; the result of successfully learning violent norms; or is caused by the social structure itself. (2)

A number of world leaders and prominent intellectuals have drawn world attention to the bone contention of terrorism is poor and pitiable economic conditions and lack of education push people to the outbreak of terrorism. In March 22, 2002, G.W. Bush 1946 said that:

"A lasting victory in the war against terror depends on educating the world's children because educated children are much more likely to embrace the values that defeat terror." (3)i

The war on terror will never be won until and unless we will overcome and cope with the problem of poverty and thus the sources of discontent may smash altogether.(3)ii People who are gravely facing unemployed or force to work at low cost wages or in low paying jobs, are always be angry because of their unfavourable and discontented circumstances. They are always engage mentally, physically, and psychologically in protest activities for the reason being that they, in fact, do not typically lash out at the world. Due to their low income, and not fulfilling their basic necessities of lives, bound to live below poverty line, having no other option, join terrorist activities. More than our half of the world's population lives on dollar two or even less a day. More than one billion people, worldwide, have only primary school education or less and more than 800 million adults are illiterate. So it has been identified that poverty and inadequate education are the main causes of terrorism and violence. The world would be teeming with terrorists eager to destroy our way of life.(4)

According to my view point, a person who firmly believes in the world hereafter will never be with an attitude of violence because he knows that all his deeds and actions committed publically or privately are recorded and preserved. This record will be produced before Allah's court on the day of judgement and He will dispense justice without any discrimination on that Day. The record of actions of a man will be weighed in a balance and the weight of his good deeds and bad deeds will decide as to whether he will be sent to paradise or to hell. The belief in the world hereafter enable a man to hate evil deeds because he knows that as a result of misdeeds he will have to suffer un-ended and perpetuate torture of fire in the hell. Such a person loves to perform good deeds in the hope of generous reward.

The spectre of violence and terrorism, whether nationally or internationally is casting dark and gloomy shadow in these days on the future of orderly and peaceful societies, threatening cataclysmic event in which precious lives of numbers of people come to close and as a result stagger the global economies stability and shatter sever blows. The bitter remembrance of the revulsions and horrors of 9/11/01 in Manhattan, 3/11/04 in Madrid and 7/7/05 in London and later on un-ended chain of attacks in Pakistan conveys in vivid message even the most powerful nations of today sneak attacks by fanatics, who willing to sacrifice their lives for a noble cause they believe is right and just. Although phenomenon of latest and modern waves of global terrorism is not new, it is over hundred years old but the scope of its menace has continued to grow, and unfortunately, in this extreme edge of terrorism and extremism, no one is bother to find out its root causes and symptoms but everyone says like our government's statement "crush it, root out, break the back bone of terrorist etc." No doubt, the terror activist are perpetrator to the humanity but as the government move forward to subdue their violence, they become more violent and aggressor and increase their attacks and suicide bombing frequency. Psychological analyses of modern terrorism have been available in the social science literature at least since the late 1960s and the 1970s; a time when a wave of terrorist attacks at different parts the globe catapulted the topic to the top the world's agenda. (5)

Before high lighting the root causes of violence, we should know it very clearly that after 9/11 the terrorism has become an International Issue, it cannot be attached and connected with any specific country. It would be highhandedness, presumptuous and arbitrary to connect terrorism with any particular country. As it has become the talk of the town that "suicide attack in any corner of the world, Pakistan implicated first, without any evidence, cogent reasons and solid proofs". International community should now change their lenses and shift the paradigm. The ancient concept of "Might is Right" is no more in promulgation, and also this concept "the powerful, tyrant and mighty considered the pursuit of persecution as their inherent right and the weak, helpless, and low strata of society had to suffer it as their fate" is no more in practice. The weak and powerless people will take their revenge in any way to create high level of fear, horror and terror among citizenries, and they will said as 'extremist' but no one will bother to notice what injustice, tyrannical and despotic act played against the weak and poor. The holy Prophet Hazrat Muhammad (SAW) said the situation of lawlessness in society before Islam among rich and poor:

إِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ قَبْلَكُمْ أَنَّتُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ وإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ وإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشَّرِيفُ اللَّهَ عَلَيْهِ الحَدَّ، وَايْمُ اللهَّ لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحُمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ يَدَهَا- (6)

Nations were destroyed before you because they would punish the small and weak, but pardon the big, powerful and influential.

After lapse of 1437 years the same trend, attitude and propensity is in practice in this modern and enlightened era. The best example with the relevant context can be quoted of an American citizen 'Raymond Davis' who killed two innocent Pakistani citizen and five injured in the day light at busy road on the last week of January 2011 in Lahore at Mozang at cross road, and he had been given pardon as his inherent right. Before Islam, there was no concept of social justice and fair play and it was not in practice among different tribes and clans, as it is similarly happening in the present enlightened and modern world. Might is right was the order of the day and law of the society. Before the holy Prophet (S.A.W) there was absolutely no concept of justice, equality, forgiveness, fraternity, love and compassion. The society was in-acquaintance by the virtue of

Al-Irfan 

#...6... 

January – June, 2017 

tolerance, sympathy and empathy, mutual cooperation. No sympathy waves for poor, orphan, widow and weak were in the ignorant society of Arabia. As a result of these social evils, social injustice and social discriminations, the entire structure of society was paralyzed. When Islam introduced as State religion, this chapter of persecution and tyranny was completely closed and high standard of justice was established in the society, which eliminated all differences based on colour, creed, race, and ethnic background. Islam demolished the barrier of hatred and enmity between different classes and groups of mankind and all human being became equal to one another. In the dispensation of justice, Islam does not take into account the high offices held by any individual. This unprecedented social transformation in history was due to social justice which is now, non-existent in this present world. The social justice is not only need of rich but also need of poor class of society. Social justice is the only gadget which not only establishes peace and harmony but maintains lovely, peaceful, amiable and cordial relations between rich and poor. Peace is one unit of social justice and without social justice, dream of peace will never be interpreted. The main distinctive feature of Islam has always been to administer social justice without any fear and favour. The modern peace builders teach people the lesson of social justice, but ignore to implement it over themselves. This double standard and duel policies of global peace-builders for all and sundry' and their varied attitude cause of turmoil, insurgency, havoc, cleavage, terrorism and extremism. So we can say that there is no change in the characteristics of this world; it is like as it was ever before in the period of ignorance and darkness. The incident of 9/11 forced the people to think and rethink about their rights as a group, as a class, as a nation, and ethnic identity and background.

#### **Causes of Violence and Terrorism:**

Now I would like to draw attention of the analysts, commentators, experts, champions of global peace builder, and resolvers global issues and therapists about the serious and critical ground realities and situational factors which are needed to be addressed at top priority but no one taking serious steps to address and resolve these issues which are the 'root causes' of terrorism. I am very briefly and precisely mentioning major causes of violence and I will also highlight the reasons as to why people are compelled to apt the way of violence?

- 1. Poverty is cause of violence
- 2. Democracy promotes violence
- 3. Why would Terrorist enjoy extensive popular support?

- 4. Social supremacy and social identity support violence against the West dominance
- 5. Psychological causes of violence
- 6. Political aspects of Violence/terrorism
- 7. Terrorism used as psychological warfare
- 8. Social, political and judicial injustice
- 9. Unemployment
- 10. Illiteracy
- 11. The belief that violence or its threat will be effective
- 12. Religion

#### 1. Poverty is one major cause of violence:

The relation between poverty and terrorism is of considerable interest, among other reasons, the poverty is considered at top, and if poverty is among the "root causes" of terrorism the problem of terrorism may be solved through monetary investment. According to Alan Bennett Krueger 1960 and Jitka Maleckova's view point about poverty as one major cause of violence:\*

"That investment in education is critical for economic growth, improved health, and social progress is beyond question. That poverty is a scourge that the international aid community and industrialized countries should work to eradicate is also beyond question. There is also no doubt that terrorism is a scourge of the contemporary world. What is less clear, however, is whether poverty and low education are root causes of terrorism". (7)

I also say, yes! Poverty is among the "root causes" of violence/terrorism and this problem of terrorism may be solved through monetary investment. Poverty breeds frustration and frustration produces aggression and aggression is the result of violence and terrorism. Frustrated individual may become depressed and engage in aggression against self rather than against others. It should not be surprising. Without eliminating poverty, terrorism will not be stopped. Youth willingly join terrorist groups due to poverty. Poverty is the root of all evils existing in the world. Allah says in the holy Quran:

Al-Irfan ﴿...8...﴾ January – June, 2017 وَٱذْكُرُواْ إِذْ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُّسْتَضْعَفُونَ فِي ٱلأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَتَخَطَّفَكُمُ ٱلنَّاسُ فَآوَاكُمْ وَٱيَّدَكُم بنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (8)

"And remember when you were few and oppressed in the land, fearing that people might abduct you, but He sheltered you, supported you with His victory, and provided you with good things - that you might be grateful".

In the light of above mentioned holy verse, it is clear to understand the human needs which are 1)he must be free from oppression, 2) he must be free from abduction or kidnapping, 3) he must has safe and strong shelter, 4) government must support and safeguard to the weak, poor and helpless and 5) provision of sustenance. If we look at the havoc situation of the present world, the picture reflect about the prevailing situation that people are deprived of their five above mentioned fundamental needs. In the absence of their basic needs, what the people will do? Certainly, they will involve in violent act and their intensity will grow higher and higher until they will achieve their objective, whatever their objective may be. It is dire need of time to address the issue of poverty. Poverty is outcome of unemployment, joblessness, and scarce means of income, which do not meet the basic need of a family. Allah said in the holy Quran as:

"And from their properties was given the right of the needy, petitioner and the deprived."

In the above mentioned verse of Sura Adh-Dhariyat, Allah Almighty gives his command to those who have been given wealth much more than their need, involve needy and deprived people of the society in the particular portion of their wealth. This is divine injunction to eliminate poverty and raise poverty stricken people and stand them on their own feet. When wealth, which is common property to all, concentrated with in few hands of society, then anarchy is the fate of that nation.

#### 2. Democracy promotes violence:

Democracy is also root cause of violence. It is true that democracy encourages violence and insurgency. The democratic countries provide relatively more freedom of speech, movement and formation of association promoting parochial interests to get organized and reducing the costs of conducting violence

Al-Irfan ...9... January – June, 2017 and disruptive activities. Open democratic societies, therefore, facilitate terrorism for the purpose to achieve their specific objectives. As it has always been happened at every occasion of general election in Pakistan. What said William Lee Eubank and Leonard Weinberg (1994)?

"They examine whether democratic or authoritarian regimes host more terrorist groups. They find that terrorist groups are more often found in democratic societies than in authoritarian ones. They conclude that political and civil liberties are positively associated with political terrorism. (10)

When free and fair election not conducted in democratic societies, the right of citizens to vote and compete for public office will jeopardize, the result will be violence and in this situation violence will not be stopped by any one.

Andrews Chronology of International Terrorism and the U.S State Department investigate that:

"Whether political government type is linked to the frequency of international terrorist events within countries in 1994 and 1995. They find that terrorist events are substantially more likely to occur in free and democratic countries. Moreover, countries undergoing regime change are more likely to experience transnational terrorism". (11)i

Pakistan is also experiencing transnational terrorism. Pakistan is known as democratic state, what happened in this so-called democratic state during the occasion of election? What happened in Karachi, the economic hub of Pakistan? People are called for vote at gun point and in case of failure which, life and property is at high level of risk. Free and fair elections have never been conducted in the history of Pakistan. Political terror activists' hi-jack national election for required result in favour of their party interest. So it is eminent that the network of transnational terrorism is intensifying and expanding in the whole world. In the name of democracy, the fundamental human rights are exploited in the democratic states. Democracy is like sugar coated tablet, in which people are told that "their all sorts of rights are preserved but it is contrary to the facts". America is not a democratic state? What is happening there regarding fundamental human rights? People are fully enjoying their human rights? So democracy is sleeping pill for temporary relief against anguish and mental stress. Pakistan is also a democratic state. Whether fundamental human rights are observed here? People get there due rights? National elections are conducted here in peaceful

environment? In the democratic countries, democracy is only for the people, who are in power, rich in wealth, and no fears of accountability before public or before any court of justice, and they change the result of general election according to their best wishes. This is democracy, which promote terroristic thoughts in the minds of people. So democracy is also root cause of violence.

#### 3. Why would Terrorist enjoy extensive popular support?

Terrorism and extremism are actually result of aggression, oppression and social injustice but later on they work for some particular personalities who are in power. This is very true that "the Talibans were freedom fighter in 1979 when Russia invaded Afghanistan and they had wide and extensive popular support, and the same Talibans, after 9/11 are worst terrorists because the purpose and objective had been achieved of 'the Grand and Majestic America'. So it is also universal truth that: 'a man gains wide popular support when he is serviceable to others', and after that he is liable to be trashed'.

One of the observations that have most baffled and distressed societies that are targets of terrorism is the apparent support, sympathy, and even enthusiasm for terrorist behaviours expressed by substantial proportion of the populations from which terrorists arise. Of course, this varies greatly according to the particular terrorist campaign. There was little evidence of broad popular support for German Red Army Faction also known as Baader-Meinhof Group or for the Italian Red Brigades in the 1970s. Yet survey research suggests that many groups that claim to fight for independence, oppression, or freedom from occupation – such as Hamas, Hizbullah, ETA or the IRA – have enjoyed considerable support from broad segment of their respective societies. Perhaps even more worrisome from the point of view of long term global security, the Pew Global Attitude Survey suggest that roughly one quarter of Europe's 15-20 million Muslims support terrorism. (11)ii

This observation may be explained, in part, by a maxim as simple as to be said that "if one man is freedom fighter and care taker of his mother land but the next moment he, the same is terrorist". When a group of people feel affiliate bonds and common identity, and when that group perceives itself as literally at risk of annihilation, one can well imagine a collective setting aside of restraints on intergroup aggression. When a high proportion of a group has suffered humiliation, perceived injustice, or explicit and unequivocal violence to person or

property as by one survey 60% of Palestinians have suffered at the hands of Israeli soldiers, the urge for communal self-Defence by any means, for revenge, for demonstrating group efficacy in the face of insurmountable odds, or even for the stress relief of externalizing behaviours as an alternative to despair may help to explain the occurrence of terrorism as well as the acquiescence or support of significant segments of society. (12)

#### 4. Social supremacy and social identity support violence against the Western dominance:

Social dominance and social identity are the key point to any society or nation or ethnic because no nation or society or ethnic can be identified without its basic identity. So every nation tries its level best to keep alive with its identity. After the misfortune event of 9/11, the Western dominance tried to delete the Muslims identity as attributing them the event of 9/11. So it is the matter of life and death for Muslim to keep their social, religious, cultural, and ethnic identity alive at their level best. Here I would like to share the view point of Shana Levin, P.J. Henry, Felicia Pratto, and Jim Sidanius. What they said about social dominance:

"We examine various group identifications among Lebanese Muslims and Christians after the events of 9/11 and how these identifications related to social dominance orientation (SDO) and support for violence against the West. We expected stronger identification with less powerful groups to be associated with lower SDO, and stronger support for lower SDO, and stronger support for terrorist organizations and violent acts against powerful nations. Consistent with these expectations, we found that SDO related negatively to identification with Arabs, and this groups identification related positively to support for terrorist organizations and feelings that the September 11 attack was justified. Furthermore, we found that the direct negative effect of SDO on support for terrorism was mediated by Arab identification. Efforts to reduce conflict are discussed in terms of recognizing the anti-dominance elements of Arab identification in Lebanon, and the

powerful implications that this subordinate groups identification has for continued support of terrorist organizations and violence against the West. (13)

Tom Pyszczynski 1816, Sheldon Solomon, and Jeff W.Greenberg1951, described about 'Terror Management Theory' (TMT) that:

"The attack of September 11 2001 very likely made national, religious, and ethnic identities salient, not just for Americans, but for people in all regions implicated in the ensuing conflict". (14)

It is the historical truth that violent groups are formed in the retaliation of any action because reaction is the result of action taken against. The landscape of Palestine makes it an ideal place to study the dynamics of social identification and their possible relation to support for intergroup violence. Lebanon is an Arab country, however the issue of Lebanon does not command as much U.S attention as other Arab states, and Lebanon might be considered one of the Arab nations most embroiled in the Palestinian/Israeli conflict. Lebanon is currently inhabitant of approximately 350,000 Palestinian. Israel invaded Lebanon in 1982 and the radical anti-West, anti-Israel organization of Hizbullah was organized there in 1983 as retaliation". (15) So Hizbullah was come into being against the aggression of Israel in order to protect their honors, lives and properties. Is it true that Mossad is not terrorist organization whereas Hizbullah is terrorist organization? Powerful people often turn their anger against less powerful others. (16) The economic and intellectual power also translate itself into political power and control over the organs of the state. The ruling class control over the state is considered so complete that the state is regarded as the "executive committee of the ruling class". (17) among other things, racism, ethnocentrism, and nationalism are seen as instruments used by ruling class to keep workers at one another's throats and thereby prevent them from correctly perceiving and understanding their representative democracies, it is not the people who elect their representatives, but rather the representatives who get themselves elected by the people. (18)

"The most contemporary example of official terror are the disproportionate use of the death penalty against subordinates in nations such as South Africa and United States, and the acts of collective punishment used against the Palestinians of Gaza and the West Bank by Israel. Rather than being a relatively uncommon occurrence in the modern world, the evidence suggests that official terror is quite widespread. For example, in a 1997 study of 151 countries, Amnesty International reported general, comprehensive and widespread state violence against ethnic and racial minorities in the form of mass arrests, trials without due process of law, extended detention without trial, beatings, the torture of children in front of their parents, and the like." (19)

#### 5. Psychological causes of violence:

The roots of modern terrorism are, rightly associated to late 19th century, but at the threshold of the 21st century this havoc phenomena has reached unprecedented proportions and has become a menace to civilized societies worldwide. Essentially, terrorism is a tool of warfare. It uses intimidation and fear to achieve national, social or religious objectives. We see every day hundreds of terroristic incidents occur around the world. Like bombing, hijackings, seizure of embassies, kidnapping, assassinations and maiming. Terrorist activity appears to be increasing steadily. (20) In understanding how normal and even idealistic people can become terrorists, it is important to recognize that their radical behaviour is acquired gradually, progressing from the less to the more extreme. Often, an individual will join a succession of groups and causes, beginning with ones that advocate relatively pacifist goals in some cases, the commitment to terrorism may be made only when it appears to the individual that terrorist action is the only possible alternative in effecting social or political change. (21) The dilemma is that terrorist can attack anything, while government cannot protect every conceivable target against every possible kind of attack. If embassies cannot be seized, embassies can be blown up. And if terrorists cannot blow up embassies, they can blow up railway stations, hotel, restaurants or public parks, (as recent happened in Gulishan-e-Iqbal Park, Lahore on Sunday at Easter

festival). The dilemma of security officials is part of a large problem confronting those who must deal with terrorism. Despite increasing government success in combating terrorists, the total volume of terrorist activity worldwide has increased during the last ten years. It is a paradox that frustrates government and confounds analysts. Terrorists who seek worldwide publicity and political concession by barricading themselves with hostages now must also contemplate being shot. (22)

These international crises highlighted as 'Breaking News' at the television screen moment after moment, and likewise we receive every sorts of news in the morning newspaper. So media is also spread panic and horror among people and its psychological effects penetrate in the heart and mind of people as worst as poison. Human psychology demands that "nothing like peace of mind" mental tension, aggression, frustration, humiliation and mortification are the causes to ignite the human psychology.

The tactics are now familiar. It is natural phenomena to be hyper at watching television screen any miss happening or tyrannical activities occur against anyone, anywhere, across the globe, whether logically or illogically, justifiably or unjustifiably and reasonably or unreasonably. Human mind mourns over such incidents and its unforgettable impacts remain for a certain period of time. Like killing of innocent Muslims in minority in Myanmar without any cogent reason, and as retaliation, such like incidents instigate the Muslims in other countries to take revenge against the tyrants and aggressors. Human mind is like clean slate, it absorbs every pleasant or unpleasant events imprint forever. Human psychology is reactionary attitude in responsive toward aggression and oppression. I mention here my personal example when I saw, read or know any wrong doing, my blood pressure instantly shoot up and I said myself, "would that if I would have power, I teach the lesson to aggressors to set an example to others". So social psychology is also one cause of terrorism and extremism.

#### 6. Political aspects of violence/terrorism:

In order to achieve political objective, violence is the part and parcel of our political system. Achievement of Political ends without violence; it has never been happened in human history. Political terrorism, in its broader sense, is defined as 'use of power or threatened people or use of violence (terror) in order to achieve apolitical, religious, or ideological aim'. It is classified as fourthgeneration warfare and as a violent crime.

#### Types of political Terrorism

Generally political terrorism is divided into three types;

- 1. Revolutionary Terrorism-violence against civilians carried out by enemy of the government who want to bring about change.
- 2. State-sponsored terrorism when a government provides money, weapons and training for terrorists who conduct their activities in other nations or countries, like India who fully support terrorist monitory, weaponally, and training and send them in Pakistan to conduct terrorist activities.
- 3. Repressive Terrorism conducted by a government against its civilians to protect existing political order.

As a social and political phenomenon, terrorism is undoubtedly older than recoded history. The use of assassinations, bombings, and other forms of violence to achieve political ends did not start in this century. Yet, since 1968, terrorism has increasingly attracted public attention worldwide. Among the many definitions of political terrorism that has been suggested, the one employed is the systematic utilization of actual or threatened violence by non-state groups, aimed to achieve political objectives. The intrastate terrorism has grown much recently; there has been a marked rise since 1968 in international terrorism. According to US Official statistics tally 142 international terrorist incidents in 1968 and 760 in 1980. (23)

#### 7. Terrorism used as psychological warfare:

The great diversity of terrorism and the ambiguity surrounding its cause notwithstanding, terrorists of all nationalities, races, religions, and ideological or political leanings employ the same tactics and strategy. All of them wage a sophisticated form of psychological warfare. That is, by bearing on target publics' emotions and attitudes, terrorists create an impact that disproportionally exceeds the physical consequences of their action. Clearly, on a national scale, such consequences are negligible. According to the U.S Department of State 1983, in the 10-years period from 1973-1982, international terrorism around the globe resulted in the death of 3509 persons. As a manifestation of a severe international or national problem, this figure is quite small, considering that in the United States alone, the annual death toll in road accidents is approximately 45,000. To illustrate this point further, one of the deadliest terrorist incidents in history was the October 23, 1983 suicidal car-bomb attack on the U.S Marine headquarters in Beirut, in which 241 American soldiers were killed. This event instigated vocal criticism of the U.S. Administration by politicians and the media, and was arguably a precipitating factor in the ultimate decision to evacuate United States troops from Lebanon. Thus, the death of several hundred men, in a single incident, had a profound effect on a super power policy in a critical region and, quite possible, on the fate of Lebanon as a state. (24)\*

#### 8. Social, political and judicial injustice:

The social, political and judicial injustice is also main reason of terrorism and I can understand it why. As I researched for more terrorist attacks related to social, political and judicial injustice. I couldn't find any terrorist attacks that were not related to social, political and judicial injustice that had occurred in the twenty-first century. Most terrorist attacks in the twenty-first century have been revolved around religious hatred and odium. Other crimes and attacks which occurred occasionally are of this sort. Because I have personal experience of what happened by social and political injustice, when my whole family was falsely implicated politically in four criminal cases one after the other and I suffered agony of trial for fifteen years. So I can conclude that social and political injustice was a main cause of terrorism and even today social and political injustice is the main cause of terrorism but at the moment other motivators are also the causes. People choose terrorism when they are trying to right what they perceive to be a social or political or historical wrong - when they have been stripped and unprotected of their land or rights, or denied these. For instance the Irish Republican Army (IRA) bombed English target in the 1980s to make the point that they felt their land was colonized by British imperialists. (25)

#### 9. Unemployment:

A famous proverb that is known even pre-historic period is "An idle mind is the devil's workshop". I modify this proverb in the present context that "An idle mind is the best tool of terrorism". Finance is the fundamental need of every living human being. When people in the prime of their life will not get job, what will they do? They will definitely, join the group who will server their financial purpose and their rest of life will be rendered with that particular group. Nothing dreadful such like hunger. Unemployment breeds poverty, poverty breeds frustration and frustration breeds psychological disorder of social structure of life. Due to poverty and unemployment, people often commit suicide, because they can't drag the cart of their life. When a major number of people are devoid of their basic need and that is finance, and finance come from employment and when there will be no employment people will chose the way of terrorism. And no one will stop them to choose this way of life because they have no other option beside this last opportunity. Syed Yousaf Raza Gillani, when he was the Prime Minister of Pakistan visited Europe; one of the journalists over there asked the question:

"Sir your youth like doctors, engineers and software technicians are leaving Pakistan. Why are they leaving their beloved country? The Prime Minister replied 'who is stopping them?"

In this situation, who will stop terrorist activities when youth, after completion of their highest education, will face terrible situation of unemployment?

#### 10. Illiteracy:

Illiteracy is defined as whereby anyone who is unable to read and write. In its simplest form, we can say that a person who is lack of sufficient education. Illiteracy is one of the main causes of terrorism. It should be prime object of every society to play its vital role for building a literate society with a view not to curb only but to crush the menace of terrorism. Illiteracy is a social offence which causes terrorism and other social evils. An illiterate can easily be motivated and

convinced that by killing innocent people, he will get entrance into paradise without any accountability. And he will be rewarded highest reward under the shadow of Allah's Empyrean. So this is because of his inability to read and understand the right direction and interpretation to the Qur'an and Sunna of the Prophet given to him.

Here I would like discuss the issue of terrorism and illiteracy in Pakistan. Terrorism and extremism in Pakistan is the worst form of illiteracy when people do not have the sense to realize the significance of innocent people that are killed in the terrorist activities. No one can overlook the current situation in Pakistan generally and in Karachi particularly where more than 1500 innocent people have lost their lives without any reason in the current year alone. If people are given sufficient education to cope with their impoverished circumstances, this might prevent people from getting involved in terrorist activities. Allah said in the holy Quran that:

Say, "Are those who have knowledge equal to those who do not have knowledge?" Only they will remember who people of wisdom are. (26)

Illiterate people are easy to involve in terrorist activities because they have no ability of high thinking. Through this paper I will request to the government of Pakistan that they should spread education network through country at gross root level. Through education, it is hope that this increase in education will lead to decrease in terrorism.

#### 11. The belief that violence or its threat will be effective:

Another way of saying this is: the belief that violent means justify the ends. Many terrorist in history said sincerely that they choose violence after long deliberation, because they felt they had no other choice and option except violence. In the modern global scenario, violence is being used as a weapon to achieve particular objectives, like 1) to change over the present government or placed more wanted people in government. 2) To release their people who are behind the bar. Hijacking planes of India is related to the same issue. And 3) force the government about constitutional amendment or implement the system in the country which supports their mission.

#### 12. Religion:

Perhaps the most commonly held belief today is that terrorism is caused by religion. Though it is not the main cause for terrorism, religion does play a significant role in driving some forms of it. Many terrorists get wrong understanding in religion. Since 1980, there has been an increase in terrorist activity motivated by religion. Most common people exploit religion in negative way, and instigate people against their religion. Sometime religious people/ theologians blame other religions and people of particular religion rose up in revolt. Giles Anthony Fraser (1964) said:

"It's not the religion that creates terrorists, it's the politics." (27)

# Prolific works of Dr. Tahir ul Qadri on terrorism and suicide bombings:

Shaykh-ul-Islam Dr. Muhammad Tahir ul Qadri did lot of work to identify the true face of Islam and its fundamental teaching of peace and harmony among the diverse societies of the world. In number of national and International conferences, he made to acknowledge that Islam is not the religion of terrorism and extremism, Islam is a religion of peace, love, tolerance, justice and compassion. Islam has always been established a strong relations with the other religions of the world.

Dr. Muhammad Tahir ul Qadri said in his Fatwa entitled "Fatwa on Terrorism and Suicide Bombings".

"If we analyse the methodology and activities of modern-day terrorists, we see that they are mentally immature, young and brainwashed, and have the same modus operandi as the Kharijites of old." (28)

#### Dr. Muhammad Tahir ul Qadri further said:

"These people justify their actions of human destruction and mass killing of innocent people in the name of jihad and thus distort, twist and confuse the entire Islamic concept of jihad." (29)

# Global appreciation of Dr. Tahir ul Qadri's Fatwa on terrorism and suicide bombings:

Prof. John L. Esposito said:

"Qadri's fatwa is an exhaustive, systemic theological and legal study of the Islamic tradition's teaching on the use of force and armed resistance to support and absolute condemnation of any form of terrorism for any cause." (30)

#### Farid Zikria of CNN said:

"While past (fatwa) may have hemmed and hawed about where the Koran condoned terror or particular kinds of violence, this one is definitive. It says there is no theological justification for terror in Islam." (31)

#### Prof. Mannan Ahmed, Frele University in Germany said:

"This is a landmark theological study-a careful and systemic treatment of a thousand years of legal tradition dealing with armed resistance against the state". (32)

#### Conclusion:

The modern peace builders teach people the lesson of social justice, but ignore themselves to implement over themselves. This double standard and duel policies of global peace-builders for all and sundry, and their varied attitude cause of turmoil, insurgency, havoc, cleavage, terrorism and extremism. Islam demolished the barrier of hatred and enmity between different classes and groups of mankind and all human being became equal to one another. In the dispensation of justice, Islam does not take into account the high offices held by any individual.

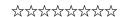
In the last, I would like say that dialogical theories are the best solution of present state of turmoil and insurgency. Extremism and terrorism is the cause of misunderstanding and misperception to each other. Change of mind is very easy but change of religion is very difficult. Let the people remain their forefather's

religions and offer them your view point with open-mindedness. Let the people think about reality and natural truth and then their judgment and observation would be far better than your suggestion and offer. Let the people time to share their problems and difficulties with other with their own free will and definitely they would be able to find out solution of their cognitive problems. Purposeful and meaningful dialogue is real life. Peace, tranquillity, harmony and mutual understanding and peaceful co-existence are latent in dialogue. Let come to dialogue and make this globe a beautiful and peaceful living place for every human being.

# **References →**

- 1. Etzioni, Amitai. "Violence" In Contemporary Social Problems, ed. Robert K. Merton. & Robert Nisbet, 709-741. Harcourt Brace Jovanovich, Inc, New York, 3rd Ed. 1971.
- 2. Ibid, P-714
- 3. (i). Mrs Bush's Remarks at Organization for Economic Cooperation and development (OECD) Forum "Education: The Door of Hope" Paris, France, 2002.
  - (ii). Krueger Alan B., "What Makes A Terrorist-Economic and the roots of Terrorism" p-12
- Ibid p-3 4.
- 5. Jeff Victoroff & Arie W. Kruglanski, "Psychology of Terrorism-Classic and Contemporary Insights", (Psychology Press, New York), preface
- Bokhari, Abu Abdullah, Muhammad Bib Ismail, "Sahih Bokhari", Vol 2, p-536 6.
- 7. Krueger Alan B. & Jitka Maleckova. "Does Poverty Cause Terrorism?" In Psychology of Terrorism- Classic and Contemporary Insights, ed. Jeff Victoroff & Arie W. Kruglanski, 201-210.
- 8. Al-Anfal 8:26
- 9. Adh-Dhariyat 51:19
- 10. Routledge (Taylor & Francis) Article published with title "Does democracy encourage terrorism?" December 21, 2007
- 11. (i) Li, Quan. "Does Democracy promote or Reduce Transnational Terrorist Incidents?" In Psychology of Terrorism- Classic and Contemporary Insights, ed. Jeff Victoroff & Arie W. Kruglanski, W.Kruglanski, 211-226.
  - (ii). pew Research Centre Religion and public life, 2013.
- 12. Levin et al. "Why would Terrorist enjoy wide popular support?" In Psychology of Terrorism classic and Contemporary Insights, ed. Jeff Victoroff & Arie W.Kruglanski, 247-251.
- 13. Levin, Shana. et al. "Social dominance and social identity in Lebanan: Implication for support of violence against the West." In Psychology of Terrorism classic and Contemporary Insights, ed. Jeff Victoroff & Arie W.Kruglanski, 253-267
- 14. Tom Pyszcznski, Sheldon Solomon, and Jeff Greenberg. "In the wake of 9/11: The Psychology of Terror", p-35

- Levin, Shana. et al. "Social dominance and social identity in Lebanan: Implication for support of violence against the West." In Psychology of Terrorism classic and Contemporary Insights, ed. Jeff Victoroff & Arie W.Kruglanski, 253-267
- 16. Jim Sidanius, Felicia Pratto. "Social Dominance and Intergroup Theory of Social Hierarchy and Oppression" pp-5-6
- 17. Ibid p-21
- 18. Ibid, p-24
- 19. Jim Sidanius, Felicia Pratto, "Social Dominance And Intergroup Theory of Social Hierarchy and Oppression", p-42
- McCauley Alark R. and Mary E.Segal . "Social psychology of terrorist groups." In Psychology of Terrorism classic and Contemporary Insights, ed. Jeff Victoroff & Arie W.Kruglanski, 331-346.
- 21. Ibid
- 22. Bonnie Cordes, Bruce Hoffman, Brain M.Jenkins, Konrad Kellen, SueMoran, William Sater, "Trends in International Terrorism, 1982 and 1983", p-46
- Merari, Ariel and Nehemia Friedland. "Social Psychological aspects of Political Terrorism" In Psychology of Terrorism classic and Contemporary Insights, ed. Jeff Victoroff & Arie W.Kruglanski, 347-359.
- Bonnie Cordes, Bruce Hoffman, Brain M.Jenkins, Konrad Kellen, SueMoran, William Sater, "Trends in International Terrorism, 1982 and 1983", p-46
- Merari, Ariel and Nehemia Friedland. "Social Psychological aspects of Political Terrorism" In Psychology of Terrorism classic and Contemporary Insights, ed. Jeff Victoroff & Arie W.Kruglanski, 347-359.
   \* CNN October 23, 1983
- 26. http://terrorism.about.com/od/groupsleader1/p/IRA.htm
- 27. Az-zumar 39:9
- 28. Islam loose canon "the guardian", Saturday 27 June 2015.
- 29. Shaykh-ul-Islam, Muhammad ahir ul Qadri, Dr. "Fatwa on Suicide Bombings & Terrorism" .p-26
- 30. Ibid
- 31. Monthly magazine 'Minhaj-ul-Quran', Lahore, March 2011.
- 32. Ibid
- 33. Ibid



# «Bibliography»

- 1. Al-Quran
- 2. Bokhari, Abu Abdullah, Muhammad Bib Ismail,(nd). Sahih Bokhari
- Etzioni, Amitai. (1971). "Violence" In Contemporary Social Problems, ed. Robert K. Merton.
   & Robert Nisbet, 709-741. Harcourt Brace Jovanovich, Inc, New York
- 4. Jeff Victoroff & Arie W. Kruglanski, (nd) Psychology of Terrorism-Classic and Contemporary Insights, Psychology Press, New York

- 5. Krueger Alan B.,(2007). What Makes A Terrorist-Economic and the roots of Terrorism, Princeton University Press
- 6. Routledge (Taylor & Francis) (2007). Article published with title "*Does democracy encourage terrorism?*
- Li, Quan. (nd),. Does Democracy promote or Reduce Transnational Terrorist Incidents?
   Psychology Press, New York.
- 8. Levin et al.(nd). Why would Terrorist enjoy wide popular support?, Psychology Press, New York.
- 9. Levin, Shana. et al. (nd). Social dominance and social identity in Lebanan: Implication for support of violence against the West, Psychology Press, New York
- 10. Jim Sidanius, Felicia Pratto.(nd). "Social Dominance an Intergroup Theory of Social Hierarchyand Oppression", Psychology Press, New York.
- 11. Merari, Ariel and Nehemia Friedland.(nd). *Social Psychological aspects of Political Terrorism*, W.Kruglanski, New York,
- 12. Bonnie Cordes, Bruce Hoffman, Brain M. Jenkins, Konrad Kellen, SueMoran, William Sater, (1984). "Trends in International Terrorism, 1982 and 1983, The Rand corporation
- 13. McCauley Alark R. and Mary E.Segal, (2002). Social psychology of terrorist groups, New York
- CNN October 23, 1983 http://terrorism.about.com/od/groupsleader1/p/IRA.htm

# Global Sustainability and Role of Islamic Finance

★Hassnian Ali

☆☆ Muhammad Hassan Abbas

#### **Abstract**

In recent years, the term sustainability has gained attraction of all stakeholders including individuals, businesses, organizations, and governments around the globe. This is due to rapid changes in the world at environmental, social and economic levels. The concept of sustainability is very broad and it has been discussed with different labels in recent studies but all have one commonality is that sustainability encompasses three main pillars that are environmental, social and economic sustainability. Islamic finance industry is one of the growing industries in this era. Islamic finance is based on Magasid Al-Shariah which has inherent and inbuilt notion of global sustainability. Islamic finance has capacity and capability to play its vital role to attain global sustainability. Thus, this study explains the concept of sustainability and also elucidates the initiatives and steps taken by the Islamic fina•ncial industry to achieve global sustainability within its three main pillars. It also highlights the importance of Islamic finance tools especially Islamic charitable tools including waqf, zakat and other alms. The conclusion of the study depicts that Islamic finance industry entities, personals, and policymakers have to play their role and they have to use Islamic finance tools to achieve the goal of sustainability. They have to follow the intrinsic notion of Islamic finance industry and should take steps to play the vital role of Islamic finance industry to reach the destination of global sustainability.

**Keywords:** Global Sustainability, Islamic Finance, Environmental, Social, Economic Sustainability

#### Introduction

Islamic finance is a model that balances rewards and risks in a fair and transparent manner. It links finance with the real economy and Maintains link at each point in time in a fair and transparent manner. As a system, it helps to stimulate economic activity and entrepreneurship towards addressing poverty and inequality, ensures financial and social stability, and promotes comprehensive

☆ M.Phil. Scholar, Faculty of Islamic Economics and Finance, University Sharif Ali, Bandar Sri Begawan, Brunei

☆☆ M.Phil. Scholar, School of Economic, business and Finance, Minhaj University, Lahore

human development and fairness-all are relevant to SDGs (Sustainable Development goals). This industry is rapidly growing in the whole world, the people around the globe also looking towards Islamic finance industry. According to IMF report in 2013 its assets reached at 1.8 trillion\$ and expected to be 3.2 trillion\$ in 2020.

Islamic law or shariah law is the backbone of Islamic Finance industry and also a basic line of difference between Islamic finance and conventional finance. The main goal and aim of Islamic finance is mostly resulted in one general term of Maqasid al-Shariah. This term may be elucidated simply as the Shariah objectives, are: protection of religion, wealth, linage, Life, Intellect. It helps and facilitates betterment and perfection of the status and conditions of well-being of individuals and societies as well.(1)

Islamic finance industry has inherent notion of achieving sustainability. To attain high level of sustainability has become the top priority of individuals, businesses, organizations, and governments. Sustainability can be defined as: "[design and operation of] human and industrial systems to ensure that humankind's use of natural resources and cycles do not lead to diminished quality of life due either to losses in future economic opportunities or to adverse impacts on social conditions, human health and the environment".(2)

Globally new goals regarding to Sustainability has been defined known as Sustainable Development Goals (SDGs). The new global development blueprint and the successor to the Millennium Development Goals (MDGs) expiring at the end of the year 2015 - are composed of 17 goals and 169 targets. Islamic finance industry has great potential to play its vital role in achieving global sustainability.

Islamic finance tools including Musharakah, Mudarabah, Sukuk, and obligatory alms such as Zakat and Waqf, these can be used as to attain environmental, social and economic sustainability. The aim of this study to explain and elucidate the phenomenon of sustainability and role of Islamic finance industry to achieve sustainability.

This study proceeds in two main sections which have subsections as follows. First main section is introduction to Islamic finance industry which constitutes five sub-sections which are

The paper proceeds as follows there are five sections as follows

- 1. Research Methodology,
- 2. Concept of sustainability,
- 3. Single concept with different titles,

- 4. Sustainability in Islamic perspective and Islamic finance,
- 5. Three main pillars of sustainability and role of Islamic finance, this is further divided into three sections which are environmental sustainability and Islamic finance, social sustainability and Islamic finance, and economic sustainability and Islamic finance,
- 6. Conclusion.

### Research Methodology:

The researcher adopted. Qualitative method within the exploratory studies to explore a concept and phenomenon. The qualitative research method is related to the gathering and collection of information about a concept, events and things which are continuingly occurring or existing recently. The researcher has chosen this method to elucidate and analyse a problematic concept about sustainability and Islamic finance.

The researcher used the myriads of pedantries get at able from the vulnerable literature on sustainability, Islamic finance and role of IF in achieving sustainability etc., past research papers, articles from available resources including research journals, online libraries, and magazines from different websites.

## Concept of sustainability:

One of the commission of United Nations UN i.e. Brundtland Commission described the most well-known definition of sustainable development:

"Meeting the needs of the present without compromising the ability of future generations to meet their own needs". (3)

In a printed investigation of views of investors about sustainability initiatives found that efforts in this area do not inhibit or stop growth. Sustainability investing results in examining and deciding the status of an organization and functioning regarding environment, social matters, security and health, and governance.

Corporate sustainability is defined in consideration of a better analysis of social welfare expenses of pollution. Weak sustainability refers that wealth of the whole world should not be reduced. The overall set is shifted to the future that values and counts. Weak sustainability does not permit very rapid elimination of non-renewable resources or directs that extreme ecological deterioration is not very important. Strong sustainability depicts a more substantial stress on the protection of natural assets within the wider target of carefully managing a set of assets over time.<sup>(4)</sup>

# One concept with different labels

After reviewing the literature on sustainability, it has been depicted that the main pillars of sustainability are three: Environment sustainability, Social sustainability, and Governance or economic sustainability. These three pillars have been discussed in an extensive literature including articles, research papers, books, etc. and also were under discussions in conferences, round talks among academicians, industry experts and policy holders. But all of them discussed this one or same concept with different labels. For example, it is discussed under the Development Goals (MDGs)", "Sustainability "Millennium Development Goals (SDG's)", "Social Responsible Investment (SRI)", "Environmental, Social and Governance (ES&G) Management", "Islamic Finance", "Responsible Finance & Investment (RFI)", "Green or Ethical Finance" "Corporate Sustainability", and "Corporate Social Responsibility (CSR)". (5) This shows that the concept of sustainability is not new but has gained attraction and reached its peak in recent years due to rapid changes at environmental, social and economic levels in the world.

# Sustainability in Islamic perspective and Islamic Finance

Financial Sustainability may be defined as, according to Islamic point of view, as a multifaceted schema that enforces to keep a balance between social and economic development on one side, and the environment on the other. It demands from humans to gain the benefits from the resources in the best possible and proper way, by taking care of the environment upon which those resources depended and rely. (6)

From an Islamic point of view, human beings are Allah Almighty's representatives on this planet Earth, (Quran,2:30) (7) and the humans are allowed to take benefit from resources of the earth with the condition of not exploiting them. Human beings have to seek to pass their lives on this planet according to the guidelines of the Holy Quran and the Hadiths of Prophet Muhammad (PBUH), by following these guidelines human being can meet their current needs but without demolishing the resources which lead to the future generations in danger.

With objectives of socio economic betterment of mankind Islamic financial system based on ethical notions which is connected with the real sector and potentially contributing towards global financial stability. In addition, Islamic

Al-Irfan ...28... January – June, 2017 banking and financial institutions are not only for Muslims limited but is banking that follows rigorous principles, with objective to become socially and ethically responsible and embraces high transparency and risk sharing. Islamic finance highlights the full combination of finance with the real economy. Debt creation must be contractually linked with trade and production. That could also help in globally sustainability social and economic development. (8)

Now the important points are what are the tools that are best for the socioeconomic sections which are directed by Islamic financial industries and approve by governing bodies that should not be prohibited and impermissible in Islamic values and regulations. After having review of the literature, we have found the best ways to strength the financial sustainability is zakat, waqf, Riba free loans and other micro financial ways like sukuk are very helpful for the development of social economic and environmental sustainability. Zakat and Waqf based Microfinance institutions can be used to serve the social sector. Like real statebased waqf can show fruitful results through the rental of properties, which are also be useful for the financial social development needs as well. Waqf base on cash and commodity can provide interest free loans (Qard e Hassan) to the needy in different sectors like Health, Education, agriculture and other essentials and needs. And in microfinance takaful is a concept of insurance based on the principles of shared responsibility, support and cooperation. (9)

Real estate-based Waqf can generate proceeds through the rental of properties, which then can be used to finance social development needs. Cash and commodity based Waqf can provide interest-free loans (Qard e Hassan) to the needy in sectors like education, health and agriculture. Lastly, Takaful is an insurance concept based on the principles of shared responsibility, solidarity and cooperation. (10)

The further section will discuss the three main pillars of sustainability and the role of Islamic finance industry in these three main pillars. Moreover, this section will also shed light on the steps taken by Islamic finance industry and the future goals in the achievement of sustainability in three main pillars: environmental, social and economic sustainability.

## Three main pillars of Sustainability and role of Islamic Finance

It is worth to mention that Islamic finance supports the achievement of three main pillars of sustainability as discussed below in detail.

# 1. Environmental sustainability and Islamic Finance

According to Islamic teachings, an individual's relation with environment is established by means of some moral principles. A man is not limited to enjoying and taking advantages of the other creation around the world. His responsibility is to preserve and protect the environment and struggle for its betterment. As prophet (P.B.U.H) said:

"The whole of creation is dependent on Allah, so the most beloved to Allah is the one who is most beneficial to his creation". (11) (al-tabrani in al-Mu'jam al-kabir, 1-:86, 10033).

Islamic teaching always emphases on work for the uplift of humanity at large. Even if the last hour draws near, one, being on one's best behavior, should not discontinue working for human welfare. Anas b. Malik reports that the prophet said:

"If the last hour arrives, and a man holds a date palm sapling in his hand, and can manage to plant it-he should go ahead". (12) (Ahmad b.Hanbal in al musnad, 3:191, 13004)."

Scholars are substantially agreed on the concept of sustainability that encompasses at least ecological integrity, social equity, and economic security.

Due to this, corporations which have aim to attain sustainability have to think above the concept of fulfilment of economic standards in their decision-making by analyzing environmental effects relating to biodiversity and carrying capacity of ecosystems, and social impacts for example different culture and standards of life among different human social groups and also their upcoming generations. (13)

Globally there is a growing awareness of threats to and degradations of many natural resources, energy resources, and environments. One of the major environmental problems in the world today is handling natural resources that have different stakeholders, occurring dispute among them, and growing shift in resource uses. The challenge in such situations is to design decision-making processes that are a participator, and that respect the ecological integrity of the resources themselves.

Environmental sustainability demands availability of pure and clean drinking water, sustainable management of sanitation and ensure the provision of reliable and affordable modern energy for all.

Al-Irfan 

Manuary – June, 2017

It is estimated that over 2 billion people are suffered due to water stress, which can be more severe with the growth of population and change in climate. 892 million people (12 percent of the world population) in 2015 practiced open defecation, which poses a major health risk. Around the world, 1.06 billion people are passing their lives without the electricity, 80 percent of them from only 20 countries. Approximately 3 billion people still don't have access to clean, pure and safe cooking fuels and technologies. In 2016 global temperature also continues to increase, hitting a record of about 1.1 Celsius above the preindustrial era. Moreover, global sea ice fell to 4.14 million km2 in 2016. Atmospheric Carbon Di Oxide levels also hit 400 parts per million. (14)

The mind set of the customers is also changing and the customers demand environmentally friendly goods and services and for this improvement in green technologies motivate organizations and businesses to participate in product development with sustainability. (15)

The above discussion shows the importance of environmental sustainability and also highlights the need for initiatives that can help to attain the environmental sustainability. Islamic finance industry which has become the point of discussion and attraction of people, institutions, and governments around the globe. In this aspect, Islamic finance industry is also playing their role to attain global environmental sustainability. In this regard, a number of Socially responsible investment (SRI) or green sukuk has been introduced and launched at global level to support by financing those projects which are environmentalfriendly. For example, in 2012, the Climate Bonds Initiative (CBI) with the collaboration of Clean Energy Business Council of the Middle East and North Africa (MENA) and Dubai-based Gulf Bond & Association formed and started the Green Sukuk Working Group to develop and endorse the concept of green Sukuk which matches with low-carbon criterion. Likewise, in 2014, Securities Commission SC Malaysia re-edited its Sukuk guideline by including the new requisites for the launching of SRI sukuk. The revised sukuk guideline elucidates that the revenue of SRI sukuk can also be utilized in the preservation of natural and ecological resources, save the energy usage, enhance the renewable energy usage and diminish the greenhouse gas discharge. In 2012, two Australian solar companies named Solar Guys International and Mitabu maintained to generate funds having value of USD100mln for a 50MW photovoltaic project based on green sukuk in Indonesia. The project was basically designed in Malaysia and was fully funded under a Power Purchase Agreement. Islamic Development Bank IDB has also aim to fund USD180mln pilot projects in clear energy in its

Al-Irfan &...31... January – June, 2017

56-member countries around the globe. International Finance Facility for Immunisation (IFFIm) based in UK also launched SRI sukuk in 2014 based on murabahah having value of USD500mln for children's immunization in the poorest countries of the world via Gavi, the Vaccine Alliance to assist in the protection of tens of millions of children against vaccine-preventable decease. (16)

The above examples show the activeness of Islamic Finance industry in attaining the target of global environmental sustainability. Sairally's study depicted that over 80% of stakeholders agreeing with the notion that Islamic financiers have social responsibilities, preferring more new initiatives in Islamic finance industry to circumscribe both social and environmental welfare. (17)

### 1. Social Sustainability and Islamic finance:

After reviewing and analysing different definitions of social sustainability, McKenzie defined this term in these words: "Social sustainability attained when the formal and informal mechanisms, designed structures systems and relationships efficiently support and assist the capacity of present and future generations to establish healthy and liveable societies and communities. Socially sustainably societies are inter connected, democratic, innovative, equitable and provide a standard quality of life". (18)

Vallance, Perkins, & Dixon, (2011) conducted a study having title "What is social sustainability? A clarification of concepts" in 2011 to check and examine the extensive literature on social sustainability to exhibit what is the meaning of the term social sustainability and also to define various angels in which it can make its contribution to sustainable development generally. Finally, authors concluded their research with threefold schema of social sustainability that encompasses :(a) 'development sustainability' discussing primary wants and needs, the establishment of justice, social welfare capital, and so on; (b) 'bridge sustainability' addressing behavioral changes with the aim of attaining ecological goals which are biophysical and; (c) 'maintenance sustainability' concerning to the protection - or what can be protected - of sociocultural attributes in the name of modifications and changes, and the means through which people rapidly accept or reject those modifications and changes. (19)

In social perspective, human beings are created by the Creator collective in nature divided into males and females, tribes and nations with the objective of getting to know each other. However, Islam recognizes that the best among them is the most pious to his Creator-Allah the Almighty (Al-Quran, 49:13). (20)

Al-Irfan 

Qadri (2016) wrote a comprehensive book with the title of "Islam on Serving Humanity" which explains the notion of Islam regarding humanity and social sustainability. He cited a large number of Quranic verses and Hadiths to prove the Islamic concept of social sustainability. He explained that Islam is not truly understand today which create problems among Muslims. Islam demands three main things together religious beliefs (Aqaid), religious practices (Ibadat) and the doing of good deeds in this world. The best deeds in the light of Islam is to serve the humanity to achieve social sustainability (Qadri, 2016). (21)

The indicators of goals related to social sustainability in Sustainable Development Goals (SDG's) are including zero hunger. Poverty alleviation, Quality education, Gender equality, Good health and wellbeing, and Reduced inequalities.

In 2013, 767 million people were living below the extreme poverty line. It is estimated that 10 percent of the employed population around the globe passing their lives with families on less than 1.90 US dollars per person a day in 2016. During 2014-16, about 793 million people were undernourished. Globally in 2012, about 7.3 million deaths occurred due to air pollution created from unclean and dangerous cooking fuels, industrial sources, traffic and other fuels combustion. In 2014, globally, still, 9 percent of primary school aged children were out of school. According to a survey conducted during 2005 - 2016, 1 in 5 girls and women have to face sexual and/or physical violence by her partner. (22)

Islamic social finance advocating a sharing economy and promoting redistribution could play a significant role in helping achieve the twin development objectives of ending extreme poverty globally by 2030 and promoting shared prosperity by raising the incomes of the bottom 40 percent of the population. The institutions and instruments of Islamic social finance are rooted in redistribution and philanthropy. Such interventions, involving qard hasan, zakat, and ṣadaqāt, can potentially address the basic needs of the extremely poor and the destitute and create a social safety net.

To tackle the above-mentioned challenges and achieve social sustainability, Islamic finance industry and their stakeholders also begin to take new initiatives. Social sustainability is the inherit and inbuilt goal of establishing Islamic economic system also called Islamic Moral economy IME. (23)

Currently, Malaysia issued SRI Sukuk named Ihasan by Khasanah Nasional Bhd. These Sukuk designed to introduce a new type of fund i.e. "trust schools" by using the capital market. Malaysia issued Sri sukuk in 2015 which were ringgit dominated had value of RM1bln. These were the first SRI Sukuk which

were accepted and approved under Security Commission's SRI Framework and also given AAA rating from RAM Rating Services Bhd. The aim of gained revenue of Sukuk to support and funding the entry and arise of 20 School under Yayasan Amir's Trust School Program, which is a non-profit organization founded by Khazanah with the objective to make better the efficiency and quality of education in Malaysian public schools via Public-Private Partnership with the Malaysian Ministry of Education. (24)

Usman & Tasmin, (2016) referred many studies related to Islamic Microfinance and concluded that Islamic Microfinance is a basic tool for dwindling poverty and make better the standard of quality among the lives of households by providing better conditioned houses. It can also play a major role to make the poor people empower by providing opportunities to women of developing and establishing micro enterprises. It also promotes entrepreneurial education, self-reliance, skills building, assets accumulation, and communal services. (25)

Waqf and zakat can also be utilized to enhance the resilience of the needy. Diwan al Zakat, an institution based in Sudan has started to provide loans to farmers at the initial period of the agricultural time period so that they will become able to buy most necessary and basic inputs; the provided loans repaid after the time of harvest. Results show that this implemented policy has enhanced the capability of farms in terms of productivity and zakat collection also increased from farmers, which was equal to 74.4 percent of the provided loans. Another good method to scale down the susceptibility by using waqf and zakat funds to pay the monthly takaful premiums to become secure against various specified risks. This plan can also enhance the adoption of takaful products and services among the needy and poor. (26)

A research study in the context of South East Asian countries (Malaysia, Indonesia, Pakistan etc.) found that obligatory alms included zakat is dependable, viable, and can be an important tool of collecting funds for those organizations that have required men power which are professional in raising of funds and determine to bring improvement in their trustworthiness by scaling up their good governance, integrity and transparency. (27)

To enhance and accelerate the performance of waqf and zakat in achieving social development would demand from these institutions to revive their policies, including the solution of two major problems and issues. 1) This is important to augment the assets on which zakat can be collected by reediting the definitions and scope of wealth according to the need of modern times. 2) There is also a

this way, it can enhance social development. Some countries have already adopted this approach to revive the waqf sector. Such as the Sudanese Awqaf Authority has generated funds through donations as a new waqf and formed an investment/construction department to enhance the existed waqf assets by making them efficient, more productive and enhance proceeds. (28)

# Governance or economic sustainability and Islamic **Finance**

Economic development is the main element of sustainable development. When this development is sustained, a large number of people can save themselves from poverty due to productive employment expansion.

The indicators of goals related to governance or economic sustainability in Sustainable Development Goals (SDG's) are including Decent work and economic growth, Sustainable communities and cities, infrastructure and innovation, Industry, Responsible production and consumption, Peace, justice and strong institutional Partnerships for the Goals.

In the least developed countries (LDCs) the real GDP growth was averaged 4.9 per cent in 2010-2015, which was not hitting the target of at least 7 percent annually. (29)

By focusing on the economy which is real and based on risk sharing investments and financing, it is an opportunity for Islamic finance industry in the infrastructure sector. By doing financing in infrastructure sector's projects which are in accordance with the notion and ideology of Islamic financing, community at large scale can get benefit from these projects (Miller and Morris 2008). Islamic finance sector is still not very active in doing investment and financing on the projects in the infrastructure sector. The sukuk market especially after crisis of 2008, has attained its position with the outstanding amount hitting \$245.3 billion during the first half of 2013 (IFSB 2014). Large number of the Sukuks (65.9%) were sovereign issued by governments. Relatively small funds raised from Sukuks issued in infrastructure projects. For example, the sukuks issued in infrastructure sector had value of only USD 1.6 billion out of a total of USD 14.9 billion in Sukuk issues during 2008. Latest numbers show that the share of private sector Sukuk used to finance infrastructure sectors is modest, with 9.1% being used for utilities and power 7.4% for transport. (30)

#### Conclusion

Sustainability of environment, society, and economy have become a dire need and top priority of the individuals, organizations and governments. This is the time when experts started to say businesses and governments should think beyond profit and money making and they have to take steps to attain environmental, social and economic sustainability. Islamic finance industry which has inherent and inbuilt notion of sustainability and wellbeing of humanity, this industry has great potential and can play a vital role to attain sustainability. Islamic banks which now have high ratio of lease based products (Ijarah) and trade based products (Murabahah) on their balance sheets, to attain sustainability especially the goal of financial inclusion the Islamic banks should promote risk sharing and equity based products (Musharakah and Mudarabah).

Charitable tools of Islamic finance including Waqaf, Zakat, and other obligatory or non-obligatory alms can be used to attain environmental, social and economic sustainability by designing new products, and selecting those segments which can be helpful to attain the goal of sustainability. Sukuk are used very well to attain sustainability like green Sukuk issued in different regions to promote environmental sustainability.

Islamic finance industry entities, personals and policy makers have to play their role and they have to use Islamic finance tools to achieve the goal of sustainability. They have to follow the intrinsic notion of Islamic finance industry and should take steps to play the vital role of Islamic finance industry to reach at destination.



#### Refferances

- (1) Odeduntan, A.K., Oni, T.A., 2016. Islamic Social Finance: A Sustainable Means of Alleviating Poverty. Name Allah Most Beneficent Most Merciful 96.
- (2) Hutchins, M.J., Sutherland, J.W., 2008. An exploration of measures of social sustainability and their application to supply chain decisions. J. Clean. Prod. 16, 1688–1698.
- (3) Grayson, D., Lemon, M., Jin, Z., & Slaughter, S. (2008). A New Mindset for Corporate Sustainability.

  Retrieved from

https://www.cisco.com/c/dam/global/en\_uk/assets/pdfs/A\_mind\_set\_for\_corporate\_sustainability.pdf

- (4) Nicolăescu, E., Alpopi, C., Zaharia, C., 2015. Measuring corporate sustainability performance. Sustainability 7, 851–865.
- (5) Arjaliès, D.-L. (2010). A Social Movement Perspective on Finance: How Socially Responsible Investment Mattered. Journal of Business Ethics, 92(1), 57–78. https://doi.org/10.1007/s10551-010-

0634-7; Baumgartner, R. J., & Ebner, D. (2010). Corporate sustainability strategies: sustainability profiles and maturity levels. Sustainable Development, 18(2), 76–89; Housby, E. (2013). Islamic and Ethical Finance in the United Kingdom. Edinburgh University Press. Retrieved from https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=UTarBgAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=islamic\_and\_ ethical\_finance\_in\_the\_united\_kingdom&ots=LmfmPCuoU&sig=EHT2\_jzcBXgyelq9eS8otWtl8Ck; Tai, F.-M., & Chuang, S.-H. (2014). Corporate social responsibility. Ibusiness, 6(03), 117; United Nations. (2014).Millennium Development Goals Report Retrievedfromhttp://www.un.org/millenniumgoals/201420MDG20report/MDG20201420English20web. pdf; Visser, W., & Tolhurst, N. (2010). The world guide to CSR: A country-by-country analysis of corporate sustainability and responsibility. Greenleaf Publishing; Wilson, M. (2003). CORPORATE SUSTAINABILITY: WHAT IS IT AND WHERE DOES IT COME FROM? Retrieved October 1, fromhttps://iveybusinessjournal.com/publication/corporate-sustainability-what-is-it-and-wheredoes-it-come-from/

(6) Nouh, M. (2012, December 11). Sustainable Development in a Muslim context. Retrieved October 1, 2017, from

 $http://www.earthcharterinaction.com/invent/images/uploads/1120 Manuscrip\_Muhammad.pdf$ 

- (7) Al- Quran,2:30
- (8) IDB. (2015). Role of Islamic Finance in achieving sustainability development goals. Retrieved from http://www.isdb.org/irj/go/km/docs/documents/IDBDevelopments/Internet/English/IDB/CM/Topics/Role 20of20IF20in20Achieving20SDGs.pdf
- (9) Sadiq, S., & Mushtaq, A. (2015). The Role of Islamic Finance in Sustainable Development. Journal of Islamic Thought and Civilization, 5(1), 46–65.
- (10) Ismail, A. G., & Shaikh, S. A. (2017b). Where is the Place for Zakat in Sustainable Development Goals? IESTC Working Paper Series, 1(1). Retrieved from

http://iestc.net/journal/index.php/wps/article/view/22

- (11) Al- tabrani in al- Mu'jam al- kabir ,1-:86, I0033
- (12) Ahmad b.Hanbal in al musnad, 3:191, 13004
- (13) Sharma, S., & Starik, M. (2004). Stakeholders, the environment and society. Edward Elgar Publishing. Retrieved from

https://books.google.com.pk/books?hl=en&lr=&id=3VzGJEYiI5QC&oi=fnd&pg=PR7&dq=Stakeholders,+the+Environment+and+Society&ots=V\_Syb9zENk&sig=nXPOn-E0oYhzIfbdkCWElWrUTG0

- (14) United Nations. (2017). Sustainable Development Goals Report 2017. Retrieved from <a href="https://www.un.org/development/desa/publications/sdg-report-2017.html">https://www.un.org/development/desa/publications/sdg-report-2017.html</a>
- (15) Nicolăescu, E., Alpopi, C., Zaharia, C., 2015. Measuring corporate sustainability performance. Sustainability 7, 851–865.
- (16) Malaysian Islamic Finance Centre MIFC. (2016). SRI and Green Sukuk Challenges and Prospects. https://www.sukuk.com/article/sri-and-green-sukuk-challenges-and-prospects-4762/
- (17) Sairally, S., 2007. Evaluating the "social responsibility" of Islamic finance: Learning from the experiences of socially responsible investment funds, in: Advances in Islamic Economics and Finance: Proceeding of the 6th International Conference on Islamic Economics and Finance. pp. 279–320.

- (18) McKenzie, S. (2004). Social sustainability: towards some definitions. Retrieved from http://w3.unisa.edu.au/hawkeinstitute/publications/downloads/wp27.pdf
- (19) Vallance, S., Perkins, H. C., & Dixon, J. E. (2011). What is social sustainability? A clarification of concepts. Geoforum, 42(3), 342–348.
- (20) Al-Quran, 49:13
- (21) Qadri, T. ul. (2016). Islam on Serving Humanity (3rd ed.). UK: Minha ul Quran International. Retrieved from http://www.minhajbooks.com/english/bookid/525/Islam-on-Serving-Humanity-by-Shaykh-ul-Islam-Dr-Muhammad-Tahir-ul-Qadri.html
- (22) United Nations. (2017). Sustainable Development Goals Report 2017. Retrieved from https://www.un.org/development/desa/publications/sdg-report-2017.html
- (23) Asutay, M. (2012). Conceptualising and locating the social failure of Islamic Finance: aspirations of Islamic moral economy vs. the realities of Islamic finance. Retrieved from https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract\_id=2089793
- (24) Malaysian Islamic Finance Centre MIFC. (2016). SRI and Green Sukuk Challenges and Prospects. Retrieved from

https://www.sukuk.com/article/sri-and-green-sukuk-challenges-and-prospects-4762/

- (25) Usman, A. S., & Tasmin, R. (2016). The Relevance of Islamic Micro-finance in achieving the Sustainable Development Goals. International Journal of Latest Trends in Finance and Economic Sciences, 6(2), 1115–1125.
- (26) Ahmed, H., Mohieldin, M., Verbeek, J., Aboulmagd, F.W., 2015. On the sustainable development goals and the role of Islamic finance. Retrieved from

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract\_id=2606839

- (27) IRTI. (2015). ISLAMIC SOCIAL FINANCE REPORT 2015. Retrieved from http://www.irti.org/English/News/Pages/IRTI-LAUNCHES-ISLAMIC-SOCIAL-FINANCE-REPORT-2015.aspx
- (28) Ahmed, H., Mohieldin, M., Verbeek, J., Aboulmagd, F.W., 2015. On the sustainable development goals and the role of Islamic finance. Retrieved from

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract\_id=2606839

- (29) United Nations. (2017). Sustainable Development Goals Report 2017. Retrieved from <a href="https://www.un.org/development/desa/publications/sdg-report-2017.html">https://www.un.org/development/desa/publications/sdg-report-2017.html</a>
- (30) Ahmed, H., Mohieldin, M., Verbeek, J., Aboulmagd, F.W., 2015. On the sustainable development goals and the role of Islamic finance. Retrieved from

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract\_id=2606839

#### Bibliography:

1. Al- Quran

6.

- 2. Ahmed, H., Mohieldin, M., Verbeek, J., & Aboulmagd, F. W. (2015). On the sustainable development goals and the role of Islamic finance. Retrieved from https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract\_id=2606839
- 3. Arjaliès, D.-L. (2010). A Social Movement Perspective on Finance: How Socially Responsible Investment Mattered. Journal of Business Ethics, 92(1), 57-78. https://doi.org/10.1007/s10551-010-0634-7
- Asutay, M. (2012). Conceptualising and locating the social failure of Islamic Finance: aspirations of Islamic moral economy vs. the realities of Islamic finance. Retrieved from https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract\_id=2089793
- Baumgartner, R. J., & Ebner, D. (2010). Corporate sustainability strategies: sustainability profiles and maturity levels. Sustainable Development, 18(2), 76-89.
- Grayson, D., Lemon, M., Jin, Z., & Slaughter, S. (2008). A New Mindset for Corporate ustainability. Retrieved from https://www.cisco.com/c/dam/global/en\_uk/assets/pdfs/A\_mind\_set\_for\_corporate\_sustainability.pdf
- Housby, E. (2013). Islamic and Ethical Finance in the United Kingdom. Edinburgh University Press. 7. Retrieved from

https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=UTarBgAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=islamic

and ethical finance in the united kingdom&ots=LmfmPCuoU-

&sig=EHT2\_jzcBXgyelq9eS8otWtl8Ck

- 8. Hutchins, M. J., & Sutherland, J. W. (2008). An exploration of measures of social sustainability and their application to supply chain decisions. Journal of Cleaner Production, 16(15), 1688–1698.
- IDB. (2015). Role of Islamic Finance in achieving sustainability development goals. Retrieved from http://www.isdb.org/irj/go/km/docs/documents/IDBDevelopments/Internet/English/IDB/CM/Topics/ Role20of20IF20in20Achieving20SDGs.pdf
- 10. IRTI. (2015). ISLAMIC SOCIAL FINANCE REPORT 2015. Retrieved from http://www.irti.org/English/News/Pages/IRTI-LAUNCHES-ISLAMIC-SOCIAL-FINANCE-REPORT-2015.aspx
- 11. Ismail, A. G., & Shaikh, S. A. (2017a). Role of Islamic Economics and Finance in Sustainable Development Goals. IESTC Working Paper Series, 1(1). Retrieved from http://www.iestc.net/journal/index.php/wps/article/view/23

- Ismail, A. G., & Shaikh, S. A. (2017b). Where is the Place for Zakat in Sustainable Development Goals? IESTC Working Paper Series, 1(1). Retrieved from http://iestc.net/journal/index.php/wps/article/view/22
- 13. Littig, B., & Griessler, E. (2005). Social sustainability: a catchword between political pragmatism and social theory. International Journal of Sustainable Development, 8(1–2), 65–79.
- Malaysian Islamic Finance Centre MIFC. (2016). SRI and Green Sukuk Challenges and Prospects.
   Retrieved from
   https://www.sukuk.com/article/sri-and-green-sukuk-challenges-and-prospects-4762/
- McKenzie, S. (2004). Social sustainability: towards some definitions. Retrieved from http://w3.unisa.edu.au/hawkeinstitute/publications/downloads/wp27.pdf
- Nicolăescu, E., Alpopi, C., & Zaharia, C. (2015). Measuring corporate sustainability performance. Sustainability, 7(1), 851–865.
- Nouh, M. (2012, December 11). Sustainable Development in a Muslim context. Retrieved October 1, 2017, from http://www.earthcharterinaction.com/invent/images/uploads/1120Manuscrip\_Muhammad.pdf
- 18. Odeduntan, A. K., & Oni, T. A. (2016). Islamic Social Finance: A Sustainable Means of Alleviating Poverty. In The Name of Allah, The Most Beneficent, The Most Merciful, 96.
- Qadri, T. ul. (2016). Islam on Serving Humanity (3rd ed.). UK: Minha ul Quran International.
   Retrieved from http://www.minhajbooks.com/english/bookid/525/Islam-on-Serving-Humanity-by-Shaykh-ul-Islam-Dr-Muhammad-Tahir-ul-Qadri.html
- 20. Sadiq, S., & Mushtaq, A. (2015). The Role of Islamic Finance in Sustainable Development. Journal of Islamic Thought and Civilization, 5(1), 46–65.
- 21. Sairally, S. (2007). Evaluating the "social responsibility" of Islamic finance: Learning from the experiences of socially responsible investment funds. In Advances in Islamic Economics and Finance: Proceeding of the 6th International Conference on Islamic Economics and Finance (Vol. 1, pp. 279–320). Retrieved from
  - https://www.researchgate.net/profile/Simon\_Archer4/publication/255453389\_Transparency\_and\_Market\_Discipline\_in\_Islamic\_Banks/links/551c04850cf2909047b99da1.pdf#page=292
- Sharma, S., & Starik, M. (2004). Stakeholders, the environment and society. Edward Elgar Publishing. Retrieved from
- https://books.google.com.pk/books?hl=en&lr=&id=3VzGJEYi15QC&oi=fnd&pg=PR7&dq=Stakeh
  olders,+the+Environment+and+Society&ots=V\_Syb9zENk&sig=nXPOnE0oYhzIfbdkCWEIWrUTG0
- 24. Tai, F.-M., & Chuang, S.-H. (2014). Corporate social responsibility. Ibusiness, 6(03), 117.

- United Nations. (2014). Millennium Development Goals Report 2014. Retrieved from http://www.un.org/millenniumgoals/201420MDG20report/MDG20201420English20web.pdf
- United Nations. (2017). Sustainable Development Goals Report 2017. Retrieved from https://www.un.org/development/desa/publications/sdg-report-2017.html
- Usman, A. S., & Tasmin, R. (2016). The Relevance of Islamic Micro-finance in achieving the Sustainable Development Goals. International Journal of Latest Trends in Finance and Economic Sciences, 6(2), 1115–1125.
- 28. Vallance, S., Perkins, H. C., & Dixon, J. E. (2011). What is social sustainability? A clarification of concepts. Geoforum, 42(3), 342–348.
- Visser, W., & Tolhurst, N. (2010). The world guide to CSR: A country-by-country analysis of corporate sustainability and responsibility. Greenleaf Publishing.
- Wilson, M. (2003). CORPORATE SUSTAINABILITY: WHAT IS IT AND WHERE DOES IT COME FROM?•. Retrieved October 1, 2017, from <a href="https://iveybusinessjournal.com/publication/corporate-sustainability-what-is-it-and-where-does-it-come-from/">https://iveybusinessjournal.com/publication/corporate-sustainability-what-is-it-and-where-does-it-come-from/</a>



Vol:II, Issue:1

ISSN:2518-9794 January-June 2017

(Biannual Abstracted Research Journal)

# AL-IRFAN



# Faculty Islamic Studies & Shariah Minhaj University Lahore

www.mul.edu.pk/crd

